Vol 9 No. 10 Oktober 2025
Jurnal Ilmiah Kajian Multidisipliner eISSN: 2118-7302

PERANAN MESJID KAMPUNG LAUT SEBAGAI PUSAT
PENYEBARAN ISLAM DI PANTAI TIMUR MALAYSIA

Siti Rona Daulay?, Riri Zainap?, Ellya Roza®
sitironadaulay621@gmail.com?, ririzainap30@gmail.com?, elyyaroza@uin-suska.ac.id®
UIN Suska Riau

ABSTRAK

Penelitian ini membahas peranan Masjid Kampung Laut sebagai pusat penyebaran Islam di Pantai
Timur Malaysia. Masjid Kampung Laut, yang terletak di Nilam Puri, Kelantan, merupakan salah
satu masjid tertua di Malaysia dan Asia Tenggara yang dibangun sekitar abad ke-15. Penelitian ini
menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan kepustakaan (library research), dengan data
yang diperoleh dari buku, jurnal ilmiah, serta dokumen keagamaan dan sejarah yang relevan. Hasil
kajian menunjukkan bahwa Masjid Kampung Laut memiliki peranan yang sangat penting dalam
penyebaran Islam di wilayah Pantai Timur, tidak hanya sebagai tempat ibadah tetapi juga sebagai
pusat dakwah, pendidikan, sosial, dan kebudayaan. Melalui kegiatan keagamaan dan pengajian
yang diadakan oleh para ulama serta tokoh masyarakat, masjid ini menjadi wadah pembentukan
identitas Islam dan pengembangan ilmu keislaman di Kelantan. Selain itu, arsitektur tradisional
masjid yang memadukan unsur budaya Melayu dan nilai Islam mencerminkan proses Islamisasi
yang berlangsung damai dan adaptif terhadap budaya tempatan. Secara keseluruhan, Masjid
Kampung Laut bukan sekadar simbol keagamaan, tetapi juga menjadi warisan sejarah dan
peradaban Islam Melayu yang perlu terus dipelihara dan dihayati oleh generasi masa Kini.

Kata Kunci: Masjid Kampung Laut, Penyebaran Islam, Pantai Timur Malaysia, Pendidikan Islam,
Kebudayaan Melayu.

PENDAHULUAN

Islam merupakan agama yang telah bertapak kukuh di Tanah Melayu sejak abad ke-
13 Masihi, dan proses penyebarannya banyak dipengaruhi oleh institusi-institusi
keagamaan, termasuk masjid. Masjid bukan sahaja berperanan sebagai tempat ibadah,
tetapi juga sebagai pusat pendidikan, penyebaran ilmu, dan pembentukan masyarakat
Islam. Salah satu masjid yang signifikan dalam sejarah perkembangan Islam di Malaysia
ialah Masjid Kampung Laut, yang terletak di Nilam Puri, Kelantan. Masjid Kampung Laut
dianggap sebagai masjid tertua di Malaysia dan dipercayai dibina pada abad ke-18 oleh
sekumpulan pendakwah Islam dari Patani, Thailand. Dengan seni bina tradisional Melayu
yang unik dan tidak menggunakan sebatang paku pun dalam strukturnya, masjid ini telah
menjadi lambang kekuatan dan ketahanan budaya Islam di Pantai Timur. Peranannya
bukan sekadar simbolik, tetapi juga strategik dalam menyebarkan Islam di kawasan
sekitarnya melalui aktiviti pengajian, dakwah, serta perhubungan dengan institusi-institusi
keagamaan lain.

Namun begitu, keberadaan Masjid Kampung Laut turut menghadapi pelbagai
cabaran seperti ancaman pemodenan, kerosakan akibat cuaca, serta kekurangan kesedaran
dalam kalangan masyarakat tentang nilai sejarah dan warisannya. Oleh itu, kajian ini
bertujuan untuk mengenal pasti peranan sebenar masjid ini dalam sejarah penyebaran
Islam, serta meneliti usaha pemeliharaan yang telah dan sedang dijalankan oleh pihak
berwajib. Kajian terhadap Masjid Kampung Laut bukan sekadar menelusuri aspek fizikal
dan seni binanya, tetapi juga bertujuan menyingkap peranannya dalam membentuk
struktur sosial dan keagamaan masyarakat setempat sejak zaman awal kedatangan Islam di
rantau ini. Sebagai pusat kegiatan keagamaan yang utama pada masanya, masjid ini
menjadi tempat berkumpulnya para ulama, pendakwah, dan pelajar agama yang

402


mailto:reginandyafzh06@gmail.com1
mailto:asatichasari@unis.ac.id2
mailto:%20elyyaroza@uin-suska.ac.id3

memainkan peranan besar dalam penyebaran ajaran Islam ke kawasan sekitar seperti
Tumpat, Kota Bharu, dan daerah-daerah lain di Pantai Timur,

Selain itu, peranan Masjid Kampung Laut perlu dilihat dalam konteks yang lebih
luas, iaitu sebagai simbol kesinambungan warisan tamadun Islam yang terukir dalam
sejarah dan identiti bangsa Melayu. Pembinaan masjid ini tanpa penggunaan paku, serta
penggunaan teknik pasak dan tanggam, mencerminkan bukan sahaja kemahiran
pertukangan Melayu-Islam, tetapi juga nilai kesederhanaan dan keindahan dalam seni bina
Islam tradisional. Namun, dalam era moden ini, warisan seperti Masjid Kampung Laut
menghadapi pelbagai cabaran termasuk ancaman pemodenan, urbanisasi, dan kekurangan
kesedaran awam terhadap nilai sejarah dan kebudayaan yang terkandung dalam struktur
warisan ini. Justeru itu, kajian ini menjadi amat penting bagi menghuraikan peranan
sebenar Masjid Kampung Laut dalam konteks sejarah penyebaran Islam di Malaysia serta
merangka cadangan strategi pemeliharaan dan penghayatan semula fungsi asal masjid ini
dalam masyarakat Islam kontemporari.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan kepustakaan
(library research). Artinya, penelitian ini tidak dilakukan langsung di lapangan, tetapi
berdasarkan kajian dari berbagai sumber tertulis yang membahas tentang penyebaran
Islam di Malaysia dan peranan Masjid Kampung Laut di Pantai Timur. Data penelitian
diambil dari buku-buku, artikel jurnal, laporan lembaga keagamaan, dan sumber daring
yang terpercaya seperti Jurnal Arkeologi Malaysia, Malaysian Journal of Islamic Studies,
dan laporan dari Yayasan Dakwah Islamiah Malaysia (YADIM). Semua data dikumpulkan
dengan cara membaca, mencatat, dan menyeleksi informasi yang sesuai dengan topik
penelitian. Setelah itu, data dianalisis menggunakan analisis isi dan pendekatan deskriptif-
historis, yaitu dengan memahami isi dari setiap sumber dan menjelaskan peran masjid
berdasarkan sejarah dan konteks sosialnya. Melalui cara ini, penelitian berusaha
menggambarkan secara jelas bagaimana Masjid Kampung Laut berperan dalam
penyebaran dan perkembangan Islam di wilayah Pantai Timur Malaysia.

HASIL DAN PEMBAHSAN
Sejarah Masuknya Islam Di Malaysia.

Malaysia terletak di Semenanjung Malaka, Asia Tenggara. Ibu kotanya adalah Kuala
Lumpur. Memiliki wilayah seluas 332.370 km? atau 2,5 kali lebih besar dari pulau Jawa.
Sebagian besar wilayahnya memiliki area 1.036 Km yang melewati laut China Selatan,
terletak tepat di utara pulau Kalimantan dan yang lain ada di pulau Penang. Pada tahun
2002, jumlah penduduk Malaysia adalah sekitar 22.229.040 individu, dengan bahasa resmi
yang digunakan adalah bahasa Melayu. Sementara itu, Agama yang paling banyak dianut
adalah Islam (53 %), Budha (17 %), serta Konghucu, Tao, Tionghoa (11 %), Kristen
(8,6%) dan agama Hindu (7%). Malaysia terdiri atas dua kawasan, yakni Malaysia Barat
dan Timur Malaysia.

Semenanjung Malaka merupakan gerbang utama menuju kepulauan ini, yang
berfungsi sebagai tempat transit, terutama untuk para pedagang. Sebab posisinya sebagai
pelabuhan, sejarah kedatangan Islam ke Malaysia mirip dengan kedatangan Islam ke
Indonesia. Proses ini mengingatkan kita pada penyebaran Islam ke Semenanjung Malaya
(Malaysia), dimulai di daerah Sumatera utara (Peureulak, Aceh, Pasai) pada abad abad
permulaan Hijriyah. Sejarah Islamisasi di Malaysia turut menunjukkan pengaruh yang
besar. akademisi dan pedagang Arab dalam pembentukan ajaran Islam. Belakangan ini,

403



Islam di Malaysia tumbuh dengan pesat, melibatkan banyak aktivitas dakwah dan berbagai
pendekatan.

studi Islam yang dipicu oleh para cendekiawan. Kehadiran Islam di Malaysia tidak
hanya bertujuan untuk menyebarkan ajaran agama sebagai pedoman hidup yang tepat,
tetapi juga berkontribusi dalam mengatasi praktik “khurafat” di semua sisi kehidupan.
Namun, pada awalnya tradisi Islam, terutama dalam aspek budaya dan seni, dipadukan
dengan praktik kepercayaan. Perilaku kebiasaan sosial budaya Islam di Malaysia masih
berinteraksi dengan nilai dan tradisi yang telah ada sebelumnya sehingga menyebabkan
perilaku “khurafat” yang berbeda-beda.

Terkait dengan agama Islam, keberadaannya Di semenanjung Malaka atau Malaysia
paling tidak sudah tercatat sejak abad ke-12 Masehi. Salah satu bukti sejarah yang
mendukung klaim ini adalah penemuan mata uang dinar emas di daerah Kelantang pada
tahun 1914. Pada mata uang tersebut tertera al-Julus Kelatan di satu sisinya bersama
dengan angka Arab 577 H, yang bertepatan dengan tahun 1161 M. Di sisi lainnya, tertulis
al Mutawakkil, sebuah gelar pemerintahan yang berasal dari wilayah Kelantang. Contoh
lain yang mendukung adalah adanya batu nisan kuno yang mengandung tulisan aksara
Arab. Batu nisan tersebut ditemukan di Kedah pada tahun 1963 di lokasi makam Syekh
Abdul Kadir bin Syekh Husen Shah Alam (w. 291 H).

Mengacu pada sejarah, abad ke9 menjadi periode awal bagi perluasan Islam di
kawasan selat Malaka danberbagai daerah lainnya, khususnya yang menghadap ke laut
Cina Selatan. Hal ini diperkuat oleh informasi dari Dinasti Sung (960-1279 M) yang
menceritakan tentang kemunculan komunitas Muslim di sepanjang pantai laut Cina
Selatan. Selanjutnya, di Malaka, tahun 1276 M, khususnya di bawah pemerintahan Sultan
Muhammad Syah, terdapat rombongan perdagangan dari Jeddah yang datang berkunjung.
Pemimpin rombongan ini bernama Sidi Abdul Aziz, yang dikenal tidak hanya sebagai
kepala kafilah dagang, melainkan juga sebagai seorang ulama. Sebagai ulama, Sidi Abdul
Aziz saat itu menyarankan agar raja Malaka mengubah namanya menjadi Sultan
Muhammad Syah, karena sultan tersebut telah memeluk Islam sebelumnya. Bukti lain
yang mendukung dapat ditemukan dalam catatan sejarah negeri Kedah yang menyatakan
bahwa Islam telah memasuki wilayah Kedah pada tahun 1501. Bukti dari hal ini terlihat
dari penemuan batu nisan di Kedah yang di permukaannya tertera nama Syekh Abdul
Qadir Ibnu Khusyen Syah. Nama ini merujuk kepada seorang mubaligh keturunan Persia
yang hidup pada abad ke-9 Masehi. Seperti yang telah disebutkan sebelumnya, makam ini
ditemukan pada tahun 1963. Bukti sejarah lain yang merupakan salah satu yang paling
terkenal mengenai masuknya Islam ke kawasan Melayu adalah penemuan prasasti di
Kuala Berang yang dikenal dengan Monumen Batu Trengganu (Prasasti Trengganu)
(Syamsu, 1999:118).

Penyebar Islam Di Malaysia

Penyebaran Islam di Malaysia berlangsung secara bertahap dan damai melalui jalur
perdagangan, perkawinan, serta dakwah para ulama dan pedagang dari Arab, India, dan
Nusantara. Jalur utama penyebaran Islam bermula dari wilayah Samudera Pasai dan Aceh
yang kemudian menyebar ke Semenanjung Melayu melalui aktivitas pelabuhan dan
hubungan politik antar kerajaan.

Peran Kesultanan Melaka sangat penting karena menjadi pusat dakwah dan
pembelajaran Islam pada abad ke-15. Selain itu, ulama dan sufi memainkan peran sentral
dalam memperkenalkan ajaran Islam melalui pendidikan, karya tulis, serta sistem tarekat
yang mudah diterima oleh masyarakat Melayu yang sebelumnya menganut kepercayaan
Hindu-Buddha.

404



Islam memiliki pengaruh besar dalam membentuk masyarakat dan kebudayaan
Melayu sejak abad ke-15, ketika para pedagang dari wilayah India dan Timur Tengah
memperkenalkan agama Islam ke kawasan tersebut (Andaya & Andaya, 2001). Seiring
berjalannya waktu, terutama sejak dekade 1970-an, corak dan penyebaran Islam di
Malaysia mengalami perubahan secara perlahan namun konsisten. Islam yang sebelumnya
berpadu dengan unsur Hindu dan kepercayaan animisme bertransformasi menjadi ajaran
yang lebih konservatif dan berorientasi pada tradisi Arab (Fealy, 2005).

Selain pedagang, ulama dan tokoh sufi turut memainkan peranan yang sangat
penting dalam proses penyebaran Islam di Malaysia. Mereka tidak hanya berperan sebagai
penyampai ajaran agama, tetapi juga sebagai pendidik dan pembimbing spiritual bagi
masyarakat Melayu. Dakwah yang mereka lakukan bersifat damai dan penuh hikmah,
berfokus pada pembinaan akhlak dan penguatan keimanan. Melalui ceramah, pengajian,
dan kegiatan sosial, para ulama berupaya menanamkan nilai-nilai Islam secara perlahan
agar dapat diterima dengan mudah oleh masyarakat.

Selain itu, para ulama dan sufi menggunakan pendekatan budaya lokal dalam
menyebarkan ajaran Islam. Mereka menyesuaikan metode dakwah dengan bahasa, tradisi,
dan kesenian masyarakat setempat. Misalnya, penggunaan bahasa Melayu dalam
pengajaran agama membuat masyarakat lebih mudah memahami ajaran Islam.
Pendekatan ini juga tampak dalam cara mereka memanfaatkan unsur seni seperti syair,
hikayat, dan pantun untuk menyampaikan pesan moral dan spiritual. Melalui cara ini,
Islam tidak dipandang sebagai ajaran asing, melainkan diterima sebagai bagian dari
identitas dan kebudayaan Melayu.

Peranan tokoh sufi juga tidak dapat dipisahkan dari proses Islamisasi di Malaysia.
Mereka memperkenalkan ajaran Islam melalui tarekat-tarekat sufi, yang menekankan
pentingnya penyucian jiwa dan kedekatan kepada Allah. Aktivitas zikir, wirid, dan
pengajian yang mereka selenggarakan menarik minat masyarakat untuk mengenal Islam
lebih dalam.

Selain itu, mereka juga mendirikan pondok dan madrasah sebagai pusat pendidikan
agama, tempat para murid belajar fikih, tasawuf, dan akhlak. Melalui jaringan keilmuan
ini, ajaran Islam menyebar dari satu wilayah ke wilayah lain, memperkuat identitas
keislaman masyarakat Melayu. Pendekatan yang damai, berakhlak, dan akomodatif inilah
yang membuat Islam berkembang pesat tanpa menimbulkan pertentangan dengan adat dan
tradisi yang telah mengakar di masyarakat.

Peran Kesultanan Melaka dalam penyebaran Islam di Asia Tenggara sangatlah besar.
Pada abad ke-15, Melaka bukan hanya menjadi pusat perdagangan internasional, tetapi
juga menjadi pusat dakwah Islam yang berpengaruh. Setelah Sultan Melaka memeluk
Islam, agama ini secara resmi dijadikan sebagai dasar utama dalam sistem pemerintahan,
hukum, dan pendidikan kerajaan. Proses ini menandai transformasi penting dari sistem
pemerintahan bercorak tradisional menuju sistem yang berlandaskan syariat Islam.

Selain itu, Kesultanan Melaka juga memegang peranan strategis dalam memperluas
ajaran Islam ke berbagai wilayah lain di Nusantara, seperti Sumatera, Jawa, dan
Kalimantan, melalui hubungan diplomatik, perdagangan maritim, dan perkawinan
antarkerajaan. Melalui hubungan-hubungan ini, nilai-nilai Islam menyebar secara damai
dan diterima oleh masyarakat lokal tanpa banyak perlawanan. Peranan ulama istana serta
penulisan hukum Islam dalam teks-teks Melayu klasik seperti Hukum Kanun Melaka turut
memperkuat posisi Islam dalam tatanan sosial dan politik masyarakat Melayu. Dapat
disimpulkan bahwa kedatangan Islam telah mengubah sistem kekuasaan dan otoritas

405



politik masyarakat Melayu dari sistem devaraja (raja yang dianggap dewa) menjadi sistem
pemerintahan kesultanan.
Mesjid Sebagai Bukti Penyebaran Islam Di Malaysia

Kata “masjid” berasal dari bahasa Arab sajada yasjudu sujidan, yang berarti
bersujud atau menundukkan kepala ke tanah sebagai bentuk penghambaan kepada Allah.
Dari akar kata tersebut terbentuk istilah masjid (jamak: masajid), yang secara harfiah
diartikan sebagai tempat untuk bersujud. Makna “tempat sujud” dalam konteks ini tidak
terbatas pada bangunan fisik tertentu baik beratap maupun tidak melainkan lebih pada
fungsi tempat itu sebagai sarana untuk beribadah dan berserah diri kepada Allah.

Sebagian ulama juga mengaitkan kata sajada dengan arti tunduk dan patuh, sehingga
masjid dipahami sebagai tempat di mana seseorang menunjukkan ketaatan sepenuhnya
kepada Allah. Dengan demikian, hakikat masjid tidak hanya sekadar lokasi untuk
melakukan ibadah formal seperti salat, tetapi juga sebagai pusat kegiatan keislaman.
Dalam praktiknya, masjid telah menjadi tempat bagi umat Islam untuk belajar, berdakwah,
bermusyawarah, serta melestarikan nilai-nilai budaya Islam. Menurut Martin Frishman,
masjid memiliki kedudukan penting tidak hanya sebagai tempat ibadah umat Islam, tetapi
juga sebagai simbol utama peradaban dan identitas Islam.

Masjid memiliki peranan yang sangat penting dalam sejarah penyebaran Islam di
Malaysia. Sejak masa awal Islamisasi di wilayah ini, masjid bukan hanya difungsikan
sebagai tempat beribadah, tetapi juga sebagai pusat pendidikan, dakwah, dan pembinaan
masyarakat. Melalui masjid, ajaran Islam disampaikan secara langsung kepada masyarakat
Melayu oleh para ulama, guru agama, dan tokoh sufi. Masjid menjadi tempat
berlangsungnya proses Islamisasi yang damai, karena dari sinilah masyarakat belajar
mengenal nilai-nilai Islam melalui kegiatan seperti pengajian, halagah, serta pertemuan
keagamaan lainnya. Masjid di Malaysia sejak lama berfungsi jauh lebih dari sekadar
tempat ibadah. Fungsi utamanya sebagai ruang spiritual diperluas menjadi pusat
pendidikan, dakwah, dan pembinaan masyarakat, di mana pengajaran agama, halagah, dan
pertemuan keagamaan menjadi kegiatan rutin di halaman dan ruangan masjid. masjid di
Malaysia juga aktif dalam memberikan pelayanan sosial, seperti bantuan kebajikan dan
fasilitas komunitas, sebagai bagian dari peran dakwahnya yang menyentuh kehidupan
sehari-hari masyarakat. Selanjutnya, dari aspek sejarah budaya dan identitas, masjid-
masjid klasik dengan arsitektur Melayu-Islam menunjukkan bagaimana Islam telah
mengakar dalam budaya lokal. desain arsitektural masjid sejak periode pra-kemerdekaan
sampai pasca-kemerdekaan tidak hanya mencerminkan kebutuhan ibadah, tapi juga simbol
peradaban Islam yang diadopsi masyarakat Melayu melalui adaptasi elemen lokal.

Keterlibatan identitas politik dan institusi agama juga diperjelas dalam studi tentang
Islamisasi Kesultanan Melayu, di mana masjid-masjid sejak zaman kesultanan digunakan
sebagai institusi legitimasi kekuasaan, simbol keberuntungan kerajaan, dan pusat interaksi
antara penguasa dan rakyat dalam kerangka Islam. Masjid menjadi saksi sejarah bahwa
Islam tidak hanya datang dari luar, tetapi diadaptasi dan diperkuat melalui struktur lokal
dan elite Melayu.

Selain fungsi utamanya sebagai tempat ibadah, masjid di Malaysia juga memiliki
peran sosial dan budaya yang mendalam dalam kehidupan masyarakat Melayu-Muslim.
Masjid bukan hanya pusat kegiatan keagamaan, tetapi juga menjadi wadah pembentukan
nilai, etika, dan solidaritas sosial di tengah masyarakat. Melalui aktivitas keagamaan,
pendidikan, dan kebajikan, masjid menjadi ruang interaksi sosial yang mempererat
hubungan antaranggota masyarakat sekaligus memperkuat identitas Islam di tingkat lokal.

406



Keberadaan masjid di hampir setiap kawasan menunjukkan seberapa dalam ajaran
Islam telah berakar dalam budaya dan struktur sosial masyarakat Melayu. Salah satu bukti
sejarah yang signifikan adalah Masjid Kampung Laut di Kelantan, yang dipercaya
dibangun sekitar abad ke-15. Masjid ini merupakan masjid tertua di Malaysia bahkan di
Asia Tenggara, dan menjadi bukti nyata masuknya Islam melalui jalur perdagangan
maritim yang menghubungkan Pattani, Jawa, dan pantai timur Semenanjung Melayu.
Kajian arkeologis menunjukkan bahwa gaya arsitektur Masjid Kampung Laut
mencerminkan perpaduan antara seni bina Melayu dan pengaruh Jawa, yang
memperlihatkan proses adaptasi Islam dengan budaya lokal secara damai. Pendirian
masjid-masjid awal seperti ini memperlihatkan bahwa penyebaran Islam tidak hanya
terpusat di kota pelabuhan besar seperti Melaka, tetapi juga meluas ke wilayah pedalaman
melalui hubungan dagang dan mobilitas ulama. Dengan demikian, masjid berfungsi
sebagai simbol kuat integrasi Islam dalam budaya Melayu serta menjadi sarana kontinuitas
tradisi Islam hingga era modern Malaysia.

Peranan Mesjid Kampung Laut Di Pantai Timur Malaysia

Masjid memainkan beragam fungsi penting dalam kehidupan masyarakat Muslim.
Berdasarkan dokumen Malaysian Standard (MS2577:2014), peranan masjid di Malaysia
dirumuskan mengacu pada praktik dan sunnah Rasulullah SAW pada masa awal Islam.
Dari standar tersebut, dijelaskan bahwa masjid memiliki tujuh fungsi utama yang
mencakup berbagai dimensi kehidupan manusia meliputi aspek keagamaan, sosial,
pendidikan, ekonomi, dan kemasyarakatan. (ibadah, pembangunan komunitif, pendidikan
pentabdiran, pengadilan, ekonomi, kebajikan).

Pada masa Rasulullah SAW, masjid bukan hanya digunakan sebagai tempat ibadah,
tetapi juga berfungsi sebagai pusat kegiatan masyarakat, tempat musyawarah, pengajaran
agama, bahkan penyelesaian hukum dan pelayanan sosial. Namun, seiring perkembangan
zaman, sebagian fungsi tradisional tersebut seperti peranan masjid sebagai rumah sakit,
penjara, dan tempat penghakiman tidak lagi dijalankan di banyak masjid modern.
Meskipun demikian, masjid masih tetap berperan penting dalam kehidupan masyarakat
melalui fungsinya sebagai pusat ibadah, pendidikan, dakwah, kegiatan sosial, kebajikan,
serta pengembangan ekonomi umat.

Asal usul masjid kampung laut di pantai timur Malaysia Menurut catatan Yayasan
Dakwah Islamiah Malaysia (YADIM) (2019), Masjid Kampung Laut diyakini didirikan
oleh pedagang Arab yang berperan penting dalam penyebaran agama Islam di kawasan
Nusantara. Masjid bersejarah ini juga sering dikaitkan dengan Wali Songo, yaitu
sekelompok ulama dan pendakwah terkenal yang memiliki pengaruh besar dalam proses
Islamisasi di wilayah Indonesia dan Semenanjung Tanah Melayu (Harakah Daily, 2022).
Sejarah panjang pembangunan masjid ini menjadi bukti akan peranannya sebagai pusat
ibadah, pendidikan, dan penyebaran ilmu keislaman bagi masyarakat sekitar sejak masa
awal perkembangan Islam di kawasan tersebut.

Masjid Kampung Laut yang terletak di Nilam Puri, Kelantan, dikenal sebagai salah
satu warisan Islam tertua di Malaysia dan Asia Tenggara. Menurut catatan sejarah dan
penelitian arkeologi, masjid ini diyakini telah dibangun sekitar abad ke-15, sezaman
dengan kemunculan Kesultanan Melaka. Keberadaannya bukan sekadar tempat ibadah,
tetapi juga mencerminkan perkembangan awal peradaban Islam di Pantai Timur Malaysia,
khususnya di Kelantan, yang menjadi salah satu pusat penting penyebaran Islam di
wilayah tersebut.

Masjid Kampung Laut berperan sebagai pusat dakwah, pertemuan masyarakat, dan
kegiatan keilmuan bagi para pedagang serta ulama yang berdatangan melalui jalur

407



perdagangan Laut China Selatan. Hubungan dagang ini mempertemukan para penyebar
Islam dari berbagai wilayah seperti Pattani, Jawa, dan Champa, yang membawa serta nilai-
nilai Islam dan menyesuaikannya dengan budaya tempatan. Dari sinilah muncul identitas
Islam Melayu di Kelantan dan kawasan sekitarnya, di mana ajaran Islam disebarkan secara
damai melalui interaksi sosial, ekonomi, dan keilmuan.

Selain berfungsi sebagai tempat ibadah, masjid ini juga menjadi pusat kegiatan
masyarakat. Para ulama menggunakan Masjid Kampung Laut sebagai tempat mengajar al-
Qur’an, fikih, dan tasawuf, sehingga melahirkan generasi awal cendekiawan Islam di
Pantai Timur. Dalam konteks sejarah arsitektur, masjid ini mencerminkan asimilasi
budaya antara Islam dan tradisi Melayu, yang terlihat dari bentuk rumah panggung, atap
bertingkat tiga, serta penggunaan bahan kayu tempatan. Ciri-ciri ini menunjukkan
bagaimana ajaran Islam disebarkan dengan menyesuaikan diri terhadap budaya
masyarakat setempat tanpa menimbulkan konflik, sehingga Islam diterima secara
menyeluruh oleh masyarakat Melayu.

Dengan demikian, Masjid Kampung Laut bukan hanya simbol keagamaan, tetapi
juga pusat pembentukan identitas dan kebudayaan Islam Melayu di Pantai Timur
Malaysia. la menjadi bukti bahwa Islam masuk ke wilayah ini melalui proses interaksi
sosial dan ekonomi yang damai, bukan melalui penaklukan, melainkan melalui dakwah,
perdagangan, dan pendidikan.

Selain berperan sebagai pusat dakwah, Masjid Kampung Laut turut memainkan
peranan yang sangat penting dalam pembinaan ilmu dan perkembangan pendidikan Islam
di Pantai Timur Malaysia. Masjid ini menjadi tempat berkumpulnya ulama, guru agama,
dan masyarakat untuk mempelajari ajaran Islam secara mendalam. Di sinilah berlangsung
kegiatan pengajian al-Qur’an, fiqih, tafsir, tauhid, dan tasawuf, yang menjadi landasan
utama bagi pembentukan keilmuan Islam di wilayah Kelantan. Masjid tidak hanya
berfungsi sebagai ruang ibadah, tetapi juga sebagai madrasah tradisional yang melahirkan
generasi awal cendekiawan dan ulama tempatan.

Kegiatan keilmuan di Masjid Kampung Laut dilaksanakan secara komunal dan
terbuka, mengikuti tradisi pengajian pondok yang menekankan kedekatan antara guru dan
murid. Sistem ini menumbuhkan suasana belajar yang berlandaskan nilai ukhuwah,
keikhlasan, dan adab kepada guru. Dari kegiatan inilah muncul tokoh-tokoh agama
Kelantan yang kemudian mendirikan pondok-pondok pengajian di berbagai daerah lain,
seperti Pondok Tok Kenali dan Pondok Pulai Chondong. Perkembangan sistem pondok di
Kelantan yang berawal dari tradisi pendidikan di masjid menjadikan negeri ini sebagai
pusat pendidikan Islam tradisional paling berpengaruh di Malaysia.

Secara sosial dan budaya, Masjid Kampung Laut turut menjadi pusat kegiatan
masyarakat dan kebudayaan Islam Melayu. Arsitekturnya yang sederhana, berbentuk
rumah panggung dengan atap bertingkat tiga, mencerminkan adaptasi budaya Melayu
dengan nilai-nilai Islam tanpa meninggalkan identitas tempatan. Hal ini menunjukkan
bahwa penyebaran Islam di Malaysia tidak dilakukan melalui paksaan, tetapi melalui
pendekatan budaya yang harmonis. Keberadaan masjid ini hingga kini menjadi bukti kuat
hubungan erat antara agama, masyarakat, dan sejarah peradaban Melayu-Islam di Pantai
Timur

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil kajian, dapat disimpulkan bahwa Masjid Kampung Laut memiliki
peranan yang besar dalam sejarah penyebaran Islam di Pantai Timur Malaysia, khususnya
di negeri Kelantan. Masjid ini bukan hanya berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi juga

408



sebagai pusat dakwah, pendidikan, dan kegiatan sosial masyarakat. Melalui kegiatan
pengajian, dakwah, dan interaksi sosial, Masjid Kampung Laut menjadi wadah penyebaran
ajaran Islam yang damai dan berpengaruh luas. Selain itu, kegiatan pendidikan di masjid
ini telah melahirkan ramai tokoh ulama dan cendekiawan Islam yang berperan penting
dalam mengembangkan sistem pendidikan pondok di Malaysia.

Dari sisi budaya, Masjid Kampung Laut juga menjadi lambang perpaduan antara
Islam dan tradisi Melayu, sebagaimana terlihat pada bentuk arsitekturnya yang
menggabungkan nilai seni bina Islam dan warisan lokal. Hal ini menunjukkan bahwa
penyebaran Islam di Malaysia berjalan melalui pendekatan budaya yang harmonis tanpa
menimbulkan pertentangan dengan adat masyarakat setempat. Oleh itu, Masjid Kampung
Laut tidak hanya menjadi bukti sejarah kedatangan Islam di Malaysia, tetapi juga simbol
kesinambungan tamadun dan identitas Islam Melayu yang patut dipelihara sebagai warisan
bangsa dan peradaban Islam di Nusantara.

DAFTAR PUSTAKA

A. Rahman, The Impact of Islam on Malaysia Before Independence, Asian Social Science Journal,
Vol. 15 No. 3 (2020), hal. 104.

Arditya Prayog,”’Dinamika Islam Di Malaysia : Telaah Sosio Historis”, Etnohistori: Jurnal Ilmiah
Kebudayaan dan Kesejarahan Vol. IX, No. 1, Tahun 2022. Hal. 41-42.

Ismail Mamat, “The Impact of Islam on The Concept of Government of The Sultanate of Malacca
During The 15th Century,” UMRAN: International Journal of Islamic and Civilizational
Studies, Vol. 5, No. 3 (2018), him. 45.

Jason P. Abbott, dkk, “Islamization in Malaysia: processes and dynamics”, Contemporary Politics
Vol. 16, No. 2, June 2010, Hal. 137.

Lilis sulistiawati,dkk.”Islam di Malaysia : Masuknya Agama Islam di Malaysia dan Perkembangan
Pendidikan Islam di Malaysia”, Reflection : Islamic Education Journal Volume 2, Nomor 3,
Agustus 2025, hal.62.

M.S.B.H. Ishak, Islam and the Malay World: An Insight into the Assimilation Process, (Malaysia:
Journal of Islamic Studies, 2022), him. 14.

Mohd Farid Mohd Sharif et al., “Masjid sebagai Hab Kebajikan Masyarakat serta Sinergi Dakwah
di Malaysia dan Aceh,” Islamiyyat, Vol. 46, No. 2 (2024), hlm. 98-100.

Mohd Khairul Nizam Mat Yusoff, dkk, “Masjid Warisan Kampung Laut: Khazanah Seni Bina
Melayu-Islam Tertua Di Malaysia”, journal of tourism Hospitality and environment
Management, Volume 10 Issue 40 (June 2025), hal. 85-86.

Mohd Noh Abdul Jalil, The Roles of Malays in the Process of Islamization of the Malay World: A
Preliminary Study, ResearchGate, 2021, hal. 6.

Muhammad Nushi Izahara, dkk, “Pendekatan Lestari Masjid-Masjid Lama di Bandar Melaka
(Sustainability Approaches of Old Mosques in Malacca Town)”, Jurnal Kejuruteraan, 86-87.

Norhayati Embong & Mohd Zainal Abidin Sanusi, “The Role of Mosques in Islamic Education in
Malaysia: Historical Perspective and Development,” Malaysian Journal of Islamic Studies,
Vol. 11, No. 2 (2021), hal. 75-78.

Samsidar S., Syamsuduha S., Musafir Pababbari, & Kamaruzzaman Shafiq, “The Islamization of
the Malay Sultanate: Tracing the Historical Roots of Islamic Influence in Malaysia,” Jurnal
Al-Dustur, Vol. 7, No. 2 (2024), hal. 36-38.

Siti Hajar Aziz & Aizan Ali Mat Zin, “Masjid: Sejarah Penulisan Seni Bina Islam di Malaysia,”
Al-Mugaddimah: Online Journal of Islamic History and Civilization, Vol. 9, No. 1 (2021),
him. 55-57.

Tawalinuddin Haris, “Masjid-masjid di Dunia Melayu Nusantara”, Suhuf, Vol. 3, No. 2, 2010,
Hal. 279-280.

Viona Audia Putri, “Analisis perkembangan agama islam di malaysia sebagai sumber
pembelajaran sejarah”, Prabayaksa: Journal of History Education Volume 4, Nomor 2,

409



September 2024, hal. 72-73.
Zuliskandar Ramli, “Masjid Kampung Laut: Bukti Awal Perkembangan Islam di Alam Melayu,”
Jurnal Arkeologi Malaysia, Vol. 31, No. 1 (2018), him. 25-27

410



