
Jurnal Ilmiah Kajian Multidisipliner 
Vol 9 No. 10 Oktober 2025 

eISSN: 2118-7302 

 

402 
 
 
 

PERANAN MESJID KAMPUNG LAUT SEBAGAI PUSAT 

PENYEBARAN ISLAM DI PANTAI TIMUR MALAYSIA 
 

Siti Rona Daulay1, Riri Zainap2, Ellya Roza3 
 sitironadaulay621@gmail.com1,  ririzainap30@gmail.com2,  elyyaroza@uin-suska.ac.id3      

UIN Suska Riau 

 

ABSTRAK 
Penelitian ini membahas peranan Masjid Kampung Laut sebagai pusat penyebaran Islam di Pantai 

Timur Malaysia. Masjid Kampung Laut, yang terletak di Nilam Puri, Kelantan, merupakan salah 

satu masjid tertua di Malaysia dan Asia Tenggara yang dibangun sekitar abad ke-15. Penelitian ini 

menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan kepustakaan (library research), dengan data 

yang diperoleh dari buku, jurnal ilmiah, serta dokumen keagamaan dan sejarah yang relevan. Hasil 

kajian menunjukkan bahwa Masjid Kampung Laut memiliki peranan yang sangat penting dalam 

penyebaran Islam di wilayah Pantai Timur, tidak hanya sebagai tempat ibadah tetapi juga sebagai 

pusat dakwah, pendidikan, sosial, dan kebudayaan. Melalui kegiatan keagamaan dan pengajian 

yang diadakan oleh para ulama serta tokoh masyarakat, masjid ini menjadi wadah pembentukan 

identitas Islam dan pengembangan ilmu keislaman di Kelantan. Selain itu, arsitektur tradisional 

masjid yang memadukan unsur budaya Melayu dan nilai Islam mencerminkan proses Islamisasi 

yang berlangsung damai dan adaptif terhadap budaya tempatan. Secara keseluruhan, Masjid 

Kampung Laut bukan sekadar simbol keagamaan, tetapi juga menjadi warisan sejarah dan 

peradaban Islam Melayu yang perlu terus dipelihara dan dihayati oleh generasi masa kini. 

Kata Kunci: Masjid Kampung Laut, Penyebaran Islam, Pantai Timur Malaysia, Pendidikan Islam, 

Kebudayaan Melayu. 

 

PENDAHULUAN 

Islam merupakan agama yang telah bertapak kukuh di Tanah Melayu sejak abad ke-

13 Masihi, dan proses penyebarannya banyak dipengaruhi oleh institusi-institusi 

keagamaan, termasuk masjid. Masjid bukan sahaja berperanan sebagai tempat ibadah, 

tetapi juga sebagai pusat pendidikan, penyebaran ilmu, dan pembentukan masyarakat 

Islam. Salah satu masjid yang signifikan dalam sejarah perkembangan Islam di Malaysia 

ialah Masjid Kampung Laut, yang terletak di Nilam Puri, Kelantan. Masjid Kampung Laut 

dianggap sebagai masjid tertua di Malaysia dan dipercayai dibina pada abad ke-18 oleh 

sekumpulan pendakwah Islam dari Patani, Thailand. Dengan seni bina tradisional Melayu 

yang unik dan tidak menggunakan sebatang paku pun dalam strukturnya, masjid ini telah 

menjadi lambang kekuatan dan ketahanan budaya Islam di Pantai Timur. Peranannya 

bukan sekadar simbolik, tetapi juga strategik dalam menyebarkan Islam di kawasan 

sekitarnya melalui aktiviti pengajian, dakwah, serta perhubungan dengan institusi-institusi 

keagamaan lain. 

Namun begitu, keberadaan Masjid Kampung Laut turut menghadapi pelbagai 

cabaran seperti ancaman pemodenan, kerosakan akibat cuaca, serta kekurangan kesedaran 

dalam kalangan masyarakat tentang nilai sejarah dan warisannya. Oleh itu, kajian ini 

bertujuan untuk mengenal pasti peranan sebenar masjid ini dalam sejarah penyebaran 

Islam, serta meneliti usaha pemeliharaan yang telah dan sedang dijalankan oleh pihak 

berwajib. Kajian terhadap Masjid Kampung Laut bukan sekadar menelusuri aspek fizikal 

dan seni binanya, tetapi juga bertujuan menyingkap peranannya dalam membentuk 

struktur sosial dan keagamaan masyarakat setempat sejak zaman awal kedatangan Islam di 

rantau ini. Sebagai pusat kegiatan keagamaan yang utama pada masanya, masjid ini 

menjadi tempat berkumpulnya para ulama, pendakwah, dan pelajar agama yang 

mailto:reginandyafzh06@gmail.com1
mailto:asatichasari@unis.ac.id2
mailto:%20elyyaroza@uin-suska.ac.id3


 
 

403 
 
 
 

memainkan peranan besar dalam penyebaran ajaran Islam ke kawasan sekitar seperti 

Tumpat, Kota Bharu, dan daerah-daerah lain di Pantai Timur, 

Selain itu, peranan Masjid Kampung Laut perlu dilihat dalam konteks yang lebih 

luas, iaitu sebagai simbol kesinambungan warisan tamadun Islam yang terukir dalam 

sejarah dan identiti bangsa Melayu. Pembinaan masjid ini tanpa penggunaan paku, serta 

penggunaan teknik pasak dan tanggam, mencerminkan bukan sahaja kemahiran 

pertukangan Melayu-Islam, tetapi juga nilai kesederhanaan dan keindahan dalam seni bina 

Islam tradisional. Namun, dalam era moden ini, warisan seperti Masjid Kampung Laut 

menghadapi pelbagai cabaran termasuk ancaman pemodenan, urbanisasi, dan kekurangan 

kesedaran awam terhadap nilai sejarah dan kebudayaan yang terkandung dalam struktur 

warisan ini. Justeru itu, kajian ini menjadi amat penting bagi menghuraikan peranan 

sebenar Masjid Kampung Laut dalam konteks sejarah penyebaran Islam di Malaysia serta 

merangka cadangan strategi pemeliharaan dan penghayatan semula fungsi asal masjid ini 

dalam masyarakat Islam kontemporari. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan kepustakaan 

(library research). Artinya, penelitian ini tidak dilakukan langsung di lapangan, tetapi 

berdasarkan kajian dari berbagai sumber tertulis yang membahas tentang penyebaran 

Islam di Malaysia dan peranan Masjid Kampung Laut di Pantai Timur. Data penelitian 

diambil dari buku-buku, artikel jurnal, laporan lembaga keagamaan, dan sumber daring 

yang terpercaya seperti Jurnal Arkeologi Malaysia, Malaysian Journal of Islamic Studies, 

dan laporan dari Yayasan Dakwah Islamiah Malaysia (YADIM). Semua data dikumpulkan 

dengan cara membaca, mencatat, dan menyeleksi informasi yang sesuai dengan topik 

penelitian. Setelah itu, data dianalisis menggunakan analisis isi dan pendekatan deskriptif-

historis, yaitu dengan memahami isi dari setiap sumber dan menjelaskan peran masjid 

berdasarkan sejarah dan konteks sosialnya. Melalui cara ini, penelitian berusaha 

menggambarkan secara jelas bagaimana Masjid Kampung Laut berperan dalam 

penyebaran dan perkembangan Islam di wilayah Pantai Timur Malaysia. 

 

HASIL DAN PEMBAHSAN 

Sejarah Masuknya Islam Di Malaysia. 

Malaysia terletak di Semenanjung Malaka, Asia Tenggara. Ibu kotanya adalah Kuala 

Lumpur. Memiliki wilayah seluas 332.370 km² atau 2,5 kali lebih besar dari pulau Jawa. 

Sebagian besar wilayahnya memiliki area 1.036 Km yang melewati laut China Selatan, 

terletak tepat di utara pulau Kalimantan dan yang lain ada di pulau Penang. Pada tahun 

2002, jumlah penduduk Malaysia adalah sekitar 22.229.040 individu, dengan bahasa resmi 

yang digunakan adalah bahasa Melayu. Sementara itu, Agama yang paling banyak dianut 

adalah Islam (53 %), Budha (17 %), serta Konghucu, Tao, Tionghoa (11 %), Kristen 

(8,6%) dan agama Hindu (7%). Malaysia terdiri atas dua kawasan, yakni Malaysia Barat 

dan Timur Malaysia.  

Semenanjung Malaka merupakan gerbang utama menuju kepulauan ini, yang 

berfungsi sebagai tempat transit, terutama untuk para pedagang. Sebab posisinya sebagai 

pelabuhan, sejarah kedatangan Islam ke Malaysia mirip dengan kedatangan Islam ke 

Indonesia. Proses ini mengingatkan kita pada penyebaran Islam ke Semenanjung Malaya 

(Malaysia), dimulai di daerah Sumatera utara (Peureulak, Aceh, Pasai) pada abad abad 

permulaan Hijriyah. Sejarah Islamisasi di Malaysia turut menunjukkan pengaruh yang 

besar. akademisi dan pedagang Arab dalam pembentukan ajaran Islam. Belakangan ini, 



 
 

404 
 
 
 

Islam di Malaysia tumbuh dengan pesat, melibatkan banyak aktivitas dakwah dan berbagai 

pendekatan. 

 studi Islam yang dipicu oleh para cendekiawan. Kehadiran Islam di Malaysia tidak 

hanya bertujuan untuk menyebarkan ajaran agama sebagai pedoman hidup yang tepat, 

tetapi juga berkontribusi dalam mengatasi praktik “khurafat” di semua sisi kehidupan. 

Namun, pada awalnya tradisi Islam, terutama dalam aspek budaya dan seni, dipadukan 

dengan praktik kepercayaan. Perilaku kebiasaan sosial budaya Islam di Malaysia masih 

berinteraksi dengan nilai dan tradisi yang telah ada sebelumnya sehingga menyebabkan 

perilaku “khurafat” yang berbeda-beda.  

Terkait dengan agama Islam, keberadaannya Di semenanjung Malaka atau Malaysia 

paling tidak sudah tercatat sejak abad ke-12 Masehi. Salah satu bukti sejarah yang 

mendukung klaim ini adalah penemuan mata uang dinar emas di daerah Kelantang pada 

tahun 1914. Pada mata uang tersebut tertera al-Julus Kelatan di satu sisinya bersama 

dengan angka Arab 577 H, yang bertepatan dengan tahun 1161 M. Di sisi lainnya, tertulis 

al Mutawakkil, sebuah gelar pemerintahan yang berasal dari wilayah Kelantang. Contoh 

lain yang mendukung adalah adanya batu nisan kuno yang mengandung tulisan aksara 

Arab. Batu nisan tersebut ditemukan di Kedah pada tahun 1963 di lokasi makam Syekh 

Abdul Kadir bin Syekh Husen Shah Alam (w. 291 H). 

Mengacu pada sejarah, abad ke9 menjadi periode awal bagi perluasan Islam di 

kawasan selat Malaka danberbagai daerah lainnya, khususnya yang menghadap ke laut 

Cina Selatan. Hal ini diperkuat oleh informasi dari Dinasti Sung (960-1279 M) yang 

menceritakan tentang kemunculan komunitas Muslim di sepanjang pantai laut Cina 

Selatan. Selanjutnya, di Malaka, tahun 1276 M, khususnya di bawah pemerintahan Sultan 

Muhammad Syah, terdapat rombongan perdagangan dari Jeddah yang datang berkunjung.  

Pemimpin rombongan ini bernama Sidi Abdul Aziz, yang dikenal tidak hanya sebagai 

kepala kafilah dagang, melainkan juga sebagai seorang ulama. Sebagai ulama, Sidi Abdul 

Aziz saat itu menyarankan agar raja Malaka mengubah namanya menjadi Sultan 

Muhammad Syah, karena sultan tersebut telah memeluk Islam sebelumnya. Bukti lain 

yang mendukung dapat ditemukan dalam catatan sejarah negeri Kedah yang menyatakan 

bahwa Islam telah memasuki wilayah Kedah pada tahun 1501. Bukti dari hal ini terlihat 

dari penemuan batu nisan di Kedah yang di permukaannya tertera nama Syekh Abdul 

Qadir Ibnu Khusyen Syah. Nama ini merujuk kepada seorang mubaligh keturunan Persia 

yang hidup pada abad ke-9 Masehi. Seperti yang telah disebutkan sebelumnya, makam ini 

ditemukan pada tahun 1963. Bukti sejarah lain yang merupakan salah satu yang paling 

terkenal mengenai masuknya Islam ke kawasan Melayu adalah penemuan prasasti di 

Kuala Berang yang dikenal dengan Monumen Batu Trengganu (Prasasti Trengganu) 

(Syamsu, 1999:118).  

Penyebar Islam Di Malaysia  

Penyebaran Islam di Malaysia berlangsung secara bertahap dan damai melalui jalur 

perdagangan, perkawinan, serta dakwah para ulama dan pedagang dari Arab, India, dan 

Nusantara. Jalur utama penyebaran Islam bermula dari wilayah Samudera Pasai dan Aceh 

yang kemudian menyebar ke Semenanjung Melayu melalui aktivitas pelabuhan dan 

hubungan politik antar kerajaan.  

 Peran Kesultanan Melaka sangat penting karena menjadi pusat dakwah dan 

pembelajaran Islam pada abad ke-15.  Selain itu, ulama dan sufi memainkan peran sentral 

dalam memperkenalkan ajaran Islam melalui pendidikan, karya tulis, serta sistem tarekat 

yang mudah diterima oleh masyarakat Melayu yang sebelumnya menganut kepercayaan 

Hindu-Buddha.  



 
 

405 
 
 
 

Islam memiliki pengaruh besar dalam membentuk masyarakat dan kebudayaan 

Melayu sejak abad ke-15, ketika para pedagang dari wilayah India dan Timur Tengah 

memperkenalkan agama Islam ke kawasan tersebut (Andaya & Andaya, 2001). Seiring 

berjalannya waktu, terutama sejak dekade 1970-an, corak dan penyebaran Islam di 

Malaysia mengalami perubahan secara perlahan namun konsisten. Islam yang sebelumnya 

berpadu dengan unsur Hindu dan kepercayaan animisme bertransformasi menjadi ajaran 

yang lebih konservatif dan berorientasi pada tradisi Arab (Fealy, 2005).  

Selain pedagang, ulama dan tokoh sufi turut memainkan peranan yang sangat 

penting dalam proses penyebaran Islam di Malaysia. Mereka tidak hanya berperan sebagai 

penyampai ajaran agama, tetapi juga sebagai pendidik dan pembimbing spiritual bagi 

masyarakat Melayu. Dakwah yang mereka lakukan bersifat damai dan penuh hikmah, 

berfokus pada pembinaan akhlak dan penguatan keimanan. Melalui ceramah, pengajian, 

dan kegiatan sosial, para ulama berupaya menanamkan nilai-nilai Islam secara perlahan 

agar dapat diterima dengan mudah oleh masyarakat.  

Selain itu, para ulama dan sufi menggunakan pendekatan budaya lokal dalam 

menyebarkan ajaran Islam. Mereka menyesuaikan metode dakwah dengan bahasa, tradisi, 

dan kesenian masyarakat setempat. Misalnya, penggunaan bahasa Melayu dalam 

pengajaran agama membuat masyarakat lebih mudah memahami ajaran Islam.  

Pendekatan ini juga tampak dalam cara mereka memanfaatkan unsur seni seperti syair, 

hikayat, dan pantun untuk menyampaikan pesan moral dan spiritual.  Melalui cara ini, 

Islam tidak dipandang sebagai ajaran asing, melainkan diterima sebagai bagian dari 

identitas dan kebudayaan Melayu. 

Peranan tokoh sufi juga tidak dapat dipisahkan dari proses Islamisasi di Malaysia. 

Mereka memperkenalkan ajaran Islam melalui tarekat-tarekat sufi, yang menekankan 

pentingnya penyucian jiwa dan kedekatan kepada Allah. Aktivitas zikir, wirid, dan 

pengajian yang mereka selenggarakan menarik minat masyarakat untuk mengenal Islam 

lebih dalam.  

Selain itu, mereka juga mendirikan pondok dan madrasah sebagai pusat pendidikan 

agama, tempat para murid belajar fikih, tasawuf, dan akhlak. Melalui jaringan keilmuan 

ini, ajaran Islam menyebar dari satu wilayah ke wilayah lain, memperkuat identitas 

keislaman masyarakat Melayu. Pendekatan yang damai, berakhlak, dan akomodatif inilah 

yang membuat Islam berkembang pesat tanpa menimbulkan pertentangan dengan adat dan 

tradisi yang telah mengakar di masyarakat. 

Peran Kesultanan Melaka dalam penyebaran Islam di Asia Tenggara sangatlah besar. 

Pada abad ke-15, Melaka bukan hanya menjadi pusat perdagangan internasional, tetapi 

juga menjadi pusat dakwah Islam yang berpengaruh. Setelah Sultan Melaka memeluk 

Islam, agama ini secara resmi dijadikan sebagai dasar utama dalam sistem pemerintahan, 

hukum, dan pendidikan kerajaan. Proses ini menandai transformasi penting dari sistem 

pemerintahan bercorak tradisional menuju sistem yang berlandaskan syariat Islam. 

Selain itu, Kesultanan Melaka juga memegang peranan strategis dalam memperluas 

ajaran Islam ke berbagai wilayah lain di Nusantara, seperti Sumatera, Jawa, dan 

Kalimantan, melalui hubungan diplomatik, perdagangan maritim, dan perkawinan 

antarkerajaan. Melalui hubungan-hubungan ini, nilai-nilai Islam menyebar secara damai 

dan diterima oleh masyarakat lokal tanpa banyak perlawanan. Peranan ulama istana serta 

penulisan hukum Islam dalam teks-teks Melayu klasik seperti Hukum Kanun Melaka turut 

memperkuat posisi Islam dalam tatanan sosial dan politik masyarakat Melayu. Dapat 

disimpulkan bahwa kedatangan Islam telah mengubah sistem kekuasaan dan otoritas 



 
 

406 
 
 
 

politik masyarakat Melayu dari sistem devaraja (raja yang dianggap dewa) menjadi sistem 

pemerintahan kesultanan.  

Mesjid Sebagai Bukti Penyebaran Islam Di Malaysia 

Kata “masjid” berasal dari bahasa Arab sajada yasjudu sujūdan, yang berarti 

bersujud atau menundukkan kepala ke tanah sebagai bentuk penghambaan kepada Allah. 

Dari akar kata tersebut terbentuk istilah masjid (jamak: masājid), yang secara harfiah 

diartikan sebagai tempat untuk bersujud. Makna “tempat sujud” dalam konteks ini tidak 

terbatas pada bangunan fisik tertentu  baik beratap maupun tidak melainkan lebih pada 

fungsi tempat itu sebagai sarana untuk beribadah dan berserah diri kepada Allah. 

Sebagian ulama juga mengaitkan kata sajada dengan arti tunduk dan patuh, sehingga 

masjid dipahami sebagai tempat di mana seseorang menunjukkan ketaatan sepenuhnya 

kepada Allah. Dengan demikian, hakikat masjid tidak hanya sekadar lokasi untuk 

melakukan ibadah formal seperti salat, tetapi juga sebagai pusat kegiatan keislaman. 

Dalam praktiknya, masjid telah menjadi tempat bagi umat Islam untuk belajar, berdakwah, 

bermusyawarah, serta melestarikan nilai-nilai budaya Islam. Menurut Martin Frishman, 

masjid memiliki kedudukan penting tidak hanya sebagai tempat ibadah umat Islam, tetapi 

juga sebagai simbol utama peradaban dan identitas Islam.  

Masjid memiliki peranan yang sangat penting dalam sejarah penyebaran Islam di 

Malaysia. Sejak masa awal Islamisasi di wilayah ini, masjid bukan hanya difungsikan 

sebagai tempat beribadah, tetapi juga sebagai pusat pendidikan, dakwah, dan pembinaan 

masyarakat. Melalui masjid, ajaran Islam disampaikan secara langsung kepada masyarakat 

Melayu oleh para ulama, guru agama, dan tokoh sufi. Masjid menjadi tempat 

berlangsungnya proses Islamisasi yang damai, karena dari sinilah masyarakat belajar 

mengenal nilai-nilai Islam melalui kegiatan seperti pengajian, halaqah, serta pertemuan 

keagamaan lainnya. Masjid di Malaysia sejak lama berfungsi jauh lebih dari sekadar 

tempat ibadah. Fungsi utamanya sebagai ruang spiritual diperluas menjadi pusat 

pendidikan, dakwah, dan pembinaan masyarakat, di mana pengajaran agama, halaqah, dan 

pertemuan keagamaan menjadi kegiatan rutin di halaman dan ruangan masjid.  masjid di 

Malaysia juga aktif dalam memberikan pelayanan sosial, seperti bantuan kebajikan dan 

fasilitas komunitas, sebagai bagian dari peran dakwahnya yang menyentuh kehidupan 

sehari-hari masyarakat. Selanjutnya, dari aspek sejarah budaya dan identitas, masjid-

masjid klasik dengan arsitektur Melayu-Islam menunjukkan bagaimana Islam telah 

mengakar dalam budaya lokal. desain arsitektural masjid sejak periode pra-kemerdekaan 

sampai pasca-kemerdekaan tidak hanya mencerminkan kebutuhan ibadah, tapi juga simbol 

peradaban Islam yang diadopsi masyarakat Melayu melalui adaptasi elemen lokal. 

Keterlibatan identitas politik dan institusi agama juga diperjelas dalam studi tentang 

Islamisasi Kesultanan Melayu, di mana masjid-masjid sejak zaman kesultanan digunakan 

sebagai institusi legitimasi kekuasaan, simbol keberuntungan kerajaan, dan pusat interaksi 

antara penguasa dan rakyat dalam kerangka Islam. Masjid menjadi saksi sejarah bahwa 

Islam tidak hanya datang dari luar, tetapi diadaptasi dan diperkuat melalui struktur lokal 

dan elite Melayu.  

Selain fungsi utamanya sebagai tempat ibadah, masjid di Malaysia juga memiliki 

peran sosial dan budaya yang mendalam dalam kehidupan masyarakat Melayu-Muslim. 

Masjid bukan hanya pusat kegiatan keagamaan, tetapi juga menjadi wadah pembentukan 

nilai, etika, dan solidaritas sosial di tengah masyarakat. Melalui aktivitas keagamaan, 

pendidikan, dan kebajikan, masjid menjadi ruang interaksi sosial yang mempererat 

hubungan antaranggota masyarakat sekaligus memperkuat identitas Islam di tingkat lokal.   



 
 

407 
 
 
 

Keberadaan masjid di hampir setiap kawasan menunjukkan seberapa dalam ajaran 

Islam telah berakar dalam budaya dan struktur sosial masyarakat Melayu. Salah satu bukti 

sejarah yang signifikan adalah Masjid Kampung Laut di Kelantan, yang dipercaya 

dibangun sekitar abad ke-15. Masjid ini merupakan masjid tertua di Malaysia bahkan di 

Asia Tenggara, dan menjadi bukti nyata masuknya Islam melalui jalur perdagangan 

maritim yang menghubungkan Pattani, Jawa, dan pantai timur Semenanjung Melayu.  

Kajian arkeologis menunjukkan bahwa gaya arsitektur Masjid Kampung Laut 

mencerminkan perpaduan antara seni bina Melayu dan pengaruh Jawa, yang 

memperlihatkan proses adaptasi Islam dengan budaya lokal secara damai.  Pendirian 

masjid-masjid awal seperti ini memperlihatkan bahwa penyebaran Islam tidak hanya 

terpusat di kota pelabuhan besar seperti Melaka, tetapi juga meluas ke wilayah pedalaman 

melalui hubungan dagang dan mobilitas ulama. Dengan demikian, masjid berfungsi 

sebagai simbol kuat integrasi Islam dalam budaya Melayu serta menjadi sarana kontinuitas 

tradisi Islam hingga era modern Malaysia.   

Peranan Mesjid Kampung Laut Di Pantai Timur Malaysia 

Masjid memainkan beragam fungsi penting dalam kehidupan masyarakat Muslim. 

Berdasarkan dokumen Malaysian Standard (MS2577:2014), peranan masjid di Malaysia 

dirumuskan mengacu pada praktik dan sunnah Rasulullah SAW pada masa awal Islam. 

Dari standar tersebut, dijelaskan bahwa masjid memiliki tujuh fungsi utama yang 

mencakup berbagai dimensi kehidupan manusia meliputi aspek keagamaan, sosial, 

pendidikan, ekonomi, dan kemasyarakatan. (ibadah, pembangunan komunitif, pendidikan 

pentabdiran, pengadilan, ekonomi, kebajikan). 

Pada masa Rasulullah SAW, masjid bukan hanya digunakan sebagai tempat ibadah, 

tetapi juga berfungsi sebagai pusat kegiatan masyarakat, tempat musyawarah, pengajaran 

agama, bahkan penyelesaian hukum dan pelayanan sosial. Namun, seiring perkembangan 

zaman, sebagian fungsi tradisional tersebut seperti peranan masjid sebagai rumah sakit, 

penjara, dan tempat penghakiman tidak lagi dijalankan di banyak masjid modern. 

Meskipun demikian, masjid masih tetap berperan penting dalam kehidupan masyarakat 

melalui fungsinya sebagai pusat ibadah, pendidikan, dakwah, kegiatan sosial, kebajikan, 

serta pengembangan ekonomi umat.  

Asal usul masjid kampung laut di pantai timur Malaysia Menurut catatan Yayasan 

Dakwah Islamiah Malaysia (YADIM) (2019), Masjid Kampung Laut diyakini didirikan 

oleh pedagang Arab yang berperan penting dalam penyebaran agama Islam di kawasan 

Nusantara. Masjid bersejarah ini juga sering dikaitkan dengan Wali Songo, yaitu 

sekelompok ulama dan pendakwah terkenal yang memiliki pengaruh besar dalam proses 

Islamisasi di wilayah Indonesia dan Semenanjung Tanah Melayu (Harakah Daily, 2022). 

Sejarah panjang pembangunan masjid ini menjadi bukti akan peranannya sebagai pusat 

ibadah, pendidikan, dan penyebaran ilmu keislaman bagi masyarakat sekitar sejak masa 

awal perkembangan Islam di kawasan tersebut.  

Masjid Kampung Laut yang terletak di Nilam Puri, Kelantan, dikenal sebagai salah 

satu warisan Islam tertua di Malaysia dan Asia Tenggara. Menurut catatan sejarah dan 

penelitian arkeologi, masjid ini diyakini telah dibangun sekitar abad ke-15, sezaman 

dengan kemunculan Kesultanan Melaka.  Keberadaannya bukan sekadar tempat ibadah, 

tetapi juga mencerminkan perkembangan awal peradaban Islam di Pantai Timur Malaysia, 

khususnya di Kelantan, yang menjadi salah satu pusat penting penyebaran Islam di 

wilayah tersebut. 

Masjid Kampung Laut berperan sebagai pusat dakwah, pertemuan masyarakat, dan 

kegiatan keilmuan bagi para pedagang serta ulama yang berdatangan melalui jalur 



 
 

408 
 
 
 

perdagangan Laut China Selatan. Hubungan dagang ini mempertemukan para penyebar 

Islam dari berbagai wilayah seperti Pattani, Jawa, dan Champa, yang membawa serta nilai-

nilai Islam dan menyesuaikannya dengan budaya tempatan. Dari sinilah muncul identitas 

Islam Melayu di Kelantan dan kawasan sekitarnya, di mana ajaran Islam disebarkan secara 

damai melalui interaksi sosial, ekonomi, dan keilmuan.  

Selain berfungsi sebagai tempat ibadah, masjid ini juga menjadi pusat kegiatan 

masyarakat. Para ulama menggunakan Masjid Kampung Laut sebagai tempat mengajar al-

Qur’an, fikih, dan tasawuf, sehingga melahirkan generasi awal cendekiawan Islam di 

Pantai Timur. Dalam konteks sejarah arsitektur, masjid ini mencerminkan asimilasi 

budaya antara Islam dan tradisi Melayu, yang terlihat dari bentuk rumah panggung, atap 

bertingkat tiga, serta penggunaan bahan kayu tempatan. Ciri-ciri ini menunjukkan 

bagaimana ajaran Islam disebarkan dengan menyesuaikan diri terhadap budaya 

masyarakat setempat tanpa menimbulkan konflik, sehingga Islam diterima secara 

menyeluruh oleh masyarakat Melayu. 

Dengan demikian, Masjid Kampung Laut bukan hanya simbol keagamaan, tetapi 

juga pusat pembentukan identitas dan kebudayaan Islam Melayu di Pantai Timur 

Malaysia. Ia menjadi bukti bahwa Islam masuk ke wilayah ini melalui proses interaksi 

sosial dan ekonomi yang damai, bukan melalui penaklukan, melainkan melalui dakwah, 

perdagangan, dan pendidikan. 

Selain berperan sebagai pusat dakwah, Masjid Kampung Laut turut memainkan 

peranan yang sangat penting dalam pembinaan ilmu dan perkembangan pendidikan Islam 

di Pantai Timur Malaysia. Masjid ini menjadi tempat berkumpulnya ulama, guru agama, 

dan masyarakat untuk mempelajari ajaran Islam secara mendalam. Di sinilah berlangsung 

kegiatan pengajian al-Qur’an, fiqih, tafsir, tauhid, dan tasawuf, yang menjadi landasan 

utama bagi pembentukan keilmuan Islam di wilayah Kelantan.  Masjid tidak hanya 

berfungsi sebagai ruang ibadah, tetapi juga sebagai madrasah tradisional yang melahirkan 

generasi awal cendekiawan dan ulama tempatan. 

Kegiatan keilmuan di Masjid Kampung Laut dilaksanakan secara komunal dan 

terbuka, mengikuti tradisi pengajian pondok yang menekankan kedekatan antara guru dan 

murid. Sistem ini menumbuhkan suasana belajar yang berlandaskan nilai ukhuwah, 

keikhlasan, dan adab kepada guru. Dari kegiatan inilah muncul tokoh-tokoh agama 

Kelantan yang kemudian mendirikan pondok-pondok pengajian di berbagai daerah lain, 

seperti Pondok Tok Kenali dan Pondok Pulai Chondong. Perkembangan sistem pondok di 

Kelantan yang berawal dari tradisi pendidikan di masjid menjadikan negeri ini sebagai 

pusat pendidikan Islam tradisional paling berpengaruh di Malaysia. 

Secara sosial dan budaya, Masjid Kampung Laut turut menjadi pusat kegiatan 

masyarakat dan kebudayaan Islam Melayu. Arsitekturnya yang sederhana, berbentuk 

rumah panggung dengan atap bertingkat tiga, mencerminkan adaptasi budaya Melayu 

dengan nilai-nilai Islam tanpa meninggalkan identitas tempatan. Hal ini menunjukkan 

bahwa penyebaran Islam di Malaysia tidak dilakukan melalui paksaan, tetapi melalui 

pendekatan budaya yang harmonis. Keberadaan masjid ini hingga kini menjadi bukti kuat 

hubungan erat antara agama, masyarakat, dan sejarah peradaban Melayu-Islam di Pantai 

Timur 

 

KESIMPULAN  

Berdasarkan hasil kajian, dapat disimpulkan bahwa Masjid Kampung Laut memiliki 

peranan yang besar dalam sejarah penyebaran Islam di Pantai Timur Malaysia, khususnya 

di negeri Kelantan. Masjid ini bukan hanya berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi juga 



 
 

409 
 
 
 

sebagai pusat dakwah, pendidikan, dan kegiatan sosial masyarakat. Melalui kegiatan 

pengajian, dakwah, dan interaksi sosial, Masjid Kampung Laut menjadi wadah penyebaran 

ajaran Islam yang damai dan berpengaruh luas. Selain itu, kegiatan pendidikan di masjid 

ini telah melahirkan ramai tokoh ulama dan cendekiawan Islam yang berperan penting 

dalam mengembangkan sistem pendidikan pondok di Malaysia. 

Dari sisi budaya, Masjid Kampung Laut juga menjadi lambang perpaduan antara 

Islam dan tradisi Melayu, sebagaimana terlihat pada bentuk arsitekturnya yang 

menggabungkan nilai seni bina Islam dan warisan lokal. Hal ini menunjukkan bahwa 

penyebaran Islam di Malaysia berjalan melalui pendekatan budaya yang harmonis tanpa 

menimbulkan pertentangan dengan adat masyarakat setempat. Oleh itu, Masjid Kampung 

Laut tidak hanya menjadi bukti sejarah kedatangan Islam di Malaysia, tetapi juga simbol 

kesinambungan tamadun dan identitas Islam Melayu yang patut dipelihara sebagai warisan 

bangsa dan peradaban Islam di Nusantara. 

  

DAFTAR PUSTAKA 
A. Rahman, The Impact of Islam on Malaysia Before Independence, Asian Social Science Journal, 

Vol. 15 No. 3 (2020), hal. 104. 

Arditya Prayog,”Dinamika Islam Di Malaysia : Telaah Sosio Historis”, Etnohistori: Jurnal Ilmiah 

Kebudayaan dan Kesejarahan Vol. IX, No. 1, Tahun 2022. Hal. 41-42. 

Ismail Mamat, “The Impact of Islam on The Concept of Government of The Sultanate of Malacca 

During The 15th Century,” UMRAN: International Journal of Islamic and Civilizational 

Studies, Vol. 5, No. 3 (2018), hlm. 45. 

Jason P. Abbott, dkk, “Islamization in Malaysia: processes and dynamics”, Contemporary Politics 

Vol. 16, No. 2, June 2010, Hal. 137. 

Lilis sulistiawati,dkk.”Islam di Malaysia : Masuknya Agama Islam di Malaysia dan Perkembangan 

Pendidikan Islam di Malaysia”, Reflection : Islamic Education Journal Volume 2, Nomor 3, 

Agustus 2025, hal.62. 

M.S.B.H. Ishak, Islam and the Malay World: An Insight into the Assimilation Process, (Malaysia: 

Journal of Islamic Studies, 2022), hlm. 14. 

Mohd Farid Mohd Sharif et al., “Masjid sebagai Hab Kebajikan Masyarakat serta Sinergi Dakwah 

di Malaysia dan Aceh,” Islamiyyat, Vol. 46, No. 2 (2024), hlm. 98–100. 

Mohd Khairul Nizam Mat Yusoff, dkk, “Masjid Warisan Kampung Laut: Khazanah Seni Bina 

Melayu-Islam Tertua Di Malaysia”, journal of tourism Hospitality and environment 

Management, Volume 10 Issue 40 (June 2025), hal. 85-86. 

Mohd Noh Abdul Jalil, The Roles of Malays in the Process of Islamization of the Malay World: A 

Preliminary Study, ResearchGate, 2021, hal. 6. 

Muhammad Nushi Izahara, dkk, “Pendekatan Lestari Masjid-Masjid Lama di Bandar Melaka 

(Sustainability Approaches of Old Mosques in Malacca Town)”, Jurnal Kejuruteraan, 86-87. 

Norhayati Embong & Mohd Zainal Abidin Sanusi, “The Role of Mosques in Islamic Education in 

Malaysia: Historical Perspective and Development,” Malaysian Journal of Islamic Studies, 

Vol. 11, No. 2 (2021), hal. 75–78. 

Samsidar S., Syamsuduha S., Musafir Pababbari, & Kamaruzzaman Shafiq, “The Islamization of 

the Malay Sultanate: Tracing the Historical Roots of Islamic Influence in Malaysia,” Jurnal 

Al-Dustur, Vol. 7, No. 2 (2024), hal. 36–38. 

Siti Hajar Aziz & Aizan Ali  Mat Zin, “Masjid: Sejarah Penulisan Seni Bina Islam di Malaysia,” 

Al-Muqaddimah: Online Journal of Islamic History and Civilization, Vol. 9, No. 1 (2021), 

hlm. 55–57. 

Tawalinuddin Haris, “Masjid-masjid di Dunia Melayu Nusantara”, Suhuf, Vol. 3, No. 2, 2010, 

Hal. 279-280. 

Viona Audia Putri, ”Analisis perkembangan agama islam di malaysia sebagai sumber 

pembelajaran sejarah”, Prabayaksa: Journal of History Education Volume 4, Nomor 2, 



 
 

410 
 
 
 

September 2024, hal. 72-73. 

Zuliskandar Ramli, “Masjid Kampung Laut: Bukti Awal Perkembangan Islam di Alam Melayu,” 

Jurnal Arkeologi Malaysia, Vol. 31, No. 1 (2018), hlm. 25–27 


