Vol 9 No. 12 Desember 2025
Jurnal Ilmiah Multidisipliner (JIM) eISSN: 2118-7300

IMPLEMENTASI PEMBELAJARAN AL-QUR’AN DALAM
PEMBENTUKAN AKHLAK SISWA KELAS XI MADRASAH
ALIYAH AL MANSHUR AL ISLAMY

Muhammad Haris?!, Syaiful Anam?, Didik Tamamul Iman?
muhammadharits111@gmail.com?, anams9763@gmail.com?, imanattamam87@gmail.com?®
STITMA Yogyakarta

ABSTRACT

This research aims to analyze and describe the implementation of Al-Qur’an learning in shaping
the akhlak (character) of Class XI students at Madrasah Aliyah Al Manshur Al Islamy. This study is
motivated by the fact that despite intensive religious education, the moral challenges faced by
adolescents still require a comprehensive educational strategy derived directly from the sources of
Islamic law. The learning of Al-Qur’an is viewed not merely as a recitation and memorization
activity, but as a medium for internalizing moral values (akhlakul karimah). This study uses a
gualitative research method with a descriptive approach and a case study design. Data collection
techniques involve participatory observation, in-depth interviews with teachers, principals, and
students, and documentation studies of curriculum and learning materials. The results show that the
implementation is carried out through three main stages: 1) Reading and Interpretation (focusing
on verses related to akhlak), 2) Discussion and Modeling (connecting verses to daily behavior), and
3) Evaluation of Behavior (assessment of student moral habits in the school and dormitory
environment). Supporting factors include the integrated dormitory environment and teacher
modeling, while inhibiting factors include the influence of modern social media and the lack of
parental control. The conclusion is that Al-Qur’an learning has a significant role in shaping the
akhlak of students when combined with consistent habituation and modeling.

Keywords: Implementation, Al-Qur’an Learning, Akhlak, Character Building, Madrasah Aliyah.

PENDAHULUAN

Pendidikan akhlak (karakter) merupakan jantung dari pendidikan Islam. Tujuan utama
diutusnya Nabi Muhammad SAW adalah untuk menyempurnakan akhlak mulia,
sebagaimana hadis, “Sesungguhnya aku diutus hanyalah untuk menyempurnakan akhlak
yang mulia.” (Hadis Riwayat Al-Bukhari dalam Al-Adab Al-Mufrad). Dalam konteks
pendidikan formal, Madrasah Aliyah (MA) memiliki peran sentral dalam mencetak generasi
yang tidak hanya cerdas intelektual, tetapi juga unggul secara moral. Tantangan era modern,
termasuk arus informasi global dan budaya hedonistik, menuntut lembaga pendidikan Islam
untuk memperkuat fondasi akhlak siswanya.

Al-Qur’an adalah sumber utama ajaran akhlak yang bersifat komprehensif, mencakup
seluruh aspek kehidupan manusia. Oleh karena itu, pendidikan karakter yang efektif harus
menempatkan Al-Qur’an sebagai fondasi filosofis dan panduan operasional, memastikan
bahwa internalisasi nilai etika tidak hanya bersifat teoritis, melainkan terwujud dalam
praktik keseharian siswa. Kegagalan mengintegrasikan nilai Al-Qur'an secara mendalam
seringkali menjadi penyebab munculnya disparitas antara pengetahuan agama siswa dan
perilaku moralnyan(lwani, Abubakar, and llyas 2024).

Al-Qur’an, sebagai sumber hukum dan pedoman hidup utama umat Islam, memuat
ajaran akhlak secara komprehensif, mencakup akhlak terhadap Allah, Rasulullah, diri
sendiri, maupun sesama manusia. Oleh karena itu, pembelajaran Al-Qur’an tidak boleh
terbatas pada aspek tahsin dan tahfidz semata, melainkan harus diimplementasikan secara
mendalam untuk internalisasi nilai-nilai etika (Hasanah 2025).

270


mailto:ingot.sihite@student.uhn.ac.id1
mailto:natasya.sihaloho@student.uhn.ac.id2
mailto:jesmelifa.pasaribu@student.uhn.ac.id3

Di tingkat Madrasah Aliyah, siswa berada pada fase pencarian identitas yang rentan
terhadap pengaruh eksternal, termasuk budaya hedonistik dan arus informasi global.
Konsekuensinya, peran guru Pendidikan Agama Islam (termasuk guru Al-Qur'an) harus
bergeser dari sekadar transmisi pengetahuan menjadi model (uswah hasanah) dan fasilitator
yang membantu siswa mengkontekstualisasikan ajaran akhlak dari Al-Qur’an dengan
realitas modern (Sari et al. 2025).

Madrasah Aliyah Al Manshur Al Islamy merupakan salah satu lembaga yang
menyelenggarakan program khusus untuk mengintegrasikan pembelajaran Al-Qur'an
dengan pembentukan akhlak. Namun, pertanyaan yang muncul adalah sejauh mana
implementasi pembelajaran Al-Qur’an, khususnya bagi siswa Kelas XI yang berada pada
masa puncak pencarian identitas, telah berhasil membentuk akhlak yang diharapkan. Dari
hasil observasi awal, masih ditemukan beberapa perilaku siswa yang belum sepenuhnya
mencerminkan nilai-nilai Al-Qur’an, seperti kurangnya disiplin dalam menjaga kebersihan
lingkungan dan penggunaan bahasa yang kurang santun di luar jam pelajaran. Hal ini
mendorong urgensi penelitian untuk mengkaji secara mendalam bagaimana implementasi
pembelajaran Al-Qur’an di MA Al Manshur Al Islamy berkontribusi dalam pembentukan
akhlak siswa Kelas XI.

TINJAUAN PUSTAKA

Pembelajaran Al-Qur'an yang komprehensif harus menyentuh tiga ranah (dimensi)
dalam pendidikan, yaitu: kognitif (pengetahuan dan pemahaman), afektif (sikap dan
internalisasi nilai), dan psikomotorik (aplikasi dan praktik ibadah)(Azwa, Aini, and Zaman
2025) . Tanpa integrasi ini, pembelajaran hanya akan menjadi transfer pengetahuan tanpa
mengubah perilaku akhlak.

Akhlak secara etimologi berarti perangai, tabiat, tingkah laku. Secara terminologi,
akhlak adalah keadaan jiwa yang mendorong seseorang untuk melakukan perbuatan tanpa
pertimbangan pikiran lebih dahulu. Konsep akhlak dalam Islam dibagi menjadi dua, yaitu
Akhlak Mahmudah (terpuji) dan Akhlak Mazmumah (tercela). Pembentukan akhlak
memerlukan proses yang berkesinambungan melalui pembiasaan, keteladanan (uswah
hasanah), dan nasihat. Pembelajaran Al-Qur'an yang komprehensif harus menyentuh tiga
ranah (dimensi) dalam pendidikan, yaitu: kognitif (pengetahuan dan pemahaman), afektif
(sikap dan internalisasi nilai), dan psikomotorik (aplikasi dan praktik ibadah). Tanpa
integrasi ini, pembelajaran hanya akan menjadi transfer pengetahuan tanpa mengubah
perilaku akhlak (Jalilah 2025) .

Hubungan antara pembelajaran Al-Qur’an dan pembentukan akhlak memiliki sifat
kausalitas dan integral, artinya pembelajaran Al-Qur’an tidak hanya beriringan dengan
pembentukan akhlak, tetapi juga menjadi sebab utama terbentuknya akhlak Islami dalam
diri seseorang. Al-Qur’an merupakan sumber utama ajaran akhlak dalam Islam yang
memuat nilai-nilai moral, etika, dan pedoman perilaku yang bersifat komprehensif dan
universal. Setiap ayat Al-Qur’an, khususnya ayat-ayat ahkam (hukum) dan gashash (kisah-
kisah umat terdahulu), mengandung pesan moral dan teladan yang dapat dijadikan panduan
dalam kehidupan sehari-hari (Nuryanto 2016).

Melalui pembelajaran Al-Qur’an yang tidak hanya berfokus pada aspek kognitif,
tetapi juga pada aspek afektif dan psikomotorik, peserta didik diarahkan untuk memahami,
menghayati, dan mengamalkan nilai-nilai yang terkandung di dalamnya. Praktik tahsin,
yaitu upaya memperbaiki dan membaguskan bacaan Al-Qur’an sesuai dengan kaidah
tajwid, serta tadabbur, yakni merenungkan dan mendalami makna ayat-ayat Al-Qur’an,
memiliki pengaruh langsung terhadap kondisi spiritual dan mental seseorang. Proses ini
secara bertahap membentuk kesadaran religius, menumbuhkan kepekaan moral, dan

271



memperkuat kontrol diri dalam berperilaku (AFANDI, NUROHMAN, and KURNIAWAN
2024).

Dengan demikian, Al-Qur’an berfungsi sebagai pedoman hidup yang menyediakan
kerangka moral yang utuh dan sistematis. Pembelajaran Al-Qur’an, khususnya melalui
pemahaman dan penghayatan terhadap ayat-ayat ahkam dan gashash, memiliki hubungan
kausalitas yang kuat dengan pembentukan akhlak Islami. Pemahaman terhadap isi Al-
Qur’an akan memicu penghayatan nilai-nilai keislaman, dan penghayatan tersebut pada
akhirnya mendorong pengamalan dalam bentuk perilaku nyata yang mencerminkan akhlak
mulia dalam kehidupan individu maupun sosial .

Penelitian terdahulu menunjukkan bahwa metode pengajaran agama yang efektif
harus mengintegrasikan materi ajar dengan kondisi riil siswa. Dalam konteks MA Al
Manshur Al Islamy, implementasi pembelajaran Al-Qur’an yang terstruktur diharapkan
mampu menjembatani pemahaman tekstual (ayat) dengan aplikasi kontekstual (akhlak
siswa). Aktivitas tahsin (perbaikan bacaan) dan tadabbur (perenungan makna) Al-Qur'an
secara langsung memengaruhi kondisi spiritual dan mental seseorang (Herdiansyah 2024).
Proses ini merupakan mekanisme internalisasi nilai-nilai yang pada gilirannya akan
mendorong seseorang untuk berperilaku sesuai ajaran Islam akhlakul karimah .

Pembentukan akhlak adalah proses panjang yang harus dilakukan secara
berkesinambungan. Metode yang paling efektif adalah keteladanan (uswah hasanah) yang
diperankan oleh guru, diikuti oleh pembiasaan rutin dalam kehidupan sehari-hari siswa di
lingkungan sekolah maupun asrama (Hakim, Amin, and Nursikin 2024). Secara terminologi,
akhlak mengacu pada keadaan jiwa yang menetap (malakah) yang membuat seseorang
melakukan perbuatan tanpa pertimbangan pikiran yang panjang. Oleh karena itu,
pembentukan akhlak mahmudah hanya bisa dicapai melalui repetisi (pengulangan) dan
nasihat yang menanamkan nilai-nilai kebaikan (Barokah 2020).

METODOLOGI

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode penelitian kualitatif
dengan pendekatan deskriptif. Penelitian kualitatif dipilih karena peneliti berupaya untuk
memahami dan menggali secara mendalam fenomena implementasi pembelajaran Al-
Qur’an dalam konteks alamiah dan situasi nyata di lingkungan Madrasah Aliyah Al
Manshur Al Islamy. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk menelaah proses
pembelajaran secara holistik, termasuk interaksi antara guru dan siswa, strategi
pembelajaran yang digunakan, serta makna dan nilai-nilai akhlak yang ditanamkan melalui
pembelajaran Al-Qur’an.

Pendekatan deskriptif digunakan dengan tujuan untuk menggambarkan, memaparkan,
dan menganalisis data hasil temuan di lapangan secara sistematis, faktual, dan akurat.
Melalui pendekatan ini, peneliti tidak hanya mendeskripsikan apa yang terjadi, tetapi juga
menafsirkan fenomena yang diamati berdasarkan perspektif subjek penelitian. Dengan
demikian, data yang diperoleh dapat memberikan gambaran yang utuh mengenai
pelaksanaan pembelajaran Al-Qur’an serta kontribusinya terhadap pembentukan akhlak
siswa.

Lokasi penelitian ini adalah Madrasah Aliyah Al Manshur Al Islamy, yang dipilih
karena madrasah ini memiliki karakteristik pembelajaran Al-Qur’an yang terintegrasi
dengan pendidikan akhlak dan kegiatan keagamaan sehari-hari. Selain itu, madrasah ini
dinilai relevan dengan fokus penelitian karena menjadikan pembelajaran Al-Qur’an sebagai
salah satu program unggulan dalam pembinaan karakter dan akhlak peserta didik.

Subjek penelitian yang berfungsi sebagai sumber data primer meliputi Kepala
Madrasah, Guru Bidang Studi Al-Qur’an-Hadits, serta siswa dan siswi kelas XI. Kepala

272



Madrasah dipilih sebagai informan kunci untuk memperoleh data terkait kebijakan, visi, dan
arah pengembangan pembelajaran Al-Qur’an di madrasah. Guru Al-Qur’an-Hadits menjadi
sumber utama untuk memahami perencanaan, pelaksanaan, serta evaluasi pembelajaran Al-
Qur’an, sedangkan siswa kelas XI dipilih untuk menggali pengalaman langsung,
pemahaman, serta perubahan sikap dan perilaku akhlak yang dirasakan setelah mengikuti
pembelajaran tersebut.

Sumber data sekunder diperoleh dari berbagai dokumen pendukung yang relevan,
seperti Rencana Pelaksanaan Pembelajaran (RPP), kurikulum diniyyah sekolah, catatan
harian akhlak siswa, serta buku-buku dan literatur ilmiah yang berkaitan dengan
pembelajaran Al-Qur’an dan pembentukan akhlak. Data sekunder ini digunakan untuk
memperkuat, melengkapi, dan memverifikasi data primer yang diperoleh melalui observasi
dan wawancara, sehingga hasil penelitian menjadi lebih valid dan komprehensif.

Teknik pengumpulan data menggunakan:

1. Observasi Partisipatif: Mengamati langsung proses pembelajaran Al-Qur’an dan perilaku
siswa di lingkungan sekolah dan asrama.

2. Wawancara Mendalam (In-Depth Interview): Menggali informasi mengenai strategi
pengajaran Al-Qur’an dan indikator pembentukan akhlak.

3. Dokumentasi: Menganalisis dokumen resmi sekolah terkait kurikulum dan buku
pedoman akhlak.

Analisis data dilakukan melalui tiga tahapan model Miles dan Huberman, yaitu
reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Teknis Implementasi Pembelajaran Al-Qur’an yang Berorientasi Akhlak
Implementasi pembelajaran Al-Qur’an di MA Al Manshur Al Islamy diatur secara
sistematis melalui program Diniyyah dan dilaksanakan secara terpadu dengan mata
pelajaran Al-Qur’an Hadits yang mengacu pada kurikulum nasional. Dalam
pelaksanaannya, guru (Ustadz/Ustadzah) tidak hanya memusatkan perhatian pada
pencapaian hafalan atau kelancaran membaca Al-Qur’an semata, tetapi juga menekankan
pentingnya menghubungkan kandungan ayat-ayat Al-Qur’an dengan pembentukan sikap
dan perilaku peserta didik dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, implementasi
pembelajaran Al-Qur’an tersebut dapat diklasifikasikan ke dalam tiga teknis utama.

Tahapan Deskripsi Teknis Fokus Akhlak

yang Ditargetkan
1. Tadabbur Guru memilih ayat-ayat Al-Qur’an yang secara eksplisit =~ Tawadhu', Birrul
dan Analisis membahas akhlak (misalnya Q.S. Al-Furgan: 63 tentang = Walidain, Disiplin.
Ayat kerendahan hati; Q.S. Lugman: 12-19 tentang birrul

walidain dan larangan sombong). Siswa diminta
menelaah tafsir dan mengidentifikasi nilai-nilai moral.
2. Diskusi dan Guru memandu diskusi tentang bagaimana ayat tersebut ~ Akhlak Terhadap

Modeling diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari siswa (di Guru/Teman,
asrama dan kelas). Guru dan Musyrif (Pengasuh Asrama) = Tanggung Jawab
menjadi role model dalam praktik akhlak tersebut. Sosial.

3. Pembiasaan = Sekolah mewajibkan pembiasaan rutin (misalnya shalat | Disiplin,

dan Evaluasi berjamaah tepat waktu, menjaga kebersihan, dan Kebersihan Diri,

Harian berbicara sopan). Proses penyetoran hafalan (zasmi’) dan Kesantunan
juga disertai nasehat akhlak singkat dari guru. Berbahasa.

Berdasarkan wawancara, informan 1 (Guru Al-Qur’an Hadits) menyatakan: "Metode
tadabbur menjadi kunci. Setelah anak lancar membaca dan tahu artinya, kami tanyakan,
'‘Apa dampak ayat ini terhadap caramu berinteraksi dengan orang tua dan gurumu?' Inilah
yang kami nilai."”

273



B. Proses Pencapaian dan Penilaian Akhlak Siswa

Target pencapaian akhlak siswa adalah membentuk akhlakul karimah yang tampak
dalam 10 indikator utama yang tertuang dalam buku saku akhlak madrasah.

Evaluasi akhlak tidak hanya dilakukan melalui tes tertulis, tetapi juga melalui
penilaian autentik dan observasi berkelanjutan:

1. Penilaian Harian/Mingguan: Musyrif dan guru memantau dan mencatat perilaku siswa
di luar kelas (check-list).

2. Penilaian Tengah dan Akhir Semester (PAS/PAT): Siswa diuji secara lisan mengenai
pemahaman mereka terhadap ayat-ayat akhlak dan bagaimana mereka berkomitmen
untuk mengamalkannya.

3. Ujian Akhir Akhlak: Merupakan ujian lisan komprehensif yang melibatkan dewan
guru dan musyrif untuk menilai konsistensi perilaku siswa selama satu tahun ajaran.
Meskipun sistem penilaian akhlak sudah komprehensif, pencapaian maksimal masih

terkendala pada aspek internalisasi nilai.

C. Faktor Pendukung dan Penghambat Implementasi Pembelajaran Al- Qur’an
dalam Pembentukan Akhlak

Faktor Pendukung:

1. Sistem Boarding School (Pesantren) merupakan salah satu faktor pendukung utama
dalam pembentukan akhlak siswa. Lingkungan asrama memungkinkan adanya
kontrol dan pembinaan selama 24 jam, sehingga perilaku siswa dapat terpantau secara
berkesinambungan, baik dalam kegiatan pembelajaran formal maupun dalam aktivitas
keseharian di luar kelas. Sistem ini secara efektif memfasilitasi pembiasaan ibadah,
adab, dan akhlak Islami secara konsisten, seperti kedisiplinan sholat berjamaah, adab
terhadap guru dan sesama teman, serta pembentukan sikap tanggung jawab dan
kemandirian.

Selain itu, keberadaan musyrif dan musyrifah di lingkungan asrama berperan
penting sebagai pendamping dan pembina akhlak, sekaligus bertindak sebagai pengganti
peran orang tua selama siswa berada di pesantren. Musyrif tidak hanya mengawasi, tetapi
juga memberikan bimbingan, nasihat, dan keteladanan dalam kehidupan sehari-hari.
Melalui interaksi yang intensif dan berkelanjutan ini, nilai-nilai akhlak Islami dapat
ditanamkan secara lebih efektif, sehingga proses pembentukan karakter siswa berlangsung
secara terarah, terkontrol, dan berkesinambungan.

Kalau mau, Sofia bisa lanjutkan poin 2. Keteladanan Guru, 3. Kurikulum Terintegrasi,
atau 4. Budaya Religius Madrasah biar daftar faktor pendukungnya lengkap dan seimbang.

2. Uswah Hasanah (Keteladanan Guru).

Merupakan faktor pendukung yang sangat penting dalam pembentukan akhlak siswa.
Guru dan seluruh staf madrasah secara konsisten berupaya memberikan teladan langsung
melalui sikap disiplin, cara berbicara yang santun, serta pelaksanaan ibadah yang tertib dan
istigamah sesuai dengan tuntunan Al-Qur’an. Keteladanan ini tidak hanya ditunjukkan
dalam proses pembelajaran di kelas, tetapi juga tercermin dalam interaksi sehari-hari antara
guru dan siswa di lingkungan madrasah maupun asrama.

Melalui perilaku yang mencerminkan nilai-nilai akhlak Islami tersebut, guru
berperan sebagai figur yang dapat diteladani dan dijadikan contoh nyata oleh siswa.
Keteladanan yang ditampilkan secara terus-menerus ini memiliki pengaruh yang kuat dalam
membentuk kesadaran dan kebiasaan positif siswa, karena nilai-nilai yang diajarkan tidak
hanya disampaikan secara teoritis, tetapi juga diwujudkan dalam praktik nyata kehidupan
sehari-hari sesuai dengan ajaran Al-Qur’an.

Kalau ingin, Sofia bisa lanjutkan ke poin berikutnya dengan gaya bahasa yang sama
supaya bab faktor pendukung dan penghambat terlihat rapi dan konsisten.

274



3. Kurikulum Integratif menjadi salah satu faktor pendukung dalam pembentukan akhlak
siswa, di mana pembelajaran Al-Qur’an-Hadits diintegrasikan secara sistematis
dengan mata pelajaran Fikih dan Sejarah Kebudayaan Islam (SKI). Integrasi ini
bertujuan untuk memberikan pemahaman akhlak yang utuh, menyeluruh, dan saling
melengkapi, sehingga siswa tidak hanya memahami dasar normatif akhlak dari Al-
Qur’an dan Hadits, tetapi juga mengetahui penerapannya dalam aspek hukum Islam
serta contoh konkret melalui peristiwa sejarah dan keteladanan tokoh-tokoh Islam.
Melalui kurikulum yang terintegrasi ini, nilai-nilai akhlak Islami disampaikan secara

berkesinambungan dari berbagai sudut pandang keilmuan, sehingga pemahaman siswa
menjadi lebih mendalam dan tidak bersifat parsial. Dengan demikian, siswa mampu
mengaitkan antara ajaran Al-Qur’an, ketentuan fikih, dan praktik akhlak dalam kehidupan
umat Islam sepanjang sejarah, yang pada akhirnya mendukung terbentuknya sikap dan
perilaku yang sesuai dengan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari.

Faktor Penghambat:

1. Pengaruh Media Sosial dan Teknologi (Gadget): Penggunaan gadget yang tidak
terpantau saat liburan atau di waktu luang menjadi penghambat terbesar, di mana
siswa terpapar konten yang bertentangan dengan nilai-nilai akhlak Al-Qur’an.

2. Kurangnya Muraja’ah Akhlak di Rumah: Peran orang tua yang kurang maksimal
dalam mengontrol dan memuraja’ah pembiasaan akhlak saat siswa berada di rumah
(saat libur atau weekend).

3. Sikap Apatis Sebagian Siswa: Terdapat sebagian kecil siswa yang bersikap apatis
terhadap program pembiasaan akhlak, sering mengulang kesalahan meskipun telah
diperingatkan.

KESIMPULAN

Pelaksanaan pembelajaran Al-Qur’an di Madrasah Aliyah Al Manshur Al Islamy telah
diimplementasikan dengan orientasi yang jelas terhadap pembentukan akhlak siswa.
Pembelajaran tidak hanya menekankan pada aspek kemampuan membaca dan menghafal
Al-Qur’an, tetapi juga diarahkan pada internalisasi nilai-nilai akhlak Islami yang terkandung
di dalam ayat-ayat Al-Qur’an. Implementasi pembelajaran ini dirancang secara terstruktur
dan berkesinambungan, sehingga nilai-nilai Al-Qur’an dapat tertanam dalam sikap dan
perilaku siswa, khususnya pada siswa kelas X1 yang berada pada fase perkembangan remaja
menuju kedewasaan.

Secara teknis, implementasi pembelajaran Al-Qur’an berpusat pada tiga strategi
utama. Pertama, analisis dan tadabbur ayat-ayat yang berkaitan dengan akhlak, di mana
siswa diajak untuk memahami makna ayat, konteks turunnya, serta pesan moral yang
terkandung di dalamnya. Proses tadabbur ini mendorong siswa untuk tidak hanya
mengetahui isi ayat secara tekstual, tetapi juga mengaitkannya dengan realitas kehidupan
sehari-hari. Kedua, penerapan diskusi dan modeling perilaku, yaitu guru memberikan
contoh nyata penerapan akhlak Islami melalui sikap, tutur kata, dan tindakan sehari-hari,
kemudian dilanjutkan dengan diskusi reflektif bersama siswa. Melalui metode ini, siswa
memperoleh pemahaman yang lebih konkret dan aplikatif tentang nilai-nilai akhlak yang
dipelajari. Ketiga, penerapan pembiasaan rutin, seperti pembiasaan adab dalam berinteraksi,
kedisiplinan ibadah, serta sikap saling menghormati, yang dilakukan secara konsisten dalam
kehidupan sehari-hari di lingkungan madrasah dan asrama. Ketiga strategi tersebut dinilai
sangat relevan dan efektif untuk diterapkan pada siswa kelas XI, karena sesuai dengan
kebutuhan perkembangan psikologis dan sosial mereka.

Bentuk evaluasi akhlak siswa dilakukan secara komprehensif dan berkelanjutan.
Evaluasi tidak hanya dilaksanakan melalui tes tertulis, tetapi juga melalui observasi harian

275



yang dilakukan oleh musyrif di lingkungan asrama, penilaian sikap dan perilaku oleh guru
selama proses pembelajaran, serta ujian akhir komprehensif yang mencakup aspek
pengetahuan, sikap, dan praktik akhlak. Sistem evaluasi ini bertujuan untuk memperoleh
gambaran yang utuh mengenai perkembangan akhlak siswa, baik di dalam maupun di luar
kelas.

Meskipun demikian, hasil penelitian menunjukkan adanya tantangan yang cukup
signifikan dalam mencapai pembentukan akhlak secara maksimal. Tantangan utama berasal
dari pengaruh media sosial yang cenderung menghadirkan nilai-nilai yang tidak selalu
sejalan dengan ajaran Islam, serta kurangnya kontrol dan pendampingan akhlak yang
konsisten di lingkungan keluarga atau rumah. Kondisi ini menyebabkan terjadinya
kesenjangan antara pembiasaan akhlak di lingkungan madrasah dan perilaku siswa ketika
berada di luar pengawasan lembaga.

Di sisi lain, faktor pendukung terbesar dalam pembentukan akhlak siswa adalah
penerapan sistem boarding school yang memungkinkan adanya pengawasan, pembinaan,
dan pembiasaan akhlak secara intensif selama 24 jam, serta keteladanan guru dan pengasuh
yang secara langsung menjadi contoh nyata bagi siswa dalam bersikap dan berperilaku.
Keteladanan ini terbukti memiliki pengaruh yang kuat dalam membentuk karakter dan
akhlak siswa, karena nilai-nilai yang diajarkan tidak hanya disampaikan secara teoritis,
tetapi juga ditunjukkan melalui praktik nyata dalam kehidupan sehari-hari.

DAFTAR PUSTAKA

AFANDI, AFDOL UDIN, M AGUS NUROHMAN, and WAKIB KURNIAWAN. 2024.
“PENDIDIKAN BERBASIS AL-QUR’AN SEBAGAI FONDASI PEMBENTUKAN
KARAKTER ANAK DI TPQ CAHAYA ILMU BEKASIL” ACTION: Jurnal Inovasi
Penelitian Tindakan Kelas dan Sekolah 4(2): 75-87.

Azwa, Nurul, Nur Aini, and Nurul Zaman. 2025. “Model Evaluasi Pembelajaran Fiqih: Kajian
Teoritis Terhadap Ranah Kognitif, Afektif, Dan Psikomotorik.” Jurnal Pendidikan Agama
Islam 2(2).

Barokah, Anisa. 2020. “Implementasi Strategi Pembiasaan Akhlak Terpuji Dalam Pembelajaran
Agidah Akhlak Di MA Sabiilul Muttagien Desa Sukaraja Nuban Kecamatan Batanghari
Nuban Lampung Timur.”

Hakim, Nur, Moh Nasrul Amin, and Mukh Nursikin. 2024. “Efektivitas Metode Keteladanan Dalam
Pembelajaran Akidah Akhlaq Di MA. Tarbiyatut Tholabah Lamongan Tahun 2024.” Darajat:
Jurnal Pendidikan Agama Islam 7(2): 158-68.

Hasanah, Shofhatul Maulidiyah. 2025. “Evaluasi Responsif Program Tahfidz Quran Dalam
Perspektif Pendidikan Islam: Studi Pada Pondok Pesantren Hamalatul Quran Putri Kediri.”

Herdiansyah, Herdiansyah. 2024. “Strategi Guru Tahsin Di Kelas Rendah Dalam Meningkatkan
Motivasi Belajar Membaca Al-Qur’an Peserta Didik SD Unggulan Aisyiyah Taman Harapan
Curup.”

Iwani, Fatimah Nurlala, Achmad Abubakar, and Hamka Ilyas. 2024. “Moralitas Digital Dalam
Pendidikan: Mengintegrasikan Nilai-Nilai Al-Qur’an Di Era Teknologi.” Journal of
Instructional and Development Researches 4(6): 551-65.

Jalilah, Rif’atul. 2025. “MENUMBUHKAN AKHLAK MULIA PESERTA DIDIK MELALUI
INTEGRASI NILAI-NILAI MORAL DALAM PROSES PEMBELAJARAN.” Jurnal Intelek
Insan Cendikia 2(7): 12945-54.

Nuryanto, Sidik. 2016. “Berkisah Metode Penguatan Nilai Karakter Islami Pada Anak Usia Dini.”
In Prosiding Seminar Nasional Dan Call for Paper Ke-2 “Pengintegrasian Nilai Karakter
Dalam Pembelajaran Kreatif Di Era Masyarakat Ekonomi ASEAN,” Unmuh Ponorogo.

Sari, Tri Umaya, Yulia Rama Salsabilla, Silvi Sahpitri, and Muhammad Afiv Sa. 2025. “Peran Guru
Dalam Mengaplikasikan Pendidikan Agama Islam Dalam Kehidupan Sehari-Hari.” Fatih:
Journal of Contemporary Research 2(1): 349-61.

276



