
Jurnal Ilmiah Multidisipliner (JIM) 
Vol 9 No. 12 Desember 2025 

eISSN: 2118-7300 
 

 

270 
 

IMPLEMENTASI PEMBELAJARAN AL-QUR’AN DALAM 

PEMBENTUKAN AKHLAK SISWA KELAS XI MADRASAH 

ALIYAH AL MANSHUR AL ISLAMY 

 
Muhammad Haris1, Syaiful Anam2, Didik Tamamul Iman3  

muhammadharits111@gmail.com1, anams9763@gmail.com2, imanattamam87@gmail.com3  

STITMA Yogyakarta 
 

ABSTRACT 

This research aims to analyze and describe the implementation of Al-Qur’an learning in shaping 

the akhlak (character) of Class XI students at Madrasah Aliyah Al Manshur Al Islamy. This study is 

motivated by the fact that despite intensive religious education, the moral challenges faced by 

adolescents still require a comprehensive educational strategy derived directly from the sources of 

Islamic law. The learning of Al-Qur’an is viewed not merely as a recitation and memorization 

activity, but as a medium for internalizing moral values (akhlakul karimah). This study uses a 

qualitative research method with a descriptive approach and a case study design. Data collection 

techniques involve participatory observation, in-depth interviews with teachers, principals, and 

students, and documentation studies of curriculum and learning materials. The results show that the 

implementation is carried out through three main stages: 1) Reading and Interpretation (focusing 

on verses related to akhlak), 2) Discussion and Modeling (connecting verses to daily behavior), and 

3) Evaluation of Behavior (assessment of student moral habits in the school and dormitory 

environment). Supporting factors include the integrated dormitory environment and teacher 

modeling, while inhibiting factors include the influence of modern social media and the lack of 

parental control. The conclusion is that Al-Qur’an learning has a significant role in shaping the 

akhlak of students when combined with consistent habituation and modeling. 

Keywords: Implementation, Al-Qur’an Learning, Akhlak, Character Building, Madrasah Aliyah. 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan akhlak (karakter) merupakan jantung dari pendidikan Islam. Tujuan utama 

diutusnya Nabi Muhammad SAW adalah untuk menyempurnakan akhlak mulia, 

sebagaimana hadis, “Sesungguhnya aku diutus hanyalah untuk menyempurnakan akhlak 

yang mulia.” (Hadis Riwayat Al-Bukhari dalam Al-Adab Al-Mufrad). Dalam konteks 

pendidikan formal, Madrasah Aliyah (MA) memiliki peran sentral dalam mencetak generasi 

yang tidak hanya cerdas intelektual, tetapi juga unggul secara moral. Tantangan era modern, 

termasuk arus informasi global dan budaya hedonistik, menuntut lembaga pendidikan Islam 

untuk memperkuat fondasi akhlak siswanya. 

Al-Qur’an adalah sumber utama ajaran akhlak yang bersifat komprehensif, mencakup 

seluruh aspek kehidupan manusia. Oleh karena itu, pendidikan karakter yang efektif harus 

menempatkan Al-Qur’an sebagai fondasi filosofis dan panduan operasional, memastikan 

bahwa internalisasi nilai etika tidak hanya bersifat teoritis, melainkan terwujud dalam 

praktik keseharian siswa. Kegagalan mengintegrasikan nilai Al-Qur'an secara mendalam 

seringkali menjadi penyebab munculnya disparitas antara pengetahuan agama siswa dan 

perilaku moralnyan(Iwani, Abubakar, and Ilyas 2024). 

Al-Qur’an, sebagai sumber hukum dan pedoman hidup utama umat Islam, memuat 

ajaran akhlak secara komprehensif, mencakup akhlak terhadap Allah, Rasulullah, diri 

sendiri, maupun sesama manusia. Oleh karena itu, pembelajaran Al-Qur’an tidak boleh 

terbatas pada aspek tahsin dan tahfidz semata, melainkan harus diimplementasikan secara 

mendalam untuk internalisasi nilai-nilai etika (Hasanah 2025). 

 

mailto:ingot.sihite@student.uhn.ac.id1
mailto:natasya.sihaloho@student.uhn.ac.id2
mailto:jesmelifa.pasaribu@student.uhn.ac.id3


 

271 
 

Di tingkat Madrasah Aliyah, siswa berada pada fase pencarian identitas yang rentan 

terhadap pengaruh eksternal, termasuk budaya hedonistik dan arus informasi global. 

Konsekuensinya, peran guru Pendidikan Agama Islam (termasuk guru Al-Qur'an) harus 

bergeser dari sekadar transmisi pengetahuan menjadi model (uswah hasanah) dan fasilitator 

yang membantu siswa mengkontekstualisasikan ajaran akhlak dari Al-Qur’an dengan 

realitas modern (Sari et al. 2025). 

Madrasah Aliyah Al Manshur Al Islamy merupakan salah satu lembaga yang 

menyelenggarakan program khusus untuk mengintegrasikan pembelajaran Al-Qur'an 

dengan pembentukan akhlak. Namun, pertanyaan yang muncul adalah sejauh mana 

implementasi pembelajaran Al-Qur’an, khususnya bagi siswa Kelas XI yang berada pada 

masa puncak pencarian identitas, telah berhasil membentuk akhlak yang diharapkan. Dari 

hasil observasi awal, masih ditemukan beberapa perilaku siswa yang belum sepenuhnya 

mencerminkan nilai-nilai Al-Qur’an, seperti kurangnya disiplin dalam menjaga kebersihan 

lingkungan dan penggunaan bahasa yang kurang santun di luar jam pelajaran. Hal ini 

mendorong urgensi penelitian untuk mengkaji secara mendalam bagaimana implementasi 

pembelajaran Al-Qur’an di MA Al Manshur Al Islamy berkontribusi dalam pembentukan 

akhlak siswa Kelas XI. 

 

TINJAUAN PUSTAKA 

 Pembelajaran Al-Qur'an yang komprehensif harus menyentuh tiga ranah (dimensi) 

dalam pendidikan, yaitu: kognitif (pengetahuan dan pemahaman), afektif (sikap dan 

internalisasi nilai), dan psikomotorik (aplikasi dan praktik ibadah)(Azwa, Aini, and Zaman 

2025) . Tanpa integrasi ini, pembelajaran hanya akan menjadi transfer pengetahuan tanpa 

mengubah perilaku akhlak. 

Akhlak secara etimologi berarti perangai, tabiat, tingkah laku. Secara terminologi, 

akhlak adalah keadaan jiwa yang mendorong seseorang untuk melakukan perbuatan tanpa 

pertimbangan pikiran lebih dahulu. Konsep akhlak dalam Islam dibagi menjadi dua, yaitu 

Akhlak Mahmudah (terpuji) dan Akhlak Mazmumah (tercela). Pembentukan akhlak 

memerlukan proses yang berkesinambungan melalui pembiasaan, keteladanan (uswah 

hasanah), dan nasihat. Pembelajaran Al-Qur'an yang komprehensif harus menyentuh tiga 

ranah (dimensi) dalam pendidikan, yaitu: kognitif (pengetahuan dan pemahaman), afektif 

(sikap dan internalisasi nilai), dan psikomotorik (aplikasi dan praktik ibadah). Tanpa 

integrasi ini, pembelajaran hanya akan menjadi transfer pengetahuan tanpa mengubah 

perilaku akhlak (Jalilah 2025) . 

Hubungan antara pembelajaran Al-Qur’an dan pembentukan akhlak memiliki sifat 

kausalitas dan integral, artinya pembelajaran Al-Qur’an tidak hanya beriringan dengan 

pembentukan akhlak, tetapi juga menjadi sebab utama terbentuknya akhlak Islami dalam 

diri seseorang. Al-Qur’an merupakan sumber utama ajaran akhlak dalam Islam yang 

memuat nilai-nilai moral, etika, dan pedoman perilaku yang bersifat komprehensif dan 

universal. Setiap ayat Al-Qur’an, khususnya ayat-ayat ahkam (hukum) dan qashash (kisah-

kisah umat terdahulu), mengandung pesan moral dan teladan yang dapat dijadikan panduan 

dalam kehidupan sehari-hari (Nuryanto 2016). 

Melalui pembelajaran Al-Qur’an yang tidak hanya berfokus pada aspek kognitif, 

tetapi juga pada aspek afektif dan psikomotorik, peserta didik diarahkan untuk memahami, 

menghayati, dan mengamalkan nilai-nilai yang terkandung di dalamnya. Praktik tahsin, 

yaitu upaya memperbaiki dan membaguskan bacaan Al-Qur’an sesuai dengan kaidah 

tajwid, serta tadabbur, yakni merenungkan dan mendalami makna ayat-ayat Al-Qur’an, 

memiliki pengaruh langsung terhadap kondisi spiritual dan mental seseorang. Proses ini 

secara bertahap membentuk kesadaran religius, menumbuhkan kepekaan moral, dan 



 

272 
 

memperkuat kontrol diri dalam berperilaku (AFANDI, NUROHMAN, and KURNIAWAN 

2024). 

Dengan demikian, Al-Qur’an berfungsi sebagai pedoman hidup yang menyediakan 

kerangka moral yang utuh dan sistematis. Pembelajaran Al-Qur’an, khususnya melalui 

pemahaman dan penghayatan terhadap ayat-ayat ahkam dan qashash, memiliki hubungan 

kausalitas yang kuat dengan pembentukan akhlak Islami. Pemahaman terhadap isi Al-

Qur’an akan memicu penghayatan nilai-nilai keislaman, dan penghayatan tersebut pada 

akhirnya mendorong pengamalan dalam bentuk perilaku nyata yang mencerminkan akhlak 

mulia dalam kehidupan individu maupun sosial . 

Penelitian terdahulu menunjukkan bahwa metode pengajaran agama yang efektif 

harus mengintegrasikan materi ajar dengan kondisi riil siswa. Dalam konteks MA Al 

Manshur Al Islamy, implementasi pembelajaran Al-Qur’an yang terstruktur diharapkan 

mampu menjembatani pemahaman tekstual (ayat) dengan aplikasi kontekstual (akhlak 

siswa). Aktivitas tahsin (perbaikan bacaan) dan tadabbur (perenungan makna) Al-Qur'an 

secara langsung memengaruhi kondisi spiritual dan mental seseorang (Herdiansyah 2024). 

Proses ini merupakan mekanisme internalisasi nilai-nilai yang pada gilirannya akan 

mendorong seseorang untuk berperilaku sesuai ajaran Islam akhlakul karimah . 

Pembentukan akhlak adalah proses panjang yang harus dilakukan secara 

berkesinambungan. Metode yang paling efektif adalah keteladanan (uswah hasanah) yang 

diperankan oleh guru, diikuti oleh pembiasaan rutin dalam kehidupan sehari-hari siswa di 

lingkungan sekolah maupun asrama (Hakim, Amin, and Nursikin 2024). Secara terminologi, 

akhlak mengacu pada keadaan jiwa yang menetap (malakah) yang membuat seseorang 

melakukan perbuatan tanpa pertimbangan pikiran yang panjang. Oleh karena itu, 

pembentukan akhlak mahmudah hanya bisa dicapai melalui repetisi (pengulangan) dan 

nasihat yang menanamkan nilai-nilai kebaikan (Barokah 2020). 

 

METODOLOGI 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode penelitian kualitatif 

dengan pendekatan deskriptif. Penelitian kualitatif dipilih karena peneliti berupaya untuk 

memahami dan menggali secara mendalam fenomena implementasi pembelajaran Al-

Qur’an dalam konteks alamiah dan situasi nyata di lingkungan Madrasah Aliyah Al 

Manshur Al Islamy. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk menelaah proses 

pembelajaran secara holistik, termasuk interaksi antara guru dan siswa, strategi 

pembelajaran yang digunakan, serta makna dan nilai-nilai akhlak yang ditanamkan melalui 

pembelajaran Al-Qur’an. 

Pendekatan deskriptif digunakan dengan tujuan untuk menggambarkan, memaparkan, 

dan menganalisis data hasil temuan di lapangan secara sistematis, faktual, dan akurat. 

Melalui pendekatan ini, peneliti tidak hanya mendeskripsikan apa yang terjadi, tetapi juga 

menafsirkan fenomena yang diamati berdasarkan perspektif subjek penelitian. Dengan 

demikian, data yang diperoleh dapat memberikan gambaran yang utuh mengenai 

pelaksanaan pembelajaran Al-Qur’an serta kontribusinya terhadap pembentukan akhlak 

siswa. 

Lokasi penelitian ini adalah Madrasah Aliyah Al Manshur Al Islamy, yang dipilih 

karena madrasah ini memiliki karakteristik pembelajaran Al-Qur’an yang terintegrasi 

dengan pendidikan akhlak dan kegiatan keagamaan sehari-hari. Selain itu, madrasah ini 

dinilai relevan dengan fokus penelitian karena menjadikan pembelajaran Al-Qur’an sebagai 

salah satu program unggulan dalam pembinaan karakter dan akhlak peserta didik. 

Subjek penelitian yang berfungsi sebagai sumber data primer meliputi Kepala 

Madrasah, Guru Bidang Studi Al-Qur’an-Hadits, serta siswa dan siswi kelas XI. Kepala 



 

273 
 

Madrasah dipilih sebagai informan kunci untuk memperoleh data terkait kebijakan, visi, dan 

arah pengembangan pembelajaran Al-Qur’an di madrasah. Guru Al-Qur’an-Hadits menjadi 

sumber utama untuk memahami perencanaan, pelaksanaan, serta evaluasi pembelajaran Al-

Qur’an, sedangkan siswa kelas XI dipilih untuk menggali pengalaman langsung, 

pemahaman, serta perubahan sikap dan perilaku akhlak yang dirasakan setelah mengikuti 

pembelajaran tersebut. 

Sumber data sekunder diperoleh dari berbagai dokumen pendukung yang relevan, 

seperti Rencana Pelaksanaan Pembelajaran (RPP), kurikulum diniyyah sekolah, catatan 

harian akhlak siswa, serta buku-buku dan literatur ilmiah yang berkaitan dengan 

pembelajaran Al-Qur’an dan pembentukan akhlak. Data sekunder ini digunakan untuk 

memperkuat, melengkapi, dan memverifikasi data primer yang diperoleh melalui observasi 

dan wawancara, sehingga hasil penelitian menjadi lebih valid dan komprehensif. 

Teknik pengumpulan data menggunakan: 

1. Observasi Partisipatif: Mengamati langsung proses pembelajaran Al-Qur’an dan perilaku 

siswa di lingkungan sekolah dan asrama. 

2. Wawancara Mendalam (In-Depth Interview): Menggali informasi mengenai strategi 

pengajaran Al-Qur’an dan indikator pembentukan akhlak. 

3. Dokumentasi: Menganalisis dokumen resmi sekolah terkait kurikulum dan buku 

pedoman akhlak. 

Analisis data dilakukan melalui tiga tahapan model Miles dan Huberman, yaitu 

reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Teknis Implementasi Pembelajaran Al-Qur’an yang Berorientasi Akhlak  

Implementasi pembelajaran Al-Qur’an di MA Al Manshur Al Islamy diatur secara 

sistematis melalui program Diniyyah dan dilaksanakan secara terpadu dengan mata 

pelajaran Al-Qur’an Hadits yang mengacu pada kurikulum nasional. Dalam 

pelaksanaannya, guru (Ustadz/Ustadzah) tidak hanya memusatkan perhatian pada 

pencapaian hafalan atau kelancaran membaca Al-Qur’an semata, tetapi juga menekankan 

pentingnya menghubungkan kandungan ayat-ayat Al-Qur’an dengan pembentukan sikap 

dan perilaku peserta didik dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, implementasi 

pembelajaran Al-Qur’an tersebut dapat diklasifikasikan ke dalam tiga teknis utama. 
Tahapan Deskripsi Teknis Fokus Akhlak 

yang Ditargetkan 

1. Tadabbur 

dan Analisis 

Ayat 

Guru memilih ayat-ayat Al-Qur’an yang secara eksplisit 

membahas akhlak (misalnya Q.S. Al-Furqan: 63 tentang 

kerendahan hati; Q.S. Luqman: 12-19 tentang birrul 

walidain dan larangan sombong). Siswa diminta 

menelaah tafsir dan mengidentifikasi nilai-nilai moral. 

Tawadhu', Birrul 

Walidain, Disiplin. 

2. Diskusi dan 

Modeling 

Guru memandu diskusi tentang bagaimana ayat tersebut 

diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari siswa (di 

asrama dan kelas). Guru dan Musyrif (Pengasuh Asrama) 

menjadi role model dalam praktik akhlak tersebut. 

Akhlak Terhadap 

Guru/Teman, 

Tanggung Jawab 

Sosial. 

3. Pembiasaan 

dan Evaluasi 

Harian 

Sekolah mewajibkan pembiasaan rutin (misalnya shalat 

berjamaah tepat waktu, menjaga kebersihan, dan 

berbicara sopan). Proses penyetoran hafalan (tasmi’) 

juga disertai nasehat akhlak singkat dari guru. 

Disiplin, 

Kebersihan Diri, 

dan Kesantunan 

Berbahasa. 

Berdasarkan wawancara, informan 1 (Guru Al-Qur’an Hadits) menyatakan: "Metode 

tadabbur menjadi kunci. Setelah anak lancar membaca dan tahu artinya, kami tanyakan, 

'Apa dampak ayat ini terhadap caramu berinteraksi dengan orang tua dan gurumu?' Inilah 

yang kami nilai." 



 

274 
 

B. Proses Pencapaian dan Penilaian Akhlak Siswa 

Target pencapaian akhlak siswa adalah membentuk akhlakul karimah yang tampak 

dalam 10 indikator utama yang tertuang dalam buku saku akhlak madrasah. 

Evaluasi akhlak tidak hanya dilakukan melalui tes tertulis, tetapi juga melalui 

penilaian autentik dan observasi berkelanjutan: 

1. Penilaian Harian/Mingguan: Musyrif dan guru memantau dan mencatat perilaku siswa 

di luar kelas (check-list). 

2. Penilaian Tengah dan Akhir Semester (PAS/PAT): Siswa diuji secara lisan mengenai 

pemahaman mereka terhadap ayat-ayat akhlak dan bagaimana mereka berkomitmen 

untuk mengamalkannya. 

3. Ujian Akhir Akhlak: Merupakan ujian lisan komprehensif yang melibatkan dewan 

guru dan musyrif untuk menilai konsistensi perilaku siswa selama satu tahun ajaran. 

Meskipun sistem penilaian akhlak sudah komprehensif, pencapaian maksimal masih 

terkendala pada aspek internalisasi nilai. 

C. Faktor Pendukung dan Penghambat Implementasi Pembelajaran Al-      Qur’an 

dalam Pembentukan Akhlak 

Faktor Pendukung: 

1. Sistem Boarding School (Pesantren) merupakan salah satu faktor pendukung utama 

dalam pembentukan akhlak siswa. Lingkungan asrama memungkinkan adanya 

kontrol dan pembinaan selama 24 jam, sehingga perilaku siswa dapat terpantau secara 

berkesinambungan, baik dalam kegiatan pembelajaran formal maupun dalam aktivitas 

keseharian di luar kelas. Sistem ini secara efektif memfasilitasi pembiasaan ibadah, 

adab, dan akhlak Islami secara konsisten, seperti kedisiplinan sholat berjamaah, adab 

terhadap guru dan sesama teman, serta pembentukan sikap tanggung jawab dan 

kemandirian. 

    Selain itu, keberadaan musyrif dan musyrifah di lingkungan asrama berperan 

penting sebagai pendamping dan pembina akhlak, sekaligus bertindak sebagai pengganti 

peran orang tua selama siswa berada di pesantren. Musyrif tidak hanya mengawasi, tetapi 

juga memberikan bimbingan, nasihat, dan keteladanan dalam kehidupan sehari-hari. 

Melalui interaksi yang intensif dan berkelanjutan ini, nilai-nilai akhlak Islami dapat 

ditanamkan secara lebih efektif, sehingga proses pembentukan karakter siswa berlangsung 

secara terarah, terkontrol, dan berkesinambungan. 

Kalau mau, Sofia bisa lanjutkan poin 2. Keteladanan Guru, 3. Kurikulum Terintegrasi, 

atau 4. Budaya Religius Madrasah biar daftar faktor pendukungnya lengkap dan seimbang. 

2. Uswah Hasanah (Keteladanan Guru). 

Merupakan faktor pendukung yang sangat penting dalam pembentukan akhlak siswa. 

Guru dan seluruh staf madrasah secara konsisten berupaya memberikan teladan langsung 

melalui sikap disiplin, cara berbicara yang santun, serta pelaksanaan ibadah yang tertib dan 

istiqamah sesuai dengan tuntunan Al-Qur’an. Keteladanan ini tidak hanya ditunjukkan 

dalam proses pembelajaran di kelas, tetapi juga tercermin dalam interaksi sehari-hari antara 

guru dan siswa di lingkungan madrasah maupun asrama. 

  Melalui perilaku yang mencerminkan nilai-nilai akhlak Islami tersebut, guru 

berperan sebagai figur yang dapat diteladani dan dijadikan contoh nyata oleh siswa. 

Keteladanan yang ditampilkan secara terus-menerus ini memiliki pengaruh yang kuat dalam 

membentuk kesadaran dan kebiasaan positif siswa, karena nilai-nilai yang diajarkan tidak 

hanya disampaikan secara teoritis, tetapi juga diwujudkan dalam praktik nyata kehidupan 

sehari-hari sesuai dengan ajaran Al-Qur’an. 

  Kalau ingin, Sofia bisa lanjutkan ke poin berikutnya dengan gaya bahasa yang sama 

supaya bab faktor pendukung dan penghambat terlihat rapi dan konsisten. 



 

275 
 

3. Kurikulum Integratif menjadi salah satu faktor pendukung dalam pembentukan akhlak 

siswa, di mana pembelajaran Al-Qur’an-Hadits diintegrasikan secara sistematis 

dengan mata pelajaran Fikih dan Sejarah Kebudayaan Islam (SKI). Integrasi ini 

bertujuan untuk memberikan pemahaman akhlak yang utuh, menyeluruh, dan saling 

melengkapi, sehingga siswa tidak hanya memahami dasar normatif akhlak dari Al-

Qur’an dan Hadits, tetapi juga mengetahui penerapannya dalam aspek hukum Islam 

serta contoh konkret melalui peristiwa sejarah dan keteladanan tokoh-tokoh Islam. 

Melalui kurikulum yang terintegrasi ini, nilai-nilai akhlak Islami disampaikan secara 

berkesinambungan dari berbagai sudut pandang keilmuan, sehingga pemahaman siswa 

menjadi lebih mendalam dan tidak bersifat parsial. Dengan demikian, siswa mampu 

mengaitkan antara ajaran Al-Qur’an, ketentuan fikih, dan praktik akhlak dalam kehidupan 

umat Islam sepanjang sejarah, yang pada akhirnya mendukung terbentuknya sikap dan 

perilaku yang sesuai dengan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari. 

Faktor Penghambat: 

1. Pengaruh Media Sosial dan Teknologi (Gadget): Penggunaan gadget yang tidak 

terpantau saat liburan atau di waktu luang menjadi penghambat terbesar, di mana 

siswa terpapar konten yang bertentangan dengan nilai-nilai akhlak Al-Qur’an. 

2. Kurangnya Muraja’ah Akhlak di Rumah: Peran orang tua yang kurang maksimal 

dalam mengontrol dan memuraja’ah pembiasaan akhlak saat siswa berada di rumah 

(saat libur atau weekend). 

3. Sikap Apatis Sebagian Siswa: Terdapat sebagian kecil siswa yang bersikap apatis 

terhadap program pembiasaan akhlak, sering mengulang kesalahan meskipun telah 

diperingatkan. 

 

KESIMPULAN 

Pelaksanaan pembelajaran Al-Qur’an di Madrasah Aliyah Al Manshur Al Islamy telah 

diimplementasikan dengan orientasi yang jelas terhadap pembentukan akhlak siswa. 

Pembelajaran tidak hanya menekankan pada aspek kemampuan membaca dan menghafal 

Al-Qur’an, tetapi juga diarahkan pada internalisasi nilai-nilai akhlak Islami yang terkandung 

di dalam ayat-ayat Al-Qur’an. Implementasi pembelajaran ini dirancang secara terstruktur 

dan berkesinambungan, sehingga nilai-nilai Al-Qur’an dapat tertanam dalam sikap dan 

perilaku siswa, khususnya pada siswa kelas XI yang berada pada fase perkembangan remaja 

menuju kedewasaan. 

Secara teknis, implementasi pembelajaran Al-Qur’an berpusat pada tiga strategi 

utama. Pertama, analisis dan tadabbur ayat-ayat yang berkaitan dengan akhlak, di mana 

siswa diajak untuk memahami makna ayat, konteks turunnya, serta pesan moral yang 

terkandung di dalamnya. Proses tadabbur ini mendorong siswa untuk tidak hanya 

mengetahui isi ayat secara tekstual, tetapi juga mengaitkannya dengan realitas kehidupan 

sehari-hari. Kedua, penerapan diskusi dan modeling perilaku, yaitu guru memberikan 

contoh nyata penerapan akhlak Islami melalui sikap, tutur kata, dan tindakan sehari-hari, 

kemudian dilanjutkan dengan diskusi reflektif bersama siswa. Melalui metode ini, siswa 

memperoleh pemahaman yang lebih konkret dan aplikatif tentang nilai-nilai akhlak yang 

dipelajari. Ketiga, penerapan pembiasaan rutin, seperti pembiasaan adab dalam berinteraksi, 

kedisiplinan ibadah, serta sikap saling menghormati, yang dilakukan secara konsisten dalam 

kehidupan sehari-hari di lingkungan madrasah dan asrama. Ketiga strategi tersebut dinilai 

sangat relevan dan efektif untuk diterapkan pada siswa kelas XI, karena sesuai dengan 

kebutuhan perkembangan psikologis dan sosial mereka. 

Bentuk evaluasi akhlak siswa dilakukan secara komprehensif dan berkelanjutan. 

Evaluasi tidak hanya dilaksanakan melalui tes tertulis, tetapi juga melalui observasi harian 



 

276 
 

yang dilakukan oleh musyrif di lingkungan asrama, penilaian sikap dan perilaku oleh guru 

selama proses pembelajaran, serta ujian akhir komprehensif yang mencakup aspek 

pengetahuan, sikap, dan praktik akhlak. Sistem evaluasi ini bertujuan untuk memperoleh 

gambaran yang utuh mengenai perkembangan akhlak siswa, baik di dalam maupun di luar 

kelas. 

Meskipun demikian, hasil penelitian menunjukkan adanya tantangan yang cukup 

signifikan dalam mencapai pembentukan akhlak secara maksimal. Tantangan utama berasal 

dari pengaruh media sosial yang cenderung menghadirkan nilai-nilai yang tidak selalu 

sejalan dengan ajaran Islam, serta kurangnya kontrol dan pendampingan akhlak yang 

konsisten di lingkungan keluarga atau rumah. Kondisi ini menyebabkan terjadinya 

kesenjangan antara pembiasaan akhlak di lingkungan madrasah dan perilaku siswa ketika 

berada di luar pengawasan lembaga. 

Di sisi lain, faktor pendukung terbesar dalam pembentukan akhlak siswa adalah 

penerapan sistem boarding school yang memungkinkan adanya pengawasan, pembinaan, 

dan pembiasaan akhlak secara intensif selama 24 jam, serta keteladanan guru dan pengasuh 

yang secara langsung menjadi contoh nyata bagi siswa dalam bersikap dan berperilaku. 

Keteladanan ini terbukti memiliki pengaruh yang kuat dalam membentuk karakter dan 

akhlak siswa, karena nilai-nilai yang diajarkan tidak hanya disampaikan secara teoritis, 

tetapi juga ditunjukkan melalui praktik nyata dalam kehidupan sehari-hari. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
AFANDI, AFDOL UDIN, M AGUS NUROHMAN, and WAKIB KURNIAWAN. 2024. 

“PENDIDIKAN BERBASIS AL-QUR’AN SEBAGAI FONDASI PEMBENTUKAN 

KARAKTER ANAK DI TPQ CAHAYA ILMU BEKASI.” ACTION: Jurnal Inovasi 

Penelitian Tindakan Kelas dan Sekolah 4(2): 75–87. 

Azwa, Nurul, Nur Aini, and Nurul Zaman. 2025. “Model Evaluasi Pembelajaran Fiqih: Kajian 

Teoritis Terhadap Ranah Kognitif, Afektif, Dan Psikomotorik.” Jurnal Pendidikan Agama 

Islam 2(2). 

Barokah, Anisa. 2020. “Implementasi Strategi Pembiasaan Akhlak Terpuji Dalam Pembelajaran 

Aqidah Akhlak Di MA Sabiilul Muttaqien Desa Sukaraja Nuban Kecamatan Batanghari 

Nuban Lampung Timur.” 

Hakim, Nur, Moh Nasrul Amin, and Mukh Nursikin. 2024. “Efektivitas Metode Keteladanan Dalam 

Pembelajaran Akidah Akhlaq Di MA. Tarbiyatut Tholabah Lamongan Tahun 2024.” Darajat: 

Jurnal Pendidikan Agama Islam 7(2): 158–68. 

Hasanah, Shofhatul Maulidiyah. 2025. “Evaluasi Responsif Program Tahfidz Quran Dalam 

Perspektif Pendidikan Islam: Studi Pada Pondok Pesantren Hamalatul Quran Putri Kediri.” 

Herdiansyah, Herdiansyah. 2024. “Strategi Guru Tahsin Di Kelas Rendah Dalam Meningkatkan 

Motivasi Belajar Membaca Al-Qur’an Peserta Didik SD Unggulan Aisyiyah Taman Harapan 

Curup.” 

Iwani, Fatimah Nurlala, Achmad Abubakar, and Hamka Ilyas. 2024. “Moralitas Digital Dalam 

Pendidikan: Mengintegrasikan Nilai-Nilai Al-Qur’an Di Era Teknologi.” Journal of 

Instructional and Development Researches 4(6): 551–65. 

Jalilah, Rif’atul. 2025. “MENUMBUHKAN AKHLAK MULIA PESERTA DIDIK MELALUI 

INTEGRASI NILAI-NILAI MORAL DALAM PROSES PEMBELAJARAN.” Jurnal Intelek 

Insan Cendikia 2(7): 12945–54. 

Nuryanto, Sidik. 2016. “Berkisah Metode Penguatan Nilai Karakter Islami Pada Anak Usia Dini.” 

In Prosiding Seminar Nasional Dan Call for Paper Ke-2 “Pengintegrasian Nilai Karakter 

Dalam Pembelajaran Kreatif Di Era Masyarakat Ekonomi ASEAN,” Unmuh Ponorogo. 

Sari, Tri Umaya, Yulia Rama Salsabilla, Silvi Sahpitri, and Muhammad Afiv Sa. 2025. “Peran Guru 

Dalam Mengaplikasikan Pendidikan Agama Islam Dalam Kehidupan Sehari-Hari.” Fatih: 

Journal of Contemporary Research 2(1): 349–61. 

 


