
Jurnal Ilmiah Multidisipliner (JIM) 
Vol 10 No. 01 Januari 2026 

eISSN: 2118-7300 
 

 

12 
 

     PROJECT BASED LEARNING (PJBL) DALAM PENDIDIKAN 

ISLAM: STRATEGI MENUMBUHKAN KARAKTER RELIGIUS 

DAN KREATIVITAS SISWA 

 
Abdul Rasyid Suharto Pua Upa1, Sri Murhayati2, Yuliharti3 

32590414739@students.uin-suska.ac.id1, sri.murhayati@uin-suska.ac.id2, yuliharti@uin-

suska.ac.id3  

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia 

 

ABSTRAK 

Pendidikan di era abad ke-21 menuntut pergeseran dari pembelajaran pasif berbasis hafalan menuju 

pendekatan yang lebih holistik, aktif, dan berpusat pada siswa. Pendidikan Islam, dengan tujuannya 

untuk membentuk individu yang utuh (insan kamil) secara intelektual, spiritual, dan moral, 

menghadapi tantangannya sendiri dalam mengintegrasikan nilai-nilai inti dengan keterampilan 

praktis. Model pedagogi yang kaku dan tradisional seringkali gagal menumbuhkan potensi kreatif 

dan kemandirian berpikir kritis siswa. Artikel ini mengkaji Project-Based Learning (PjBL) sebagai 

strategi pedagogis transformatif dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI). Berdasarkan 

tinjauan literatur sistematis dan analisis terhadap berbagai studi empiris, artikel ini berargumen 

bahwa PjBL yang diintegrasikan secara cermat dengan nilai-nilai Islam dan didukung oleh teknologi 

digital, dapat secara signifikan menumbuhkan karakter religius sekaligus mengasah kreativitas 

siswa. Analisis menunjukkan bahwa PjBL memfasilitasi pengembangan karakter melalui proses 

kolaboratif dan pemecahan masalah otentik. Sementara itu, kreativitas—yang didefinisikan ulang 

dari perspektif Islam sebagai upaya yang selaras dengan syariah dan bermanfaat bagi sosial—

dipupuk melalui tugas-tugas terbuka (open-ended) dan praktik reflektif. Peran identitas dan 

religiusitas guru muncul sebagai faktor kunci yang memediasi keberhasilan implementasi PjBL. 

Artikel ini juga membahas berbagai model digital (seperti DPBBL, SMART, dan MASLAHAH) 

dan teknologi baru (AI, VR) yang memperkaya PjBL, sambil mencatat tantangan terkait sumber 

daya, pelatihan guru, dan internalisasi nilai afektif. 

Kata Kunci: Project-Based Learning (PjBL), Pendidikan Islam, Karakter Religius, Kreativitas, 

Teknologi Pendidikan, Model Pembelajaran. 

 

ABSTRACT 

Education in the 21st century demands a shift from passive, rote-based learning to a more holistic, 

active, and student-centered approach. Islamic Education, with its goal of forming intellectually, 

spiritually, and morally complete individuals (insan kamil), faces its own challenges in integrating 

core values with practical skills. Rigid and traditional pedagogical models often fail to foster 

students' creative potential and independent critical thinking. This article examines Project-Based 

Learning (PjBL) as a transformative pedagogical strategy in the context of Islamic Religious 

Education (PAI). Based on observations from a systematic literature analysis and various empirical 

studies, the article argues that PjBL, carefully integrated with Islamic values and supported by 

digital technology, can significantly foster both religious character and student creativity. The 

analysis shows that PjBL facilitates character development through collaborative processes and 

authentic problem-solving. Meanwhile, creativity—redefined from an Islamic perspective as an 

endeavor that is compliant with sharia and socially beneficial—is fostered through open-ended 

assignments and reflective practice. The role of teacher identity and religiosity emerged as key 

factors mediating the success of Project-Based Learning (PjBL) implementation. This article also 

discusses various digital models (such as DPBBL, SMART, and MASLAHAH) and new technologies 

(AI, VR) that enhance PjBL, while also addressing challenges related to resources, teacher training, 

and the internalization of affective values. 

Keywords: Project-Based Learning (PjBL), Islamic Education, Religious Character, Creativity, 

Educational Technology, Learning Models. 

mailto:32590414739@students.uin-suska.ac.id1
mailto:sri.murhayati@uin-suska.ac.id2
mailto:yuliharti@uin-suska.ac.id3
mailto:yuliharti@uin-suska.ac.id3


 

13 
 

PENDAHULUAN 

Tuntutan era digital dan globalisasi telah mengubah lanskap pendidikan secara 

fundamental. Institusi pendidikan tidak lagi hanya diharapkan untuk mentransfer 

pengetahuan, tetapi juga untuk membekali siswa dengan serangkaian keterampilan 

kompleks yang dikenal sebagai "keterampilan abad ke-21," yang mencakup komunikasi, 

kolaborasi, pemikiran kritis, dan kreativitas (Jang, 2022). Dalam konteks ini, Pendidikan 

Islam (PAI) menghadapi tantangan ganda: pertama, memenuhi tuntutan keterampilan 

kontemporer ini, dan kedua, tetap setia pada mandat intinya untuk menanamkan nilai-nilai 

spiritual dan membentuk karakter moral yang kokoh (Mardatillah et al., 2025). 

Secara historis, sebagian praktik Pendidikan Islam di Indonesia masih terfokus pada 

model pedagogi tradisional yang cenderung kaku dan berpusat pada guru (teacher-centered) 

(Mardatillah et al., 2025). Meskipun efektif untuk penguasaan pengetahuan doktrinal dasar, 

pendekatan ini seringkali kurang memadai dalam merangsang kreativitas, pemikiran kritis, 

dan kemampuan siswa untuk mengontekstualisasikan nilai-nilai agama dalam menghadapi 

masalah dunia nyata. Akibatnya, ada kesenjangan antara cita-cita luhur Pendidikan Islam—

untuk menghasilkan lulusan yang saleh, kreatif, mandiri, dan terlibat secara sosial—dan 

realitas hasil pembelajaran di kelas (Zulfatmi, 2023). 

Menanggapi kesenjangan ini, para akademisi dan praktisi pendidikan telah 

mengeksplorasi berbagai model pembelajaran aktif. Salah satu model yang paling menonjol 

adalah Project-Based Learning (PjBL). PjBL adalah pendekatan pedagogis yang berpusat 

pada siswa di mana mereka memperoleh pengetahuan dan keterampilan melalui proses 

penyelidikan yang diperpanjang (extended inquiry) yang terstruktur seputar pertanyaan atau 

masalah yang kompleks, otentik, dan dirancang dengan cermat (Kokotsaki et al., 2016; 

Sánchez-García & Reyes-de-Cózar, 2025). 

Dalam konteks Pendidikan Islam, PjBL menawarkan potensi unik. Ia menjanjikan 

pergeseran dari "belajar tentang agama" menjadi "belajar melalui pengalaman keagamaan 

yang bermakna." Dengan merancang proyek yang mengharuskan siswa untuk menerapkan 

nilai-nilai Islam dalam memecahkan masalah nyata—baik itu isu lingkungan, keadilan 

sosial, atau tantangan digital—PjBL dapat menjembatani ranah kognitif (pengetahuan), 

afektif (nilai/karakter), dan psikomotorik (keterampilan) (Andri Nirwana, 2025). 

Namun, integrasi PjBL ke dalam Pendidikan Islam bukanlah tanpa tantangan. Ia 

memerlukan lebih dari sekadar mengadopsi teknik baru; ia menuntut rekonstruksi 

epistemologis tentang bagaimana pengetahuan agama diajarkan dan diinternalisasi 

(Mardatillah et al., 2025). Lebih jauh lagi, ia mengangkat pertanyaan kritis: Bagaimana 

PjBL dapat dirancang secara spesifik untuk menumbuhkan "karakter religius"? Dan 

bagaimana "kreativitas" didefinisikan dan dinilai dalam kerangka pedagogi Islam? 

Artikel ini bertujuan untuk mengeksplorasi titik temu antara PjBL, Pendidikan Islam, 

karakter religius, dan kreativitas. Dengan memanfaatkan sintesis penelitian dari berbagai 

studi kasus, tinjauan literatur, dan analisis model di Indonesia dan konteks Muslim lainnya 

(Scopus AI, 2025), artikel ini akan membahas : 

1. Prinsip-prinsip inti dan model PjBL serta relevansinya bagi Pendidikan Islam. 

2. Mekanisme spesifik di mana PjBL dapat menumbuhkan karakter religius. 

3. Peran PjBL dalam mengasah kreativitas, yang ditinjau dari perspektif Islam. 

4. Peran vital teknologi digital sebagai akselerator dan tantangan dalam implementasi 

PjBL di lembaga pendidikan Islam. 

Pada akhirnya, artikel ini berargumen bahwa PjBL, ketika diimplementasikan dengan 

landasan filosofis Islam yang kuat dan identitas guru yang saleh, berfungsi sebagai strategi 

pedagogis yang kuat untuk mempersiapkan siswa Muslim menghadapi kompleksitas abad 

ke-21 dengan karakter yang teguh dan pikiran yang kreatif. 



 

14 
 

METODOLOGI 

Dalam penelitian ini, penulis menggunakan metode kualitatif. Pendekatan ini dipiih  

karena penulis dapat dengan mudah memahami secara mendalam dan memanfaatkan  studi 

literatur yang luas dimana data yang diperlukan  dapat dikumpulkan dari sumber utama yaitu 

artikel-artikel ilmiah akademik dari berbagai journal. Dalam melakukan pelacakan artike-

artikel ilmiah dan pemetaan sebagain konsep, penulis menggunakan “Scite” dan “Scopus 

AI” dan selanjutnya penulis mebuat sintetis literatur yang yang telah diperoleh. 

Analisis dan Temuan Utama 

Sintesis dari literatur yang tersedia menyoroti tiga area temuan utama di mana PjBL 

bersinggungan dengan Pendidikan Islam: (1) perannya dalam menumbuhkan karakter 

religius, (2) potensinya untuk mengasah kreativitas, dan (3) peran mediasi teknologi digital 

dalam proses tersebut. 

1. PjBL sebagai Strategi Menumbuhkan Karakter Religius 

Salah satu klaim paling kuat untuk adopsi PjBL dalam PAI adalah potensinya untuk 

melampaui pembelajaran kognitif dan secara langsung membentuk karakter religius. Ini 

terjadi melalui tiga mekanisme utama: proses PjBL itu sendiri, integrasi konten nilai, dan 

peran sentral guru. 

Proses PjBL sebagai Pembentuk Karakter: 

Tidak seperti pembelajaran konvensional di mana nilai-nilai sering diajarkan secara 

abstrak, PjBL menempatkan siswa dalam situasi yang menuntut mereka untuk 

mempraktikkan nilai-nilai tersebut. Sifat PjBL yang kolaboratif, otonom, dan berorientasi 

pada tujuan jangka panjang secara inheren menumbuhkan sifat-sifat karakter. 

Sebuah studi oleh Ökmen et al. (2022) meneliti dampak mata kuliah pendidikan 

karakter dan nilai yang dirancang menggunakan PjBL. Hasilnya menunjukkan perbedaan 

signifikan dalam "sikap terhadap pembelajaran kooperatif" dan "nilai-nilai kemanusiaan" 

siswa, terutama dalam dimensi tanggung jawab, persahabatan, dan kejujuran. Lebih lanjut, 

metode ini berkontribusi positif pada keterampilan sosial seperti empati, kepemimpinan, 

dan ketegasan (Ökmen et al., 2022). Dalam konteks PAI, proses kolaboratif ini dapat 

dibingkai ulang sebagai tindakan spiritual. Usman (2025), dalam mengeksplorasi 

pembelajaran kooperatif berorientasi Islam, menemukan bahwa ketika diresapi dengan 

nilai-nilai seperti ta'awun (tolong-menolong), ukhuwah (persaudaraan), dan ikhlas 

(ketulusan), pembelajaran kooperat—sebuah komponen inti PjBL—bertransformasi 

menjadi "tindakan pedagogis dan spiritual, (ibadah)" yang mempromosikan pencapaian 

akademik sekaligus pengembangan moral (Usman, 2025). 

Integrasi Konten: Menjadikan Nilai Bermakna 

PjBL memungkinkan integrasi nilai-nilai Islam secara otentik ke dalam kurikulum, 

bukan sebagai tambahan, tetapi sebagai inti dari proyek itu sendiri. Pendekatan ini sering 

disebut sebagai "Pembelajaran Berbasis Makna" (Meaning-Based Learning). Latjompoh 

(2025) meneliti integrasi nilai-nilai Islam ke dalam pembelajaran sains (biologi). Mereka 

menemukan bahwa mengikat konsep-konsep ilmiah dengan nilai-nilai yang terkandung 

dalam Al-Qur'an dan Hadis membantu siswa menyadari "kebaikan yang melekat" dalam 

konsep-konsep ilmiah tersebut. Proses ini tidak hanya membantu siswa mempelajari konsep 

ilmiah, tetapi juga "makna yang lebih dalam," yang pada akhirnya meningkatkan sensitivitas 

moral mereka (Latjompoh, 2025). 

Demikian pula, (2018) menemukan bahwa pembelajaran sains yang diintegrasikan 

dengan nilai-nilai Islam memberikan kesempatan bagi siswa untuk menghubungkan 

pengetahuan sains dengan konsep dan pengalaman mereka dalam kehidupan nyata sebagai 

seorang Muslim. Hal ini membuat pembelajaran terasa "bermakna" dan secara signifikan 

meningkatkan hasil belajar siswa dibandingkan dengan pembelajaran konvensional 



 

15 
 

(Purwati, 2018; lihat juga Purwati, 2023). 

Peran Guru: Identitas dan Religiusitas sebagai Kunci 

Keberhasilan PjBL dalam membentuk karakter religius sangat bergantung pada 

fasilitator. Berbeda dengan model teknokratis murni, dalam PjBL-PAI, guru bukanlah 

sekadar manajer proyek; mereka adalah murabbi (pendidik), teladan, dan mediator nilai. 

Studi fenomenologis oleh Zamsiswaya (2024) terhadap guru akidah akhlak di 

madrasah aliyah menemukan bahwa identitas, perilaku Islami, dan kreativitas identitas guru 

memainkan peran penting dalam cara mereka mengembangkan metode PjBL itu sendiri. 

Keyakinan pribadi guru menyediakan kerangka naratif yang dimotivasi secara religius yang 

membantu mereka menafsirkan pengalaman mereka. Studi ini menyimpulkan bahwa 

identitas dan perilaku Islami guru dapat "meningkatkan" metode PjBL, yang pada gilirannya 

meningkatkan pemikiran ilmiah dan perilaku Islami siswa. Succarie (2024), dalam konteks 

sekolah Islam di Australia, memperkuat temuan ini. Studi wawancara semi-terstruktur 

menemukan bahwa kualifikasi pascasarjana dalam pendidikan Islam "mencerahkan dan 

memberdayakan" guru menuju praktik profesional yang "berpusat pada iman" (faith-

centered). Pendidikan sekuler memberi mereka "izin mengajar," tetapi pendidikan Islam 

menanamkan "tujuan mengajar"  

Lingkungan sekolah secara keseluruhan juga memainkan peran. Hady (2025) 

menemukan bahwa dalam studi mixed-methods di sekolah menengah pertama Islam di 

Indonesia, iklim sekolah (terutama hubungan teman sebaya dan rasa memiliki) dan praktik 

di kelas (pengajaran positif dan dorongan guru) secara signifikan berkontribusi dalam 

menumbuhkan perilaku prososial siswa 

2. PjBL dan Peranannya dalam Mengasah Kreativitas 

Pilar kedua dari judul artikel ini adalah kreativitas. PjBL sering disebut-sebut sebagai 

metode unggul untuk menumbuhkan kreativitas karena sifatnya yang open-ended dan 

berorientasi pada solusi baru (Campos-Roca, 2021). Namun, dalam konteks Pendidikan 

Islam, konsep "kreativitas" itu sendiri perlu ditinjau dan didefinisikan secara cermat. 

Mendefinisikan Kreativitas dari Perspektif Islam 

Kreativitas dalam perspektif Islam tidaklah "bebas nilai" (value-free). Al-Karasneh 

dan Saleh (2010), melalui analisis isi ayat-ayat Al-Qur'an, mengidentifikasi fitur-fitur utama 

kreativitas dari perspektif Islam. Kreativitas dipandang sebagai bagian dari pemenuhan 

tugas khalifah (wakil) di muka bumi, memperkuat hubungan dengan Allah, dan melayani 

masyarakat. Oleh karena itu, kreativitas yang Islami memiliki landasan fundamental yang 

jelas: (1) ketulusan (ikhlas), (2) kesesuaian dengan syariah, (3) produk yang bermanfaat 

(maslahat), (4) penggunaan sarana yang halal, (5) sistem etika dan moral, (6) ijtihad 

(penalaran hukum independen), dan (7) penolakan terhadap taqlid (imitasi buta). Definisi 

ini sangat penting. Ini berarti bahwa PjBL dalam PAI tidak hanya bertujuan untuk kreativitas 

dalam arti menghasilkan produk baru (estetika atau teknis), tetapi juga kreativitas dalam 

pemecahan masalah etis dan sosial yang selaras dengan nilai-nilai Islam. 

Hubungan Kompleks antara Religiusitas dan Kreativitas 

Literatur menyajikan gambaran yang bernuansa tentang hubungan antara religiusitas 

dan kreativitas. Hubungan ini tidak selalu positif dan sangat bergantung pada jenis 

religiusitas yang diukur. 

Sebuah studi oleh El-Haq (2016) di Mesir menemukan hubungan negatif antara 

fundamentalisme agama dan kreativitas (diukur dengan tugas penggunaan alternatif untuk 

batu bata dan klip kertas). Namun, mereka juga menemukan bahwa hubungan negatif ini 

dimediasi oleh "kebutuhan akan kognisi" (need for cognition). Ini menunjukkan bahwa 

fundamentalisme (sebagai sikap kognitif yang tertutup) dapat menghambat kreativitas, 

tetapi bukan religiusitas itu sendiri. 



 

16 
 

Sebaliknya, studi lain menemukan hubungan positif ketika religiusitas bersifat 

intrinsik dan reflektif. Şahin (2023) meneliti mahasiswa di Turki dan menemukan bahwa 

motivasi agama intrinsik berkorelasi positif dengan disposisi berpikir kritis. Meskipun 

religiusitas intrinsik juga berkorelasi dengan "pemikiran dikotomis" (hitam-putih), yang 

sejalan dengan struktur biner dalam teologi Islam (surga/neraka, baik/buruk), iman Islam 

juga secara eksplisit mendorong individu untuk berpikir dan mempertanyakan (melalui 

seruan untuk ta'aqqul dan tafakkur di Al-Qur'an). Para penulis menyimpulkan bahwa 

religiusitas intrinsik yang dibentuk oleh iman Islam dapat menciptakan kecenderungan 

untuk kedua gaya kognitif tersebut, melindungi individu dari kekakuan pemikiran dikotomis 

dengan sekaligus mendukung disposisi berpikir kritis (Şahin et al., 2023). Temuan ini 

menunjukkan bahwa PjBL, dengan penekanannya pada inkuiri dan pemecahan masalah 

(yang membutuhkan kognisi tinggi dan pemikiran kritis), sangat cocok untuk memupuk 

jenis religiusitas intrinsik dan reflektif yang justru mendukung kreativitas yang etis. 

Praktik Reflektif sebagai Jembatan 

Bagaimana PjBL menjembatani religiusitas dan kreativitas? Jawabannya terletak pada 

praktik reflektif. PjBL bukan hanya tentang "membuat" (making), tetapi juga tentang 

"memaknai" (meaning-making). 

Beberapa studi menyoroti kekuatan tulisan ekspresif (expressive writing) sebagai alat 

reflektif. Kurniawan et al. (2025, British Journal of Religious Education) meneliti "integrasi 

kognitif-emosional Islam" melalui tulisan ekspresif. Mereka membandingkan siswa 

madrasah dengan siswa sekolah negeri dan menemukan bahwa siswa madrasah (yang 

memiliki pembiasaan Islam yang intensif) secara konsisten menunjukkan pemahaman yang 

lebih dalam tentang konsep-konsep Islam dan merefleksikan nilai-nilai agama dalam tulisan 

mereka, bahkan tanpa diminta. Studi ini menyimpulkan bahwa pendidikan agama yang 

terintegrasi dengan pembiasaan di sekolah "memperkuat kemampuan reflektif siswa, baik 

secara kognitif maupun emosional" (Kurniawan et al., 2025). 

Dalam studi terkait (Kurniawan, 2025, Reading and Writing), ditemukan bahwa 

integrasi ajaran agama ke dalam tulisan ekspresif membantu siswa "mengelola kecemasan 

dan tantangan emosional secara efektif," yang pada gilirannya berkontribusi pada 

pertumbuhan spiritual dan kemampuan pemecahan masalah kognitif (Kurniawan et al., 

2025). Ahmed Ali Sulaiman et al. (2025) juga menemukan bahwa praktik reflektif yang 

terstruktur untuk pelajar EFL (Bahasa Inggris sebagai Bahasa Asing) secara signifikan 

meningkatkan tidak hanya kemahiran bahasa tetapi juga antusiasme akademik, ketenangan 

pikiran (peace of mind), dan kreativitas. 

PjBL menyediakan kerangka kerja yang ideal untuk praktik reflektif semacam ini. 

Proses proyek (misalnya, jurnal kemajuan, presentasi, dan evaluasi rekan) adalah titik-titik 

alami untuk refleksi terstruktur, di mana siswa dapat secara eksplisit menghubungkan 

tantangan proyek mereka dengan nilai-nilai agama, proses kognitif, dan pertumbuhan 

pribadi mereka. 

3. Peran Teknologi Digital dalam Implementasi PjBL-PAI 

Implementasi PjBL yang efektif dalam konteks modern hampir tidak dapat dipisahkan 

dari teknologi digital. Teknologi tidak hanya berfungsi sebagai alat bantu; ia dapat 

mentransformasi cara PjBL diimplementasikan, membuatnya lebih skalabel, menarik, dan 

kolaboratif. 

Contoh Platform dan Alat Digital: 

Penelitian menunjukkan berbagai alat digital yang digunakan untuk meningkatkan 

PjBL dalam Pendidikan Islam, yang berdampak langsung pada kreativitas dan kolaborasi. 

• Google Sites: Asyari (2024) meneliti penggunaan PjBL dengan Google Sites di 

program studi Tadris Fisika UIN Mataram. Menggunakan desain kuasi-eksperimental, 



 

17 
 

mereka menemukan "peningkatan signifikan" dalam kreativitas dan kolaborasi siswa. 

Platform ini memungkinkan pengalaman belajar yang lebih interaktif dan 

menyenangkan. 

• Media Sosial (Facebook): Sebuah studi penting oleh Alias (2013) di Malaysia menguji 

efektivitas pembelajaran berbasis Facebook untuk meningkatkan kreativitas siswa 

studi Islam di sekolah menengah. Dengan menggunakan Isman Instructional Design 

Model, mereka menemukan perbedaan yang signifikan dalam skor kreativitas (dalam 

menulis, pemecahan masalah, dan membuat moto dakwah) antara kelompok 

perlakuan (berbasis Facebook) dan kelompok kontrol. 

• Pengembangan Web dan Multimedia: Lestari (2019) menjelaskan pengembangan 

PjBL berbasis web untuk mata kuliah Media Pembelajaran di IAIN Kendari. Para 

mahasiswa PAI membuat materi ajar multimedia yang kreatif dan inovatif, yang 

kemudian diunggah ke YouTube, blog, dan SlideShare. Proses ini terbukti 

meningkatkan penguasaan belajar mahasiswa. Marini (2025) juga menemukan bahwa 

model PjBL berbasis website "secara signifikan meningkatkan kemampuan kreatif 

siswa" di tingkat sekolah dasar. 

Model Pedagogis Digital yang Teruji 

Di luar alat-alat individual, para peneliti telah mengembangkan model pedagogis 

terintegrasi yang menggabungkan PjBL, nilai-nilai Islam, dan teknologi digital. 

• Digital Project-Based Blended Learning (DPBBL): Kurniawan (2024) mengevaluasi 

model DPBBL di universitas-universitas di Kalimantan, Indonesia. Melibatkan 548 

siswa, studi mixed-methods ini menemukan peningkatan yang "signifikan secara 

statistik" dalam keterampilan berpikir kritis dan pemecahan masalah siswa setelah 

implementasi model DPBBL. 

• Model SMART: Sapiudin (2025) mengatasi keterbatasan dalam pengajaran ushul fiqh 

(yurisprudensi Islam). Mereka mengembangkan model "SMART" (Strategic, 

Meaningful, Active, Reflective, and Transformative). Model ini menggunakan 

integrasi digital untuk membangun penalaran hukum yang kritis-kontekstual dan 

terbukti secara kuantitatif "meningkatkan hasil belajar secara signifikan" 

• Model MASLAHAH: Hermawan (2025) merancang model untuk meningkatkan 

literasi hukum Islam dan moderasi beragama. Model "MASLAHAH" mereka—

sebuah akronim untuk delapan tahapan instruksional :Mapping Readiness (Kesiapan 

Pemetaan), Access Core Texts (Akses Teks Inti), Synthesize Concepts (Sintesis 

Konsep), Learn through Cases (Belajar melalui Kasus), Argue with Maqāṣid 

(Berdebat dengan Maqāṣid), Humanize with Moderation (Memanusiakan dengan 

Moderasi), Apply in Community Context (Menerapkan dalam Konteks Komunitas), 

and Highlight Reflections & Evaluate (Menyorot Refleksi & Mengevaluasi). —

menggunakan teknologi digital dan secara signifikan meningkatkan literasi hukum, 

penalaran maṣlaḥah, dan karakter moderat siswa. 

Teknologi Baru: AI dan VR 

Teknologi yang lebih baru seperti Artificial Intelligence (AI) dan Virtual Reality (VR) 

juga mulai dieksplorasi, meskipun dengan catatan kehati-hatian. 

• AI: Andri Nirwana(2025) melakukan analisis SWOT integrasi AI dalam Pendidikan 

Islam. Mereka menemukan AI "secara signifikan meningkatkan" pembelajaran 

kognitif dan psikomotorik (misalnya, pelatihan tilawah Al-Qur'an atau praktik shalat). 

Namun, AI tetap "terbatas dalam menumbuhkan pembelajaran afektif," karena tidak 

memiliki kecerdasan emosional manusia dan kemampuan untuk memberikan 

bimbingan moral dan etika, yang sangat penting dalam PAI (Andri Nirwana, 2025). 

• VR: Asril (2023) mengembangkan alat pembelajaran berbasis VR untuk pendidikan 



 

18 
 

agama Islam di SDIT, khususnya untuk pengajaran manasik Haji. Produk ini terbukti 

"secara signifikan meningkatkan kekonkretan, keaslian, dan kenikmatan" proses 

belajar, memberikan "dimensi dan pengalaman baru" bagi siswa (Asril et al., 2023).  

Singkatnya, teknologi digital adalah akselerator yang kuat untuk PjBL-PAI, terutama 

dalam menumbuhkan kreativitas, kolaborasi, dan pemikiran kritis. Namun, tantangan tetap 

ada, terutama dalam memastikan bahwa domain afektif (karakter religius) tidak tertinggal 

dan bahwa sumber daya tersedia secara merata. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Analisis literatur mengungkapkan sebuah konsensus yang kuat: PjBL yang 

diintegrasikan dengan nilai-nilai Islam dan didukung secara strategis oleh teknologi digital 

adalah pendekatan yang sangat menjanjikan untuk menumbuhkan karakter religius dan 

kreativitas. Sintesis dari temuan ini (Scopus AI, 2025) menunjukkan bahwa keberhasilan 

terletak pada "trinitas" pedagogis: 

1. Pedagogi (PjBL): Menyediakan kerangka kerja (framework) yang otentik, kolaboratif, 

dan berpusat pada siswa untuk penyelidikan. 

2. Konten/Etos (Nilai-Nilai Islam): Memberikan "makna" (meaning), landasan etika, 

dan tujuan spiritual (telos) untuk proyek tersebut. 

3. Akselerator (Teknologi Digital): Meningkatkan keterlibatan (engagement), 

kolaborasi, kreativitas, dan skalabilitas. 

Namun, keberhasilan integrasi ini bergantung pada beberapa faktor penting dan 

menghadapi tantangan praktis yang signifikan: 

Implikasi untuk Pendidik dan Kepala Sekolah/madrasah 

Bagi guru PAI dan Kepala sekolah/madrasah, implikasi utamanya adalah pergeseran 

peran. Guru harus bertransisi dari menjadi "sumber pengetahuan" menjadi "fasilitator 

pembelajaran," "motivator," dan "model peran" (role model) (Siregar, 2020; Zamsiswaya , 

2024). Keberhasilan PjBL-PAI menuntut guru yang tidak hanya kompeten secara pedagogis 

dalam mengelola proyek, tetapi juga matang secara spiritual dan reflektif untuk 

membimbing siswa melalui dilema etika dan internalisasi nilai. Seperti yang ditunjukkan 

oleh Succarie (2024), "identitas iman" guru sangat penting.Institusi pendidikan Islam perlu 

berinvestasi besar-besaran dalam pengembangan profesional guru (Scopus AI, 2025). 

Pelatihan ini harus melampaui teknis PjBL dan mencakup pedagogi yang terintegrasi 

dengan iman, desain kurikulum berbasis nilai, dan literasi digital. 

Implikasi untuk Desain Kurikulum 

Kurikulum PAI perlu bergerak melampaui silabus berbasis konten yang kaku. Model 

seperti 4C/ID – four-component instructional design (van Merriënboer & Kirschner, 2018), 

DPBBL - Digital Project-Based Blended Learning (Kurniawan 2024), SMART - Strategic, 

Meaningful, Active, Reflective, and Transformative- (Sapiudin, 2025), dan MASLAHAH - 

Mapping Readiness, Access Core Texts, Synthesize Concepts, Learn through Cases, Argue 

with Maqāṣid , Humanize with Moderation, Apply in Community Context, and Highlight 

Reflections & Evaluate (Hermawan et al., 2025) menawarkan cetak biru yang sangat baik 

untuk kurikulum berbasis proyek yang terstruktur, skalabel, dan terintegrasi secara digital. 

Kurikulum ini harus secara eksplisit merancang Progressive Intended Learning Outcomes 

(PILO) tidak hanya untuk keterampilan kognitif tetapi juga untuk kompetensi karakter 

(Holgaard, 2020). 

Tantangan yang Perlu Diatasi 

Meskipun potensinya besar, implementasi PjBL-PAI menghadapi beberapa rintangan 

nyata yang diidentifikasi dalam literatur: 

 



 

19 
 

1. Mentalitas Berorientasi Nilai (Ujian): Tantangan terbesar mungkin bersifat budaya. 

Usman (2025) mencatat bahwa "pola pikir yang berorientasi pada nilai (ujian)" dan 

"fokus institusional pada metrik kinerja" menghambat penerapan yang konsisten. 

PjBL membutuhkan waktu, dan hasilnya (kreativitas, karakter) lebih sulit diukur 

dengan tes standar daripada hafalan. 

2. Keterbatasan Sumber Daya: Banyak model PjBL digital yang sukses bergantung pada 

akses ke teknologi dan internet. Ampo(2025) mencatat dalam studi mereka bahwa 

siswa "berjuang untuk menggunakan alat digital karena mereka kekurangan sumber 

daya." Kesenjangan digital ini dapat memperburuk ketidakadilan pendidikan jika 

PjBL hanya dapat diimplementasikan di sekolah-sekolah yang memiliki sumber daya 

yang baik. 

3. Kompleksitas Asesmen: Menilai PjBL itu rumit (Leiva-Presa, 2024). Guru 

membutuhkan rubrik yang kuat yang tidak hanya mengevaluasi produk akhir, tetapi 

juga prosesnya: kolaborasi, pemikiran kritis, dan pertumbuhan karakter (Guo, 2020; 

Ampo, 2025). 

4. Internalisasi Nilai yang Dangkal: Ada bahaya bahwa PjBL-PAI hanya menjadi "PjBL 

dengan stiker Islami." Zulfatmi (2023) mengkritik model pembelajaran nilai yang ada 

karena "belum mampu memfasilitasi siswa untuk berpikir kritis, menyelesaikan 

konflik nilai, dan menginternalisasi nilai," yang berdampak pada kesadaran siswa 

untuk menerapkan nilai-nilai tersebut. Ini menekankan perlunya desain proyek yang 

benar-benar otentik dan refleksi yang mendalam. 

 

KESIMPULAN 

Pendidikan Islam berada di persimpangan jalan. Tuntutan abad ke-21 akan kreativitas 

dan pemikiran kritis, ditambah dengan kebutuhan abadi untuk membangun karakter religius 

yang kokoh, mengharuskan adanya pergeseran dari pedagogi tradisional. Project-Based 

Learning (PjBL) muncul sebagai strategi yang paling menjanjikan untuk menjembatani 

kesenjangan ini. 

Artikel ini telah menunjukkan, melalui sintesis literatur yang luas, bahwa PjBL lebih 

dari sekadar metode pengajaran; ia adalah sebuah kerangka kerja holistik. Ketika 

diimplementasikan secara otentik, PjBL menumbuhkan karakter religius (seperti tanggung 

jawab, empati, dan kejujuran) melalui proses kolaboratif yang menuntut praktik nilai-nilai 

tersebut. Ia mengasah kreativitas, yang didefinisikan kembali melalui lensa Islam sebagai 

inovasi yang etis, bermanfaat, dan berlandaskan ijtihad, bukan sekadar kebaruan. 

Keberhasilan PjBL dalam konteks Islam sangat bergantung pada dua faktor: identitas 

dan religiusitas guru sebagai fasilitator nilai, dan integrasi teknologi digital yang bijaksana 

sebagai akselerator. Model-model baru seperti DPBBL, SMART, dan MASLAHAH 

menunjukkan jalan ke depan untuk PjBL yang skalabel dan terintegrasi secara digital dalam 

studi Islam, dari fiqh hingga sains. 

Namun, tantangan tetap ada. Perlawanan institusional, kesenjangan sumber daya, dan 

kompleksitas asesmen afektif adalah rintangan nyata. Ke depan, penelitian sangat 

diperlukan. Studi longitudinal berskala besar dibutuhkan untuk memvalidasi dampak jangka 

panjang dari PjBL-PAI (Scopus AI, 2025). Penelitian lebih lanjut juga diperlukan tentang 

bagaimana teknologi baru seperti AI dan VR dapat dirancang untuk melayani domain afektif 

dan etika, bukan hanya kognitif (Andri Nirwana, 2025). 

Pada akhirnya, PjBL menawarkan jalan bagi Pendidikan Islam untuk memenuhi 

tujuan gandanya: menciptakan siswa yang tidak hanya "tahu" tentang Islam, tetapi juga 

"menjadi" Muslim yang reflektif, kreatif, dan berkontribusi secara welas asih terhadap dunia 

yang kompleks. 



 

20 
 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Al-Karasneh, S. M., & Saleh, A. M. J. (2010). Islamic perspective of creativity: A model for teachers 

of social studies as leaders. Procedia - Social and Behavioral Sciences, 2(2), 412–426. 

https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2010.03.036 

Ampo, W. M. G., Deguit, E. O., Cano, L. M. B., & Baguio, L. N. (2025). English Major Students’ 

Experiences in Digitizing Contemporary Written Stories into Film through a Project-Based 

Learning Approach in a State University in the Philippines. International Journal of Learning, 

Teaching and Educational Research, 24(6), 890–908. https://doi.org/10.26803/ijlter.24.6.40 

Andri Nirwana, A. N., Rifai, A., Ali, M., Ali Mustofa, T., Vambudi, V. N., Maksum, M. N. R., & 

Umar Budihargo, M. (2025). SWOT Analysis of AI Integration in Islamic Education: 

Cognitive, Affective, and Psychomotor Impacts. Qubahan Academic Journal, 5(1), 476–503. 

https://doi.org/10.48161/qaj.v5n1a1498 

Anshori, I. (2021). Problem-Based Learning Remodelling Using Islamic Values Integration and 

Sociological Research in Madrasas. International Journal of Instruction, 14(2), 421–442. 

Campos-Roca, Y. (2021). Multidisciplinary Project-Based Learning: Improving Student Motivation 

for Learning Signal Processing. IEEE Signal Processing Magazine, 38(3), 62–72. 

https://doi.org/10.1109/MSP.2021.3053538 

Farida, I., & Munandar, A. (2017). Project-based teaching and learning design for internalization of 

environmental literacy with islamic values. Jurnal Pendidikan IPA Indonesia, 6(2), 277–284. 

https://doi.org/10.15294/jpii.v6i2.9452 

Guo, P., Saab, N., Post, L. S., & Admiraal, W. (2020). A review of project-based learning in higher 

education: Student outcomes and measures. International Journal of Educational Research, 

102. https://doi.org/10.1016/j.ijer.2020.101586 

Hady, M. S., Aziz, R., Nuqul, F. L., Mahpur, M., Nashori, F., & Alribdi, N. I. (2025). Strategies for 

Fostering Prosocial Behavior: A Mixed Methods Study in Indonesian Islamic Schools. Jurnal 

Pendidikan Agama Islam, 22(1), 140–156. https://doi.org/10.14421/jpai.v22i1.10668 

Hermawan, W., Supriyadi, T., & Kurniawan, C. S. (2025). Designing a Pedagogical Model for 

Islamic Legal Literacy and Religious Moderation in Contemporary Digital Contexts. Journal 

of Social Studies Education Research, 16(3), 209–237. 

Jang, S.-H. (2022). Case Analysis of Overseas Countries in Project-based Learning for Vocational 

Education and Workforce Development. International Journal of Emerging Technology and 

Advanced Engineering, 12(4), 78–85. https://doi.org/10.46338/ijetae0422_11 

Kokotsaki, D., Menzies, V., & Wiggins, A. (2016). Project-based learning: A review of the literature. 

Improving Schools, 19(3), 267–277. https://doi.org/10.1177/1365480216659733 

Kurniawan, D., Masitoh, S., Bachri, B. S., Wahyuningsih, T., Mulawarman, W. G., & Vebibina, A. 

(2024). Evaluation of Digital Project Based Blended Learning Model to Improve Students' 

Critical Thinking and ProblemSolving Skills. Journal of Ecohumanism, 3(8), 1875–1895. 

https://doi.org/10.62754/joe.v3i8.4847 

Kurniawan, R., Bakti, I. K., Firmansyah, M., Bahri, R., & Kholis, N. (2025). Islamic emotional-

cognitive integration: how Islamic education shapes students’ cognitive processes and 

outcomes through expressive writing. British Journal of Religious Education. 

https://doi.org/10.1080/01416200.2025.2523385 

Kurniawan, R., Bulan, S., Kholis, N., Suryani, S., & Kusaeri, K. (2025). Cognitive religious 

alignment in expressive writing: Insights from Islamic schools. Reading and Writing (South 

Africa), 16(1). https://doi.org/10.4102/rw.v16i1.528 

Latjompoh, M., Gonibala, A., Ahmad, J., Al-Zou’bi, R. M., Alanazi, A. A., Nasir, N. I. R. F., & 

Damopolii, I. (2025). Meaning-Based Learning: Integration of Islamic Values to Empower 

Students' Moral Sensitivity in Science Learning. Educational Process: International Journal, 

17. https://doi.org/10.22521/edupij.2025.17.398 

Leiva-Presa, À., Benejam, L., Grau-Carrión, S., Badosa, A., López, E., & Díaz, J. (2024). Analysis 

and improvement of assessment and monitoring tools for project-based/ problem-based 

learning activities. Educar, 60(1), 137–156. https://doi.org/10.5565/rev/educar.1784 



 

21 
 

Mardatillah, F., Gumilang, R. M., Wahyudi, M. A., Rawanita, M., & Muhammad, M. (2025). 

EPISTEMOLOGICAL RECONSTRUCTION OF ISLAMIC EDUCATION: DEVELOPING 

A TRANSFORMATIVE PEDAGOGICAL MODEL TO FOSTER CREATIVITY. Jurnal 

Ilmiah Peuradeun, 13(2), 1071–1094. https://doi.org/10.26811/peuradeun.v13i2.2200 

Marini, A., Safitri, D., Niladini, A., Zahari, M., Dewiyani, L., & Muawanah, U. (2025). Developing 

a website integrated with project-based learning: Evidence of stimulating creativity among 

elementary school students in Indonesia. Social Sciences and Humanities Open, 11. 

https://doi.org/10.1016/j.ssaho.2025.101402 

Ökmen, B., Şahİn, Ş., & Kiliç, A. (2022). THE EFFECT OF PROJECT-BASED CHARACTER 

AND VALUES EDUCATION COURSE ON STUDENTS’ KNOWLEDGE, SKILLS, 

VALUES AND ATTITUDES. Milli Egitim, 51(236), 2947–2968. 

https://doi.org/10.37669/milliegitim.942450 

Purwati, N., Handayani, B. S., & Fadli, A. (2023). Metacognitional skills of Madrasah Tsanawiyah 

students in West Lombok in integrated science learning with Islamic value. AIP Conference 

Proceedings, 2619. https://doi.org/10.1063/5.0123944 

Sánchez-García, R., & Reyes-de-Cózar, S. (2025). Enhancing Project-Based Learning: A 

Framework for Optimizing Structural Design and Implementation—A Systematic Review 

with a Sustainable Focus. Sustainability (Switzerland), 17(11). 

https://doi.org/10.3390/su17114978 

Sapiudin, S., Supriyadi, T., Rijal, A., & Mulyono, D. (2025). Developing a Digitally Integrated 

Critical-Contextual Learning Model of Ushul Fiqh for Future Islamic Education Teachers. 

International Journal of Learning, Teaching and Educational Research, 24(6), 653–671. 

https://doi.org/10.26803/ijlter.24.6.30 

Scopus AI. (2025, November 12). Project-Based Learning in Islamic Education: Fostering 

Religiosity Character and Creativity. [Generated Report]. 

Siregar, H. L., Hakam, K. A., & Komalasari, K. (2020). Application of project based learning (PJBL) 

in islamic religious education courses (an alternative solution to the problem of learning PAI 

at PTU). Journal of Critical Reviews, 7(1), 21–28. https://doi.org/10.22159/jcr.07.01.05 

Succarie, A. (2024). Examining the Implications of Islamic Teacher Education and Professional 

Learning: Towards Professional Identity Renewal in Islamic Schools. Education Sciences, 

14(11). https://doi.org/10.3390/educsci14111192 

Usman, T. (2025). Exploring Islamic-Oriented Cooperative Learning through Faith-Driven 

Collaboration in among University Students in Islamic Education Courses. International 

Journal of Learning, Teaching and Educational Research, 24(9), 922–939. 

https://doi.org/10.26803/ijlter.24.9.44 

van Merriënboer, J. J. G., & Kester, L. (2014). The four-component instructional design model: 

Multimedia principles in environments for complex learning. The Cambridge Handbook of 

Multimedia Learning, Second Edition, 104–148. 

https://doi.org/10.1017/CBO9781139547369.007 

van Merriënboer, J. J. G., & Kirschner, P. A. (2018). 4C/ID in the context of instructional design 

and the learning sciences. International Handbook of the Learning Sciences, 169–179. 

https://doi.org/10.4324/9781315617572. 

Zamsiswaya, Z., Mounadil, A. I., & Abdel-Latief, S. (2024). Teacher identity, Islamic behavior, and 

project-based learning methods for madrasah teachers: A phenomenological approach. 

Cakrawala Pendidikan, 43(2), 344–357. https://doi.org/10.21831/cp.v43i2.51909. 

Zulfatmi. (2023). LEARNING THE VALUES OF RELIGIOUS MODERATION IN MADRASAH 

ALIYAH: MODEL ANALYSIS. Jurnal Ilmiah Peuradeun, 11(2), 551–568. 

https://doi.org/10.26811/peuradeun.v11i2.1006. 


