Vol 10 No. 01 Januari 2026
Jurnal Ilmiah Multidisipliner (JIM) eISSN: 2118-7300

PROJECT BASED LEARNING (PJBL) DALAM PENDIDIKAN
ISLAM: STRATEGI MENUMBUHKAN KARAKTER RELIGIUS
DAN KREATIVITAS SISWA

Abdul Rasyid Suharto Pua Upa?l, Sri Murhayati?, Yuliharti®
32590414739@students.uin-suska.ac.id, sri.murhayati@uin-suska.ac.id?, yuliharti@uin-
suska.ac.id®
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia

ABSTRAK

Pendidikan di era abad ke-21 menuntut pergeseran dari pembelajaran pasif berbasis hafalan menuju
pendekatan yang lebih holistik, aktif, dan berpusat pada siswa. Pendidikan Islam, dengan tujuannya
untuk membentuk individu yang utuh (insan kamil) secara intelektual, spiritual, dan moral,
menghadapi tantangannya sendiri dalam mengintegrasikan nilai-nilai inti dengan keterampilan
praktis. Model pedagogi yang kaku dan tradisional seringkali gagal menumbuhkan potensi kreatif
dan kemandirian berpikir kritis siswa. Artikel ini mengkaji Project-Based Learning (PjBL) sebagai
strategi pedagogis transformatif dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAIl). Berdasarkan
tinjauan literatur sistematis dan analisis terhadap berbagai studi empiris, artikel ini berargumen
bahwa PjBL yang diintegrasikan secara cermat dengan nilai-nilai Islam dan didukung oleh teknologi
digital, dapat secara signifikan menumbuhkan karakter religius sekaligus mengasah kreativitas
siswa. Analisis menunjukkan bahwa PjBL memfasilitasi pengembangan karakter melalui proses
kolaboratif dan pemecahan masalah otentik. Sementara itu, kreativitas—yang didefinisikan ulang
dari perspektif Islam sebagai upaya yang selaras dengan syariah dan bermanfaat bagi sosial—
dipupuk melalui tugas-tugas terbuka (open-ended) dan praktik reflektif. Peran identitas dan
religiusitas guru muncul sebagai faktor kunci yang memediasi keberhasilan implementasi PjBL.
Artikel ini juga membahas berbagai model digital (seperti DPBBL, SMART, dan MASLAHAH)
dan teknologi baru (Al, VR) yang memperkaya PjBL, sambil mencatat tantangan terkait sumber
daya, pelatihan guru, dan internalisasi nilai afektif.

Kata Kunci: Project-Based Learning (PjBL), Pendidikan Islam, Karakter Religius, Kreativitas,
Teknologi Pendidikan, Model Pembelajaran.

ABSTRACT

Education in the 21st century demands a shift from passive, rote-based learning to a more holistic,
active, and student-centered approach. Islamic Education, with its goal of forming intellectually,
spiritually, and morally complete individuals (insan kamil), faces its own challenges in integrating
core values with practical skills. Rigid and traditional pedagogical models often fail to foster
students' creative potential and independent critical thinking. This article examines Project-Based
Learning (PjBL) as a transformative pedagogical strategy in the context of Islamic Religious
Education (PAI). Based on observations from a systematic literature analysis and various empirical
studies, the article argues that PjBL, carefully integrated with Islamic values and supported by
digital technology, can significantly foster both religious character and student creativity. The
analysis shows that PjBL facilitates character development through collaborative processes and
authentic problem-solving. Meanwhile, creativity—redefined from an Islamic perspective as an
endeavor that is compliant with sharia and socially beneficial—is fostered through open-ended
assignments and reflective practice. The role of teacher identity and religiosity emerged as key
factors mediating the success of Project-Based Learning (PjBL) implementation. This article also
discusses various digital models (such as DPBBL, SMART, and MASLAHAH) and new technologies
(Al, VR) that enhance PjBL, while also addressing challenges related to resources, teacher training,
and the internalization of affective values.

Keywords: Project-Based Learning (PjBL), Islamic Education, Religious Character, Creativity,
Educational Technology, Learning Models.

12


mailto:32590414739@students.uin-suska.ac.id1
mailto:sri.murhayati@uin-suska.ac.id2
mailto:yuliharti@uin-suska.ac.id3
mailto:yuliharti@uin-suska.ac.id3

PENDAHULUAN

Tuntutan era digital dan globalisasi telah mengubah lanskap pendidikan secara
fundamental. Institusi pendidikan tidak lagi hanya diharapkan untuk mentransfer
pengetahuan, tetapi juga untuk membekali siswa dengan serangkaian keterampilan
kompleks yang dikenal sebagai "keterampilan abad ke-21," yang mencakup komunikasi,
kolaborasi, pemikiran kritis, dan kreativitas (Jang, 2022). Dalam konteks ini, Pendidikan
Islam (PAI) menghadapi tantangan ganda: pertama, memenuhi tuntutan keterampilan
kontemporer ini, dan kedua, tetap setia pada mandat intinya untuk menanamkan nilai-nilai
spiritual dan membentuk karakter moral yang kokoh (Mardatillah et al., 2025).

Secara historis, sebagian praktik Pendidikan Islam di Indonesia masih terfokus pada
model pedagogi tradisional yang cenderung kaku dan berpusat pada guru (teacher-centered)
(Mardatillah et al., 2025). Meskipun efektif untuk penguasaan pengetahuan doktrinal dasar,
pendekatan ini seringkali kurang memadai dalam merangsang kreativitas, pemikiran Kritis,
dan kemampuan siswa untuk mengontekstualisasikan nilai-nilai agama dalam menghadapi
masalah dunia nyata. Akibatnya, ada kesenjangan antara cita-cita luhur Pendidikan Islam—
untuk menghasilkan lulusan yang saleh, kreatif, mandiri, dan terlibat secara sosial—dan
realitas hasil pembelajaran di kelas (Zulfatmi, 2023).

Menanggapi kesenjangan ini, para akademisi dan praktisi pendidikan telah
mengeksplorasi berbagai model pembelajaran aktif. Salah satu model yang paling menonjol
adalah Project-Based Learning (PjBL). PjBL adalah pendekatan pedagogis yang berpusat
pada siswa di mana mereka memperoleh pengetahuan dan keterampilan melalui proses
penyelidikan yang diperpanjang (extended inquiry) yang terstruktur seputar pertanyaan atau
masalah yang kompleks, otentik, dan dirancang dengan cermat (Kokotsaki et al., 2016;
Sanchez-Garcia & Reyes-de-Cdzar, 2025).

Dalam konteks Pendidikan Islam, PjBL menawarkan potensi unik. la menjanjikan
pergeseran dari "belajar tentang agama" menjadi "belajar melalui pengalaman keagamaan
yang bermakna." Dengan merancang proyek yang mengharuskan siswa untuk menerapkan
nilai-nilai Islam dalam memecahkan masalah nyata—baik itu isu lingkungan, keadilan
sosial, atau tantangan digital—PjBL dapat menjembatani ranah kognitif (pengetahuan),
afektif (nilai/karakter), dan psikomotorik (keterampilan) (Andri Nirwana, 2025).

Namun, integrasi PjBL ke dalam Pendidikan Islam bukanlah tanpa tantangan. la
memerlukan lebih dari sekadar mengadopsi teknik baru; ia menuntut rekonstruksi
epistemologis tentang bagaimana pengetahuan agama diajarkan dan diinternalisasi
(Mardatillah et al., 2025). Lebih jauh lagi, ia mengangkat pertanyaan kritis: Bagaimana
PjBL dapat dirancang secara spesifik untuk menumbuhkan "karakter religius"? Dan
bagaimana "kreativitas" didefinisikan dan dinilai dalam kerangka pedagogi Islam?

Artikel ini bertujuan untuk mengeksplorasi titik temu antara PjBL, Pendidikan Islam,
karakter religius, dan kreativitas. Dengan memanfaatkan sintesis penelitian dari berbagai
studi kasus, tinjauan literatur, dan analisis model di Indonesia dan konteks Muslim lainnya
(Scopus Al, 2025), artikel ini akan membahas :

1. Prinsip-prinsip inti dan model PjBL serta relevansinya bagi Pendidikan Islam.

2. Mekanisme spesifik di mana PjBL dapat menumbuhkan karakter religius.

3. Peran PjBL dalam mengasah kreativitas, yang ditinjau dari perspektif Islam.

4. Peran vital teknologi digital sebagai akselerator dan tantangan dalam implementasi

PjBL di lembaga pendidikan Islam.

Pada akhirnya, artikel ini berargumen bahwa PjBL, ketika diimplementasikan dengan
landasan filosofis Islam yang kuat dan identitas guru yang saleh, berfungsi sebagai strategi
pedagogis yang kuat untuk mempersiapkan siswa Muslim menghadapi kompleksitas abad
ke-21 dengan karakter yang teguh dan pikiran yang kreatif.

13



METODOLOGI

Dalam penelitian ini, penulis menggunakan metode kualitatif. Pendekatan ini dipiih
karena penulis dapat dengan mudah memahami secara mendalam dan memanfaatkan studi
literatur yang luas dimana data yang diperlukan dapat dikumpulkan dari sumber utama yaitu
artikel-artikel ilmiah akademik dari berbagai journal. Dalam melakukan pelacakan artike-
artikel ilmiah dan pemetaan sebagain konsep, penulis menggunakan “Scite” dan “Scopus
ATI” dan selanjutnya penulis mebuat sintetis literatur yang yang telah diperoleh.

Analisis dan Temuan Utama

Sintesis dari literatur yang tersedia menyoroti tiga area temuan utama di mana PjBL
bersinggungan dengan Pendidikan Islam: (1) perannya dalam menumbuhkan karakter
religius, (2) potensinya untuk mengasah kreativitas, dan (3) peran mediasi teknologi digital
dalam proses tersebut.

1. PjBL sebagai Strategi Menumbuhkan Karakter Religius

Salah satu klaim paling kuat untuk adopsi PjBL dalam PAI adalah potensinya untuk
melampaui pembelajaran kognitif dan secara langsung membentuk karakter religius. Ini
terjadi melalui tiga mekanisme utama: proses PjBL itu sendiri, integrasi konten nilai, dan
peran sentral guru.

Proses PjBL sebagai Pembentuk Karakter:

Tidak seperti pembelajaran konvensional di mana nilai-nilai sering diajarkan secara
abstrak, PjBL menempatkan siswa dalam situasi yang menuntut mereka untuk
mempraktikkan nilai-nilai tersebut. Sifat PjBL yang kolaboratif, otonom, dan berorientasi
pada tujuan jangka panjang secara inheren menumbuhkan sifat-sifat karakter.

Sebuah studi oleh Okmen et al. (2022) meneliti dampak mata kuliah pendidikan
karakter dan nilai yang dirancang menggunakan PjBL. Hasilnya menunjukkan perbedaan
signifikan dalam "sikap terhadap pembelajaran kooperatif" dan "nilai-nilai kemanusiaan"
siswa, terutama dalam dimensi tanggung jawab, persahabatan, dan kejujuran. Lebih lanjut,
metode ini berkontribusi positif pada keterampilan sosial seperti empati, kepemimpinan,
dan ketegasan (Okmen et al., 2022). Dalam konteks PAI, proses kolaboratif ini dapat
dibingkai ulang sebagai tindakan spiritual. Usman (2025), dalam mengeksplorasi
pembelajaran kooperatif berorientasi Islam, menemukan bahwa ketika diresapi dengan
nilai-nilai seperti ta'awun (tolong-menolong), ukhuwah (persaudaraan), dan ikhlas
(ketulusan), pembelajaran kooperat—sebuah komponen inti PjBL—bertransformasi
menjadi "tindakan pedagogis dan spiritual, (ibadah)" yang mempromosikan pencapaian
akademik sekaligus pengembangan moral (Usman, 2025).

Integrasi Konten: Menjadikan Nilai Bermakna

PjBL memungkinkan integrasi nilai-nilai Islam secara otentik ke dalam kurikulum,
bukan sebagai tambahan, tetapi sebagai inti dari proyek itu sendiri. Pendekatan ini sering
disebut sebagai "Pembelajaran Berbasis Makna™ (Meaning-Based Learning). Latjompoh
(2025) meneliti integrasi nilai-nilai Islam ke dalam pembelajaran sains (biologi). Mereka
menemukan bahwa mengikat konsep-konsep ilmiah dengan nilai-nilai yang terkandung
dalam Al-Qur'an dan Hadis membantu siswa menyadari "kebaikan yang melekat" dalam
konsep-konsep ilmiah tersebut. Proses ini tidak hanya membantu siswa mempelajari konsep
ilmiah, tetapi juga "makna yang lebih dalam," yang pada akhirnya meningkatkan sensitivitas
moral mereka (Latjompoh, 2025).

Demikian pula, (2018) menemukan bahwa pembelajaran sains yang diintegrasikan
dengan nilai-nilai Islam memberikan kesempatan bagi siswa untuk menghubungkan
pengetahuan sains dengan konsep dan pengalaman mereka dalam kehidupan nyata sebagai
seorang Muslim. Hal ini membuat pembelajaran terasa "bermakna™ dan secara signifikan
meningkatkan hasil belajar siswa dibandingkan dengan pembelajaran konvensional

14



(Purwati, 2018; lihat juga Purwati, 2023).
Peran Guru: Identitas dan Religiusitas sebagai Kunci

Keberhasilan PjBL dalam membentuk karakter religius sangat bergantung pada
fasilitator. Berbeda dengan model teknokratis murni, dalam PjBL-PAI, guru bukanlah
sekadar manajer proyek; mereka adalah murabbi (pendidik), teladan, dan mediator nilai.

Studi fenomenologis oleh Zamsiswaya (2024) terhadap guru akidah akhlak di
madrasah aliyah menemukan bahwa identitas, perilaku Islami, dan kreativitas identitas guru
memainkan peran penting dalam cara mereka mengembangkan metode PjBL itu sendiri.
Keyakinan pribadi guru menyediakan kerangka naratif yang dimotivasi secara religius yang
membantu mereka menafsirkan pengalaman mereka. Studi ini menyimpulkan bahwa
identitas dan perilaku Islami guru dapat "meningkatkan" metode PjBL, yang pada gilirannya
meningkatkan pemikiran ilmiah dan perilaku Islami siswa. Succarie (2024), dalam konteks
sekolah Islam di Australia, memperkuat temuan ini. Studi wawancara semi-terstruktur
menemukan bahwa kualifikasi pascasarjana dalam pendidikan Islam "mencerahkan dan
memberdayakan” guru menuju praktik profesional yang "berpusat pada iman" (faith-
centered). Pendidikan sekuler memberi mereka "izin mengajar," tetapi pendidikan Islam
menanamkan "tujuan mengajar"

Lingkungan sekolah secara keseluruhan juga memainkan peran. Hady (2025)
menemukan bahwa dalam studi mixed-methods di sekolah menengah pertama Islam di
Indonesia, iklim sekolah (terutama hubungan teman sebaya dan rasa memiliki) dan praktik
di kelas (pengajaran positif dan dorongan guru) secara signifikan berkontribusi dalam
menumbuhkan perilaku prososial siswa
2. PjBL dan Peranannya dalam Mengasah Kreativitas

Pilar kedua dari judul artikel ini adalah kreativitas. PjBL sering disebut-sebut sebagai
metode unggul untuk menumbuhkan kreativitas karena sifatnya yang open-ended dan
berorientasi pada solusi baru (Campos-Roca, 2021). Namun, dalam konteks Pendidikan
Islam, konsep "kreativitas™ itu sendiri perlu ditinjau dan didefinisikan secara cermat.
Mendefinisikan Kreativitas dari Perspektif Islam

Kreativitas dalam perspektif Islam tidaklah "bebas nilai" (value-free). Al-Karasneh
dan Saleh (2010), melalui analisis isi ayat-ayat Al-Qur'an, mengidentifikasi fitur-fitur utama
kreativitas dari perspektif Islam. Kreativitas dipandang sebagai bagian dari pemenuhan
tugas khalifah (wakil) di muka bumi, memperkuat hubungan dengan Allah, dan melayani
masyarakat. Oleh karena itu, kreativitas yang Islami memiliki landasan fundamental yang
jelas: (1) ketulusan (ikhlas), (2) kesesuaian dengan syariah, (3) produk yang bermanfaat
(maslahat), (4) penggunaan sarana yang halal, (5) sistem etika dan moral, (6) ijtihad
(penalaran hukum independen), dan (7) penolakan terhadap taqlid (imitasi buta). Definisi
ini sangat penting. Ini berarti bahwa PjBL dalam PAI tidak hanya bertujuan untuk kreativitas
dalam arti menghasilkan produk baru (estetika atau teknis), tetapi juga kreativitas dalam
pemecahan masalah etis dan sosial yang selaras dengan nilai-nilai Islam.

Hubungan Kompleks antara Religiusitas dan Kreativitas

Literatur menyajikan gambaran yang bernuansa tentang hubungan antara religiusitas
dan kreativitas. Hubungan ini tidak selalu positif dan sangat bergantung pada jenis
religiusitas yang diukur.

Sebuah studi oleh El-Haq (2016) di Mesir menemukan hubungan negatif antara
fundamentalisme agama dan kreativitas (diukur dengan tugas penggunaan alternatif untuk
batu bata dan klip kertas). Namun, mereka juga menemukan bahwa hubungan negatif ini
dimediasi oleh "kebutuhan akan kognisi” (need for cognition). Ini menunjukkan bahwa
fundamentalisme (sebagai sikap kognitif yang tertutup) dapat menghambat kreativitas,
tetapi bukan religiusitas itu sendiri.

15



Sebaliknya, studi lain menemukan hubungan positif ketika religiusitas bersifat
intrinsik dan reflektif. Sahin (2023) meneliti mahasiswa di Turki dan menemukan bahwa
motivasi agama intrinsik berkorelasi positif dengan disposisi berpikir kritis. Meskipun
religiusitas intrinsik juga berkorelasi dengan "pemikiran dikotomis™ (hitam-putih), yang
sejalan dengan struktur biner dalam teologi Islam (surga/neraka, baik/buruk), iman Islam
juga secara eksplisit mendorong individu untuk berpikir dan mempertanyakan (melalui
seruan untuk ta'aqqul dan tafakkur di Al-Qur'an). Para penulis menyimpulkan bahwa
religiusitas intrinsik yang dibentuk oleh iman Islam dapat menciptakan kecenderungan
untuk kedua gaya kognitif tersebut, melindungi individu dari kekakuan pemikiran dikotomis
dengan sekaligus mendukung disposisi berpikir kritis (Sahin et al., 2023). Temuan ini
menunjukkan bahwa PjBL, dengan penekanannya pada inkuiri dan pemecahan masalah
(yang membutuhkan kognisi tinggi dan pemikiran kritis), sangat cocok untuk memupuk
jenis religiusitas intrinsik dan reflektif yang justru mendukung kreativitas yang etis.
Praktik Reflektif sebagai Jembatan

Bagaimana PjBL menjembatani religiusitas dan kreativitas? Jawabannya terletak pada
praktik reflektif. PjBL bukan hanya tentang "membuat” (making), tetapi juga tentang
"memaknai” (meaning-making).

Beberapa studi menyoroti kekuatan tulisan ekspresif (expressive writing) sebagai alat
reflektif. Kurniawan et al. (2025, British Journal of Religious Education) meneliti "integrasi
kognitif-emosional Islam™ melalui tulisan ekspresif. Mereka membandingkan siswa
madrasah dengan siswa sekolah negeri dan menemukan bahwa siswa madrasah (yang
memiliki pembiasaan Islam yang intensif) secara konsisten menunjukkan pemahaman yang
lebih dalam tentang konsep-konsep Islam dan merefleksikan nilai-nilai agama dalam tulisan
mereka, bahkan tanpa diminta. Studi ini menyimpulkan bahwa pendidikan agama yang
terintegrasi dengan pembiasaan di sekolah "memperkuat kemampuan reflektif siswa, baik
secara kognitif maupun emosional” (Kurniawan et al., 2025).

Dalam studi terkait (Kurniawan, 2025, Reading and Writing), ditemukan bahwa
integrasi ajaran agama ke dalam tulisan ekspresif membantu siswa "mengelola kecemasan
dan tantangan emosional secara efektif,” yang pada gilirannya berkontribusi pada
pertumbuhan spiritual dan kemampuan pemecahan masalah kognitif (Kurniawan et al.,
2025). Ahmed Ali Sulaiman et al. (2025) juga menemukan bahwa praktik reflektif yang
terstruktur untuk pelajar EFL (Bahasa Inggris sebagai Bahasa Asing) secara signifikan
meningkatkan tidak hanya kemahiran bahasa tetapi juga antusiasme akademik, ketenangan
pikiran (peace of mind), dan kreativitas.

PjBL menyediakan kerangka kerja yang ideal untuk praktik reflektif semacam ini.
Proses proyek (misalnya, jurnal kemajuan, presentasi, dan evaluasi rekan) adalah titik-titik
alami untuk refleksi terstruktur, di mana siswa dapat secara eksplisit menghubungkan
tantangan proyek mereka dengan nilai-nilai agama, proses kognitif, dan pertumbuhan
pribadi mereka.

3. Peran Teknologi Digital dalam Implementasi PjBL-PAI

Implementasi PjBL yang efektif dalam konteks modern hampir tidak dapat dipisahkan
dari teknologi digital. Teknologi tidak hanya berfungsi sebagai alat bantu; ia dapat
mentransformasi cara PjBL diimplementasikan, membuatnya lebih skalabel, menarik, dan
kolaboratif.

Contoh Platform dan Alat Digital:

Penelitian menunjukkan berbagai alat digital yang digunakan untuk meningkatkan

PjBL dalam Pendidikan Islam, yang berdampak langsung pada kreativitas dan kolaborasi.
e Google Sites: Asyari (2024) meneliti penggunaan PjBL dengan Google Sites di
program studi Tadris Fisika UIN Mataram. Menggunakan desain kuasi-eksperimental,

16



mereka menemukan "peningkatan signifikan" dalam kreativitas dan kolaborasi siswa.
Platform ini memungkinkan pengalaman belajar yang lebih interaktif dan
menyenangkan.

e Media Sosial (Facebook): Sebuah studi penting oleh Alias (2013) di Malaysia menguiji
efektivitas pembelajaran berbasis Facebook untuk meningkatkan kreativitas siswa
studi Islam di sekolah menengah. Dengan menggunakan Isman Instructional Design
Model, mereka menemukan perbedaan yang signifikan dalam skor kreativitas (dalam
menulis, pemecahan masalah, dan membuat moto dakwah) antara kelompok
perlakuan (berbasis Facebook) dan kelompok kontrol.

e Pengembangan Web dan Multimedia: Lestari (2019) menjelaskan pengembangan
PjBL berbasis web untuk mata kuliah Media Pembelajaran di IAIN Kendari. Para
mahasiswa PAI membuat materi ajar multimedia yang kreatif dan inovatif, yang
kemudian diunggah ke YouTube, blog, dan SlideShare. Proses ini terbukti
meningkatkan penguasaan belajar mahasiswa. Marini (2025) juga menemukan bahwa
model PjBL berbasis website "secara signifikan meningkatkan kemampuan kreatif
siswa" di tingkat sekolah dasar.

Model Pedagogis Digital yang Teruji
Di luar alat-alat individual, para peneliti telah mengembangkan model pedagogis
terintegrasi yang menggabungkan PjBL, nilai-nilai Islam, dan teknologi digital.

e Digital Project-Based Blended Learning (DPBBL): Kurniawan (2024) mengevaluasi
model DPBBL di universitas-universitas di Kalimantan, Indonesia. Melibatkan 548
siswa, studi mixed-methods ini menemukan peningkatan yang "signifikan secara
statistik™ dalam keterampilan berpikir kritis dan pemecahan masalah siswa setelah
implementasi model DPBBL.

e Model SMART: Sapiudin (2025) mengatasi keterbatasan dalam pengajaran ushul figh
(yurisprudensi Islam). Mereka mengembangkan model "SMART" (Strategic,
Meaningful, Active, Reflective, and Transformative). Model ini menggunakan
integrasi digital untuk membangun penalaran hukum yang kritis-kontekstual dan
terbukti secara kuantitatif "meningkatkan hasil belajar secara signifikan"

e Model MASLAHAH: Hermawan (2025) merancang model untuk meningkatkan
literasi hukum Islam dan moderasi beragama. Model "MASLAHAH" mereka—
sebuah akronim untuk delapan tahapan instruksional :Mapping Readiness (Kesiapan
Pemetaan), Access Core Texts (Akses Teks Inti), Synthesize Concepts (Sintesis
Konsep), Learn through Cases (Belajar melalui Kasus), Argue with Magasid
(Berdebat dengan Maqasid), Humanize with Moderation (Memanusiakan dengan
Moderasi), Apply in Community Context (Menerapkan dalam Konteks Komunitas),
and Highlight Reflections & Evaluate (Menyorot Refleksi & Mengevaluasi). —
menggunakan teknologi digital dan secara signifikan meningkatkan literasi hukum,
penalaran maslahah, dan karakter moderat siswa.

Teknologi Baru: Al dan VR
Teknologi yang lebih baru seperti Artificial Intelligence (Al) dan Virtual Reality (VR)
juga mulai dieksplorasi, meskipun dengan catatan kehati-hatian.

e Al: Andri Nirwana(2025) melakukan analisis SWOT integrasi Al dalam Pendidikan
Islam. Mereka menemukan Al "secara signifikan meningkatkan™ pembelajaran
kognitif dan psikomotorik (misalnya, pelatihan tilawah Al-Qur'an atau praktik shalat).
Namun, Al tetap "terbatas dalam menumbuhkan pembelajaran afektif," karena tidak
memiliki kecerdasan emosional manusia dan kemampuan untuk memberikan
bimbingan moral dan etika, yang sangat penting dalam PAI (Andri Nirwana, 2025).

e VR: Asril (2023) mengembangkan alat pembelajaran berbasis VR untuk pendidikan

17



agama Islam di SDIT, khususnya untuk pengajaran manasik Haji. Produk ini terbukti

"secara signifikan meningkatkan kekonkretan, keaslian, dan kenikmatan™ proses

belajar, memberikan "dimensi dan pengalaman baru" bagi siswa (Asril et al., 2023).

Singkatnya, teknologi digital adalah akselerator yang kuat untuk PjBL-PAI, terutama
dalam menumbuhkan kreativitas, kolaborasi, dan pemikiran kritis. Namun, tantangan tetap
ada, terutama dalam memastikan bahwa domain afektif (karakter religius) tidak tertinggal
dan bahwa sumber daya tersedia secara merata.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Analisis literatur mengungkapkan sebuah konsensus yang kuat: PjBL yang
diintegrasikan dengan nilai-nilai Islam dan didukung secara strategis oleh teknologi digital
adalah pendekatan yang sangat menjanjikan untuk menumbuhkan karakter religius dan
kreativitas. Sintesis dari temuan ini (Scopus Al, 2025) menunjukkan bahwa keberhasilan
terletak pada "trinitas" pedagogis:
1. Pedagogi (PjBL): Menyediakan kerangka kerja (framework) yang otentik, kolaboratif,
dan berpusat pada siswa untuk penyelidikan.
2. Konten/Etos (Nilai-Nilai Islam): Memberikan "makna” (meaning), landasan etika,
dan tujuan spiritual (telos) untuk proyek tersebut.
3. Akselerator (Teknologi Digital): Meningkatkan keterlibatan (engagement),
kolaborasi, kreativitas, dan skalabilitas.
Namun, keberhasilan integrasi ini bergantung pada beberapa faktor penting dan
menghadapi tantangan praktis yang signifikan:
Implikasi untuk Pendidik dan Kepala Sekolah/madrasah
Bagi guru PAI dan Kepala sekolah/madrasah, implikasi utamanya adalah pergeseran
peran. Guru harus bertransisi dari menjadi "sumber pengetahuan™ menjadi "fasilitator
pembelajaran,” "motivator,” dan "model peran™ (role model) (Siregar, 2020; Zamsiswaya ,
2024). Keberhasilan PjBL-PAI menuntut guru yang tidak hanya kompeten secara pedagogis
dalam mengelola proyek, tetapi juga matang secara spiritual dan reflektif untuk
membimbing siswa melalui dilema etika dan internalisasi nilai. Seperti yang ditunjukkan
oleh Succarie (2024), "identitas iman" guru sangat penting.Institusi pendidikan Islam perlu
berinvestasi besar-besaran dalam pengembangan profesional guru (Scopus Al, 2025).
Pelatihan ini harus melampaui teknis PjBL dan mencakup pedagogi yang terintegrasi
dengan iman, desain kurikulum berbasis nilai, dan literasi digital.
Implikasi untuk Desain Kurikulum
Kurikulum PAI perlu bergerak melampaui silabus berbasis konten yang kaku. Model
seperti 4C/ID — four-component instructional design (van Merriénboer & Kirschner, 2018),
DPBBL - Digital Project-Based Blended Learning (Kurniawan 2024), SMART - Strategic,
Meaningful, Active, Reflective, and Transformative- (Sapiudin, 2025), dan MASLAHAH -
Mapping Readiness, Access Core Texts, Synthesize Concepts, Learn through Cases, Argue
with Magasid , Humanize with Moderation, Apply in Community Context, and Highlight
Reflections & Evaluate (Hermawan et al., 2025) menawarkan cetak biru yang sangat baik
untuk kurikulum berbasis proyek yang terstruktur, skalabel, dan terintegrasi secara digital.
Kurikulum ini harus secara eksplisit merancang Progressive Intended Learning Outcomes
(PILO) tidak hanya untuk keterampilan kognitif tetapi juga untuk kompetensi karakter
(Holgaard, 2020).
Tantangan yang Perlu Diatasi
Meskipun potensinya besar, implementasi PjBL-PAI menghadapi beberapa rintangan
nyata yang diidentifikasi dalam literatur:

18



1. Mentalitas Berorientasi Nilai (Ujian): Tantangan terbesar mungkin bersifat budaya.
Usman (2025) mencatat bahwa "pola pikir yang berorientasi pada nilai (ujian)" dan
"fokus institusional pada metrik kinerja" menghambat penerapan yang konsisten.
PjBL membutuhkan waktu, dan hasilnya (kreativitas, karakter) lebih sulit diukur
dengan tes standar daripada hafalan.

2. Keterbatasan Sumber Daya: Banyak model PjBL digital yang sukses bergantung pada
akses ke teknologi dan internet. Ampo(2025) mencatat dalam studi mereka bahwa
siswa "berjuang untuk menggunakan alat digital karena mereka kekurangan sumber
daya." Kesenjangan digital ini dapat memperburuk ketidakadilan pendidikan jika
PjBL hanya dapat diimplementasikan di sekolah-sekolah yang memiliki sumber daya
yang baik.

3. Kompleksitas Asesmen: Menilai PjBL itu rumit (Leiva-Presa, 2024). Guru
membutuhkan rubrik yang kuat yang tidak hanya mengevaluasi produk akhir, tetapi
juga prosesnya: kolaborasi, pemikiran Kritis, dan pertumbuhan karakter (Guo, 2020;
Ampo, 2025).

4. Internalisasi Nilai yang Dangkal: Ada bahaya bahwa PjBL-PAI hanya menjadi "PjBL
dengan stiker Islami.” Zulfatmi (2023) mengkritik model pembelajaran nilai yang ada
karena "belum mampu memfasilitasi siswa untuk berpikir kritis, menyelesaikan
konflik nilai, dan menginternalisasi nilai,” yang berdampak pada kesadaran siswa
untuk menerapkan nilai-nilai tersebut. Ini menekankan perlunya desain proyek yang
benar-benar otentik dan refleksi yang mendalam.

KESIMPULAN

Pendidikan Islam berada di persimpangan jalan. Tuntutan abad ke-21 akan kreativitas
dan pemikiran kritis, ditambah dengan kebutuhan abadi untuk membangun karakter religius
yang kokoh, mengharuskan adanya pergeseran dari pedagogi tradisional. Project-Based
Learning (PjBL) muncul sebagai strategi yang paling menjanjikan untuk menjembatani
kesenjangan ini.

Acrtikel ini telah menunjukkan, melalui sintesis literatur yang luas, bahwa PjBL lebih
dari sekadar metode pengajaran; ia adalah sebuah kerangka kerja holistik. Ketika
diimplementasikan secara otentik, PjBL menumbuhkan karakter religius (seperti tanggung
jawab, empati, dan kejujuran) melalui proses kolaboratif yang menuntut praktik nilai-nilai
tersebut. la mengasah kreativitas, yang didefinisikan kembali melalui lensa Islam sebagai
inovasi yang etis, bermanfaat, dan berlandaskan ijtihad, bukan sekadar kebaruan.

Keberhasilan PjBL dalam konteks Islam sangat bergantung pada dua faktor: identitas
dan religiusitas guru sebagai fasilitator nilai, dan integrasi teknologi digital yang bijaksana
sebagai akselerator. Model-model baru seperti DPBBL, SMART, dan MASLAHAH
menunjukkan jalan ke depan untuk PjBL yang skalabel dan terintegrasi secara digital dalam
studi Islam, dari figh hingga sains.

Namun, tantangan tetap ada. Perlawanan institusional, kesenjangan sumber daya, dan
kompleksitas asesmen afektif adalah rintangan nyata. Ke depan, penelitian sangat
diperlukan. Studi longitudinal berskala besar dibutuhkan untuk memvalidasi dampak jangka
panjang dari PjBL-PAI (Scopus Al, 2025). Penelitian lebih lanjut juga diperlukan tentang
bagaimana teknologi baru seperti Al dan VR dapat dirancang untuk melayani domain afektif
dan etika, bukan hanya kognitif (Andri Nirwana, 2025).

Pada akhirnya, PJBL menawarkan jalan bagi Pendidikan Islam untuk memenuhi
tujuan gandanya: menciptakan siswa yang tidak hanya "tahu" tentang Islam, tetapi juga
"menjadi” Muslim yang reflektif, kreatif, dan berkontribusi secara welas asih terhadap dunia
yang kompleks.

19



DAFTAR PUSTAKA

Al-Karasneh, S. M., & Saleh, A. M. J. (2010). Islamic perspective of creativity: A model for teachers
of social studies as leaders. Procedia - Social and Behavioral Sciences, 2(2), 412-426.
https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2010.03.036

Ampo, W. M. G., Deguit, E. O., Cano, L. M. B., & Baguio, L. N. (2025). English Major Students’
Experiences in Digitizing Contemporary Written Stories into Film through a Project-Based
Learning Approach in a State University in the Philippines. International Journal of Learning,
Teaching and Educational Research, 24(6), 890-908. https://doi.org/10.26803/ijlter.24.6.40

Andri Nirwana, A. N., Rifai, A., Ali, M., Ali Mustofa, T., Vambudi, V. N., Maksum, M. N. R., &
Umar Budihargo, M. (2025). SWOT Analysis of Al Integration in Islamic Education:
Cognitive, Affective, and Psychomotor Impacts. Qubahan Academic Journal, 5(1), 476-503.
https://doi.org/10.48161/gaj.v5n1a1498

Anshori, I. (2021). Problem-Based Learning Remodelling Using Islamic Values Integration and
Sociological Research in Madrasas. International Journal of Instruction, 14(2), 421-442.

Campos-Roca, Y. (2021). Multidisciplinary Project-Based Learning: Improving Student Motivation
for Learning Signal Processing. IEEE Signal Processing Magazine, 38(3), 62-72.
https://doi.org/10.1109/MSP.2021.3053538

Farida, I., & Munandar, A. (2017). Project-based teaching and learning design for internalization of
environmental literacy with islamic values. Jurnal Pendidikan IPA Indonesia, 6(2), 277-284.
https://doi.org/10.15294/jpii.v6i2.9452

Guo, P., Saab, N., Post, L. S., & Admiraal, W. (2020). A review of project-based learning in higher
education: Student outcomes and measures. International Journal of Educational Research,
102. https://doi.org/10.1016/j.ijer.2020.101586

Hady, M. S., Aziz, R., Nuqul, F. L., Mahpur, M., Nashori, F., & Alribdi, N. I. (2025). Strategies for
Fostering Prosocial Behavior: A Mixed Methods Study in Indonesian Islamic Schools. Jurnal
Pendidikan Agama Islam, 22(1), 140-156. https://doi.org/10.14421/jpai.v22i1.10668

Hermawan, W., Supriyadi, T., & Kurniawan, C. S. (2025). Designing a Pedagogical Model for
Islamic Legal Literacy and Religious Moderation in Contemporary Digital Contexts. Journal
of Social Studies Education Research, 16(3), 209-237.

Jang, S.-H. (2022). Case Analysis of Overseas Countries in Project-based Learning for VVocational
Education and Workforce Development. International Journal of Emerging Technology and
Advanced Engineering, 12(4), 78-85. https://doi.org/10.46338/ijetae0422_11

Kokotsaki, D., Menzies, V., & Wiggins, A. (2016). Project-based learning: A review of the literature.
Improving Schools, 19(3), 267-277. https://doi.org/10.1177/1365480216659733

Kurniawan, D., Masitoh, S., Bachri, B. S., Wahyuningsih, T., Mulawarman, W. G., & Vebibina, A.
(2024). Evaluation of Digital Project Based Blended Learning Model to Improve Students'
Critical Thinking and ProblemSolving Skills. Journal of Ecohumanism, 3(8), 1875-1895.
https://doi.org/10.62754/joe.v3i8.4847

Kurniawan, R., Bakti, I. K., Firmansyah, M., Bahri, R., & Kholis, N. (2025). Islamic emotional-
cognitive integration: how Islamic education shapes students’ cognitive processes and
outcomes through expressive writing. British Journal of Religious Education.
https://doi.org/10.1080/01416200.2025.2523385

Kurniawan, R., Bulan, S., Kholis, N., Suryani, S., & Kusaeri, K. (2025). Cognitive religious
alignment in expressive writing: Insights from Islamic schools. Reading and Writing (South
Africa), 16(1). https://doi.org/10.4102/rw.v16i1.528

Latjompoh, M., Gonibala, A., Ahmad, J., Al-Zou’bi, R. M., Alanazi, A. A., Nasir, N. . R. F., &
Damopolii, 1. (2025). Meaning-Based Learning: Integration of Islamic Values to Empower
Students' Moral Sensitivity in Science Learning. Educational Process: International Journal,
17. https://doi.org/10.22521/edupij.2025.17.398

Leiva-Presa, A., Benejam, L., Grau-Carrion, S., Badosa, A., Lopez, E., & Diaz, J. (2024). Analysis
and improvement of assessment and monitoring tools for project-based/ problem-based
learning activities. Educar, 60(1), 137-156. https://doi.org/10.5565/rev/educar.1784

20



Mardatillah, F., Gumilang, R. M., Wahyudi, M. A., Rawanita, M., & Muhammad, M. (2025).
EPISTEMOLOGICAL RECONSTRUCTION OF ISLAMIC EDUCATION: DEVELOPING
A TRANSFORMATIVE PEDAGOGICAL MODEL TO FOSTER CREATIVITY. Jurnal
limiah Peuradeun, 13(2), 1071-1094. https://doi.org/10.26811/peuradeun.v13i2.2200

Marini, A., Safitri, D., Niladini, A., Zahari, M., Dewiyani, L., & Muawanah, U. (2025). Developing
a website integrated with project-based learning: Evidence of stimulating creativity among
elementary school students in Indonesia. Social Sciences and Humanities Open, 11.
https://doi.org/10.1016/j.ssah0.2025.101402

Okmen, B., Sahin, S., & Kili¢, A. (2022). THE EFFECT OF PROJECT-BASED CHARACTER
AND VALUES EDUCATION COURSE ON STUDENTS’ KNOWLEDGE, SKILLS,
VALUES AND ATTITUDES. Milli Egitim, 51(236), 2947-2968.
https://doi.org/10.37669/milliegitim.942450

Purwati, N., Handayani, B. S., & Fadli, A. (2023). Metacognitional skills of Madrasah Tsanawiyah
students in West Lombok in integrated science learning with Islamic value. AIP Conference
Proceedings, 2619. https://doi.org/10.1063/5.0123944

Sanchez-Garcia, R., & Reyes-de-Cozar, S. (2025). Enhancing Project-Based Learning: A
Framework for Optimizing Structural Design and Implementation—A Systematic Review
with a Sustainable Focus. Sustainability (Switzerland), 17(11).
https://doi.org/10.3390/su17114978

Sapiudin, S., Supriyadi, T., Rijal, A., & Mulyono, D. (2025). Developing a Digitally Integrated
Critical-Contextual Learning Model of Ushul Figh for Future Islamic Education Teachers.
International Journal of Learning, Teaching and Educational Research, 24(6), 653-671.
https://doi.org/10.26803/ijlter.24.6.30

Scopus Al. (2025, November 12). Project-Based Learning in Islamic Education: Fostering
Religiosity Character and Creativity. [Generated Report].

Siregar, H. L., Hakam, K. A., & Komalasari, K. (2020). Application of project based learning (PJBL)
in islamic religious education courses (an alternative solution to the problem of learning PAI
at PTU). Journal of Critical Reviews, 7(1), 21-28. https://doi.org/10.22159/jcr.07.01.05

Succarie, A. (2024). Examining the Implications of Islamic Teacher Education and Professional
Learning: Towards Professional Identity Renewal in Islamic Schools. Education Sciences,
14(11). https://doi.org/10.3390/educscil4111192

Usman, T. (2025). Exploring Islamic-Oriented Cooperative Learning through Faith-Driven
Collaboration in among University Students in Islamic Education Courses. International
Journal of Learning, Teaching and Educational Research, 24(9), 922-939.
https://doi.org/10.26803/ijlter.24.9.44

van Merriénboer, J. J. G., & Kester, L. (2014). The four-component instructional design model:
Multimedia principles in environments for complex learning. The Cambridge Handbook of
Multimedia Learning, Second Edition, 104-148.
https://doi.org/10.1017/CB09781139547369.007

van Merriénboer, J. J. G., & Kirschner, P. A. (2018). 4C/ID in the context of instructional design
and the learning sciences. International Handbook of the Learning Sciences, 169-179.
https://doi.org/10.4324/9781315617572.

Zamsiswaya, Z., Mounadil, A. I., & Abdel-Latief, S. (2024). Teacher identity, Islamic behavior, and
project-based learning methods for madrasah teachers: A phenomenological approach.
Cakrawala Pendidikan, 43(2), 344-357. https://doi.org/10.21831/cp.v43i2.51909.

Zulfatmi. (2023). LEARNING THE VALUES OF RELIGIOUS MODERATION IN MADRASAH
ALIYAH: MODEL ANALYSIS. Jurnal lmiah Peuradeun, 11(2), 551-568.
https://doi.org/10.26811/peuradeun.v11i2.1006.

21



