Vol 10 No. 01 Januari 2026
Jurnal Ilmiah Multidisipliner (JIM) eISSN: 2118-7300

SAINS DI BUMI KONSTANTINOPEL: PERSIMPANGAN ANTARA
NILAI BARAT DAN TRADISI ISLAM

Muklis Siregar!, Hasan Bakti Nasution?, Syukri?
siregarmuklis79@gmail.com’, hasanbnst@uinsu.ac.id?, syukriur@uinsu.ac.id*
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara

ABSTRAK

Artikel ini berupaya memahami bagaimana Konstantinopel berfungsi sebagai simpul epistemik
dalam perkembangan ilmu pengetahuan global dengan memperlakukannya sebagai ruang lintas
peradaban tempat produksi, transmisi, dan transformasi pengetahuan berlangsung. Perhatian
diarahkan pada perkembangan tradisi ilmiah dari zaman kuno hingga Bizantium, Islam, dan Eropa
Latin dan modern. Penelitian ini menggunakan metode sejarah kualitatif dalam kerangka sejarah
ilmu pengetahuan global/transregional dan berdasarkan tinjauan literatur sistematis dari publikasi
akademis antara tahun 2020-2025. Studi ini didasarkan pada pembacaan historiografi-kritis,
perbandingan transkultural, dan rekonstruksi jaringan intelektual. Hasilnya menunjukkan bahwa
Konstantinopel bukan hanya media transmisi pasif, tetapi juga merupakan medan uji di mana sintesis
epistemik antara rasionalitas kuno dan teologi Kristen serta antara epistemologi Islam berkembang.
Di masa lalu Ottoman, rasionalisme, empirisme, dan spiritualitas menyatu untuk menciptakan tradisi
ilmu pengetahuan teistik yang menghindari pemisahan antara pengetahuan sekuler dan religius.
Warisan Bizantium dan Ottoman di bidang astronomi, matematika, pembuatan peta, dan pendidikan
menunjukkan bahwa kota ini berfungsi sebagai penyebar memori ilmiah dan sebagai pencetus ide.
Kesimpulannya, lanskap epistemik Konstantinopel merupakan contoh historis yang perlu
dipertimbangkan dalam kaitannya dengan wacana kontemporer tentang sejarah sains global dan teori
keadilan epistemik.

Kata Kunci : Konstantinopel, Sejarah Sains Global, Ruang Epistemik, Bizantium, Islam, Transmisi
Pengetahuan.

ABSTRACT

This article seeks to understand how Constantinople functioned as an epistemic node in the
development of global science by treating it as a cross-civilizational space where the production,
transmission, and transformation of knowledge took place. Attention is focused on the development
of scientific traditions from antiquity to Byzantium, Islam, and Latin and modern Europe. This
research uses qualitative historical methods within the framework of global/transregional history of
science and is based on a systematic literature review of academic publications between 2020 and
2025. The study is based on critical historiography, transcultural comparison, and the
reconstruction of intellectual networks. The results show that Constantinople was not only a passive
medium of transmission, but also a testing ground where epistemic syntheses between ancient
rationality and Christian theology and between Islamic epistemology developed. In the Ottoman
past, rationalism, empiricism, and spirituality converged to create a theistic tradition of science that
avoided the separation between secular and religious knowledge. The Byzantine and Ottoman
legacies in astronomy, mathematics, cartography, and education show that the city functioned as a
disseminator of scientific memory and a generator of ideas. In conclusion, the epistemic landscape
of Constantinople is a historical example that needs to be considered in relation with contemporary
discourse on the history of global science and theories of epistemic justice.

Keywords: Constantinople, Global History Of Science, Epistemic Space, Byzantium, Islam,
Knowledge Transmission.

PENDAHULUAN
Posisi Konstantinopel (Istanbul saat ini) dalam sejarah ilmu pengetahuan dunia.
Sebagai pusat pertemuan tiga budaya besar Klasik, Bizantium, dan Islam sebuah

654


mailto:siregarmuklis79@gmail.com1
mailto:hasanbnst@uinsu.ac.id2
mailto:syukriur@uinsu.ac.id3

"pengalaman benua" sejarah ini haruslah sesuatu yang tak tertandingi. Antara abad ke-4 dan
ke-15, kota ini berfungsi sebagai pusat kekaisaran dan sebagai lingkungan institusional
untuk membangun praktik-praktik ilmiah dalam pendidikan, komentar tekstual, dan
produksi manuskrip yang menjaga tradisi Yunani-Romawi tetap hidup selama penerimaan
dan reformulasinya dalam kondisi yang berlaku. Kerangka kerja ini konsisten dengan
sebagian besar penelitian terbaru tentang ilmu pengetahuan Bizantium, yang menyoroti
berbagai bidang, konteks, dan berbagai jenis serta bentuk pengetahuan yang dibentuk oleh
rekomendasi yang tertanam secara kontekstual dalam konteks budaya yang lebih luas, tidak
hanya di dalam Bizantium sendiri tetapi juga sebagai bagian dari jaringan transregional yang
lebih besar.

Selain itu, untuk memahami Konstantinopel sebagai "ruang epistemik," perlu
dikembangkan pembacaan yang mengasumsikan bahwa transmisi pengetahuan adalah
peristiwa aktif dan lebih dari sekadar Transfer timbal balik teks. Namun, studi-studi terbaru
telah mengungkapkan bahwa tradisi Bizantium membawa kosmologi, geografi, dan ilmu
pengetahuan alam ke dalam ketegangan produktif dengan warisan klasik dan cakrawala
teologis; hal ini menghasilkan bentuk-bentuk sintesis ilmiah maupun normatif. Dengan
demikian, kota Konstantinopel dapat dilihat sebagai ekologi pengetahuan yang
menghubungkan praktik-praktik material (sekolah, manuskrip, mobilitas) dengan nilai-nilai
keagamaan dan politik kekuasaan di mana produksi dan validasi pengetahuan muncul.

Selain itu, pasca-1453 juga memperkuat status Konstantinopel sebagai pusat lintas
peradaban: diaspora cendekiawan Bizantium, bersama dengan mobilitas manuskrip,
mempercepat studi Yunani di Italia, sementara pusat Ottoman secara bersamaan
memungkinkan pergerakan para cendekiawan dan mendorong pertemuan skolastik tradisi
Islam dalam lingkungan perkotaan. Sejarah ilmu pengetahuan dan pengetahuan di dunia
Ottoman Namun, seperti yang mulai ditunjukkan oleh beberapa studi tentang sejarah ilmu
pengetahuan dan pengetahuan di dunia Ottoman, ada dimensi dan jaringan pertukaran intra-
Ottoman yang mengganggu pembacaan yang terlalu sederhana tersebut. dari “transfer satu
arah” dari Timur ke Barat.

Dengan latar belakang ini, makalah ini menyajikan Konstantinopel sebagai mediator
memori ilmiah dan sebagai laboratorium transkultural; hal ini dilakukan dengan dua cara:
(1) dengan menganalisis bagaimana tradisi Bizantium melestarikan, menafsirkan, dan
menyampaikan pengetahuan klasik dalam institusinya; dan (2) dengan memeriksa dinamika
lintas bahasa, diaspora ilmiah, dan jaringan Ottoman pasca-penaklukan yang pada akhirnya
menghasilkan konfigurasi baru keluaran ilmiah dengan dampak global. Untuk lebih
memperumit pembacaan transregional, esai ini juga menyertakan bukti bagaimana
pertukaran ilmiah Islam dipengaruhi oleh kota-kota kosmopolitan seperti Istanbul (melalui,
misalnya, tokoh Ali Qushji dan jaringan intelektualnya) sebagai contoh Konstantinopel
yang bukan hanya penerima tetapi juga penghasil pengetahuan dalam struktur Eurasia.

Dengan demikian, fokus pada simpul epistemik Konstantinopel tidak hanya
mengungkapkan kesinambungan peradaban ilmiah dari periode klasik hingga modern,
tetapi juga menyediakan kerangka analitis yang memungkinkan kita untuk melihat sains
sebagai bentuk pengetahuan yang dipraktikkan secara sosial dan institusional. Hal itu
dibentuk oleh mobilitas dan rezim legitimasi pengetahuan. Pandangan ini penting untuk
diskusi dan sejarah sains global modern — pandangan ini menekankan fakta bahwa kemajuan
dalam pengetahuan sering kali muncul dari interaksi, negosiasi, dan sintesis antar tradisi,
daripada dari jalur perkembangan terisolasi yang didefinisikan secara geografis atau
ideologis.

655



METODE

Studi ini disusun menggunakan desain kualitatif-historis dengan perspektif sejarah
sains global/transregional dalam menempatkan Konstantinopel sebagai simpul epistemik
untuk tradisi klasik, Bizantium, Islam, dan korpus tradisi Eropa Latin. Pendekatan
transregional dipilih karena memungkinkan kita untuk memahami penyebaran pengetahuan
sebagai proses pergerakan lintas ruang (aktor, institusi, dan konteks sosial-politik yang
berubah) daripada "transfer" linier dari satu pusat ke pusat lainnya. Metodologi ini sejalan
dengan pelajaran metodologis dalam studi sejarah global tentang tekanan spasial-budaya
terhadap pengetahuan.

Data penelitian untuk proyek ini adalah (1) publikasi akademis selama tahun 2020—
2025 tentang sains Bizantium, tentang transfer pengetahuan Yunani—Arab—Latin, dan
tentang historiografi sains Ottoman; dan (2) teks sumber sekunder yang merekonstruksi
tradisi manuskrip, jaringan pendidikan, dan praktik ilmiah perkotaan. Untuk mengikuti
perkembangan terkini dalam bidang keilmuan, kami menggunakan tinjauan literatur
eksploratif dan sistematis sebagai bagian dari pencarian terarah untuk materi yang relevan
(tinjauan cakupan) yang tersedia dalam buku dan jurnal ilmiah dari tahun 2020-2025
tentang Bizantium/Konstantinopel atau jaringan Mediterania—Eurasia yang membahas
mekanisme transmisi/produksi pengetahuan. Ilmu pengetahuan Bizantium berfungsi
sebagai kerangka konseptual dan peta arus dari bidang keilmuan ini, sebuah payung historis
di bawahnya cakupan diberikan untuk transfer melalui penerjemahan (ilmu pengetahuan
dalam astronomi, matematika, kosmografi ditambah tradisi opini).

Tiga rangkaian teknik utama digunakan untuk analisis data. Pada tahap peninjauan
ulang pertama, analisis historiografi-kritis memeriksa mekanisme yang ada di mana praktik
pertukaran berfungsi untuk membangun narasi tentang apa yang dilakukan Konstantinopel:
apakah itu dibangun sebagai "penjaga memori ilmiah," atau sebagai "laboratorium sintesis"
atau bahkan sebagai "arena negosiasi epistemik," dan dengan demikian mempertanyakan
asumsi, kategori, dan bukti. Kedua, kerangka kerja transkultural komparatif memetakan
persamaan dan perbedaan dalam mode pengetahuan institusional antara tiga ruang terkait:
(a) Bizantium (pelestarian/komentar terhadap teks klasik), (b) dunia Islam: jaringan
penerjemahan/adaptasi); dan (c) Eropa Latin termasuk 'asimilasi' para sarjana pasca migrasi
dan sirkulasi manuskrip). Dan ketiga, analisis jaringan berdasarkan prosopografi berupaya
menempatkan hubungan antara agen (sarjana, penerjemah, pelindung, lembaga) dan
menetapkan jalur mobilitas serta titik simpul di sepanjang sirkuit pengetahuan. Prosopografi
dan analisis jaringan digunakan sebagai metode untuk menyoroti struktur antar-elit dengan
penekanan pada kualitas data, analisis identitas/tindakan identitas, dan kontrol atribusi
dalam penelitian sejarah.

Keandalan hasil diuji melalui triangulasi konteks (lintasan yang secara luas konsisten
di berbagai studi dan tradisi historiografi), audit jejak sumber (menempatkan setiap hasil
pada pijakan yang ditetapkan dalam basis bukti, seperti manuskrip/artefak/arsip yang
dikutip) dan pembacaan kontekstual (menempatkan klaim ilmiah dalam konteks sosial-
politik kota dan logika 5 kekuatan kekaisaran). Dengan demikian, studi ini tidak hanya
menetapkan apa yang "ditransmisikan" tetapi juga menunjukkan bahwa informasi telah
diciptakan kembali dan memasuki otoritas berbagai institusi, bahasa, dan rezim tempat
informasi tersebut beredar, dan oleh karena itu menggambarkan peran Konstantinopel
sebagai proses produksi dan transmisi dalam sejarah ilmu pengetahuan dunia.

656



HASIL DAN PEMBASAN
Konstantinopel sebagai Ruang Epistemik dan Simpul Peradaban

Perspektif ini melihat Konstantinopel bukan hanya sebagai ibu kota atau struktur
ekonomi, tetapi lebih sebagai situs aktif tempat pengetahuan dari berbagai budaya
diproduksi dan disebarkan. Kota ini bertindak sebagai pusat epistemik antara Timur dan
Barat dari zaman Bizantium hingga Ottoman melalui jaringan perdagangan, jalur
diplomatik, atau antarmuka intelektual. Dalam pengertian ini, pengetahuan bukanlah
komoditas yang diproduksi secara lokal, tetapi hasil dari hubungan global yang menyatukan
berbagai tradisi Islam dan Kristen dengan warisan dari Yunani klasik. Budak (2024)
berpendapat bahwa wilayah perantara termasuk Konstantinopel adalah "epistemologi
Mediterania" yang dicirikan oleh "melampaui garis demarkasi geografis dan pembagian
ideologis antara Timur dan Barat, serta di antara berbagai denominasi agama untuk
menawarkan tempat yang lebih menguntungkan bagi transmisi informasi ilmiah."

Secara epistemologis, Konstantinopel menjadi situs negosiasi dan transformasi rezim
epistemik Timur dan Barat. Morrison (2025) menelusuri pengaruh kota tersebut sebagai
fasilitator pertukaran intelektual antara Eropa Renaisans dan dunia Ottoman melalui
pedagang, cendekiawan, dan penerjemah karya-karya ilmiah. Akibatnya, ruang epistemik
Konstantinopel memiliki eksistensi material dan simbolis yang merangkum pengetahuan
dan kekuasaan dalam politik kekaisaran. Kasus ini menguji bagaimana pemikiran
diproduksi dan diedarkan di Konstantinopel, yang memiliki dampak signifikan pada struktur
epistemik global pra-modernitas, serta salah satu pendukung utama bagi semua Renaisans
ilmu pengetahuan dan humaniora selanjutnya di Eropa.

Selain itu, Hermans (2019) menunjukkan bahwa jaringan pengetahuan Bizantium
bekerja berdasarkan sistem patronase dan mobilitas intelektual yang memungkinkan
pergerakan ide bolak-balik antar pusat. Di Konstantinopel, perpustakaan dan akademi
seperti Sekolah Magnaura menjadi tempat pertukaran filsafat Aristoteles dan teologi
Kristen. Sejak sekitar tahun 1080, Psellos terus mengajar di tingkat yang lebih tinggi.
Pertukaran ini menunjukkan bahwa pembuatan pengetahuan di dalam kota bukanlah bersifat
hierarkis, melainkan dialogis dan dapat ditafsirkan ulang. Dengan demikian, epistemologi
Konstantinopel hubungan "intim"nya dengan pembelajaran Bizantium dan kode budaya
lainnya memastikan bahwa kota ini dapat tetap menjadi "arsitektur pengetahuan" yang
dinamis, yang terus-menerus dikonfigurasi ulang selama berabad-abad.

Dalam konteks peradaban dunia, Itzchak Weismann dalam ulasannya tentang Studi
Ottoman berpendapat untuk fokus yang lebih luas pada peran yang dimainkan oleh sains
dan lembaga ilmiah sebagai praktik sosial dan epistemologis dalam masyarakat perkotaan
yang dinamis. Konstantinopel, sebagai pusat kekuasaan, berperan penting dalam
merencanakan pergerakan para sarjana ini dari berbagai wilayah asing seperti Persia, Arab,
dan Anatolia. Hal ini membantah gagasan bahwa kota tersebut merupakan "pusat
peradaban" non-geografis, tetapi juga menjauhkannya dari anggapan sebagai ruang
'epistemik’, dalam pengertian yang diberikan Foucault pada konsep ini, yaitu sebagai tempat
untuk menetapkan, menyebarkan, dan memperdebatkan kebenaran rezim. Dengan
demikian, produksi pengetahuan yang berbasis di Konstantinopel tidak pernah dapat
dipisahkan dari konteks sosial, politik, dan ekonominya.

Akhirnya, Konstantinopel dapat dianggap sebagai model historis untuk gagasan kota
global modern sebuah simpul pengetahuan yang mentoleransi keragaman epistemik dan
mendorong kolaborasi antar peradaban. Hal baik tentang kunjungan penulis ke tempat-
tempat seperti Konstantinopel adalah bahwa mereka menciptakan "ekologi intelektual" di
mana pergerakan pengetahuan, orang, dan objek terjadi dalam skala global (Finnegan dan
Wright 2016). Dalam konteks ini, Konstantinopel bukan hanya warisan nyata dari

657



masyarakat kuno, tetapi juga menjadi cara refleksi epistemik ke masa depan mengenai dunia
yang terhubung dan meninggalkan warisan intelektual yang signifikan untuk analisis
interdisipliner tentang peradaban, identitas, dan produksi pengetahuan.

Integrasi Rasionalitas Barat dan Epistemologi Islam di Konstantinopel

Ini adalah contoh bagaimana Konstantinopel, sepanjang sejarah, telah menjadi
laboratorium uji kejeniusan bagi budaya. Setelah masuknya Sultan Muhammad Al Fatih
(Mehmed IT) ke Konstantinopel pada tahun 1453, kota ini semakin mengambil citra bukan
hanya sebagai pusat politik tetapi juga sebagai tempat pertemuan tradisi intelektual Barat
dan Islam. Morrison 2025 menggambarkan proyek rasionalitas Eropa yang muncul dari
humanisme dan sains Renaisans yang bertemu dengan epistemologi Islam, yang
menekankan bahwa wahyu (naql) dan akal (‘aql) tidak dapat dipisahkan. Di kota
kosmopolitan Konstantinopel, sekolah-sekolah seperti Madrasah Sahn-i Seman
menciptakan lingkungan di mana para filsuf, ilmuwan, dan teolog memiliki akses ke
pengetahuan untuk bekerja; kerangka kerja untuk bergerak melampaui supernaturalisme
menuju rasionalisme yang mendukung empirisme dan mistisisme juga berkembang. Jadi,
setelah penaklukan Konstantinopel menjadi ruang transkultural dan pentingnya sintesis
epistemik untuk historiografi global ditekankan.

Secara epistemologis, hal itu terwujud melalui dialektika aktif antara metodologi
ilmiah Barat dan sistem ilmiah Islam. Qureshi (2025) mencatat bahwa kurikulum teologi
Islam di Konstantinopel diajarkan dengan logika Aristoteles dan rasionalisme Latin, tetapi
fakultas-fakultas jahiliyah ini tidak ditolak dengan mengorbankan tauhid. Rasionalitas yang
didasarkan pada empirisme yang khas di dunia Barat diinternalisasi ke dalam epistemologi
Islam yang memandang sains sebagai cara untuk mempelajari tatanan ciptaan Tuhan.
Sintesis ini menghasilkan tradisi ilmiah hikmah muta'aliyah, rasionalitas yang berlandaskan
dan didorong oleh nilai-nilai etika dan spiritual. Akibatnya, rasionalitas di Konstantinopel
bukanlah hasil dari sekularisasi sains, melainkan rasionalitas teistik yang menyatukan akal
dan iman.

Fusi epistemik semacam itu terlihat dalam astronomi, kedokteran, dan matematika.
Zacky dan Moniruzzaman (2024) menyoroti bahwa para sarjana seperti Ali Qushji telah
berkontribusi pada munculnya orientasi ilmiah baru di Konstantinopel. Tokoh berpengaruh
lainnya adalah Sayyid Sharif al-Jurjani (wafat 733/1332), yang menggabungkan
pengamatan metodis terhadap bintang-bintang dengan epistemologi Islam yang menolak,
berdasarkan prinsip-prinsip agama, absolutisasi akal budi tanpa adanya wahyu. Pendekatan
ini mengarah pada model ilmiah yang melampaui dikotomi empirisme dan spiritualitas.
Memang, teks-teks para cendekiawan Ottoman untuk sementara waktu menjadi salah satu
titik acuan bagi kemajuan ilmu pengetahuan di Italia dan al-Andalus, yang menyoroti bahwa
Konstantinopel bukan hanya pewaris pengetahuan tetapi juga agen yang berkontribusi untuk
menghubungkan dua cakrawala rasional.

Secara metafisika, hibridisasi rasionalisme Barat dan epistemologi Islam di
Konstantinopel merupakan upaya untuk menyelaraskan dua tradisi metafisika besar.
Balzano dan Marzi (2024) menyatakan bahwa pertukaran antara para sarjana Muslim dan
pemikir Eropa merumuskan "rasionalitas dialogis" di mana tidak ada satu sistem pun yang
dapat mengklaim kebenaran secara eksklusif. Dalam tindakan menerjemahkan teks dan
mencatat ilmu pengetahuan, para sarjana Ottoman menarik garis yang jelas antara
pengetahuan religius dan sekuler. Dari situlah muncul mode epistemologi kosmopolitan
yang menjadikan rasionalitas sebagai tambahan bagi wahyu dalam upaya mencapai
kebenaran. Sintesis ini kemudian menjadi faktor kunci di balik munculnya ilmu
pengetahuan modern yang etis dan inklusif.

658



Pada akhirnya, konvergensi antara rasionalisme Barat dan epistemologi Islam di
Konstantinopel bukan hanya kompatibilitas intelektual tetapi juga politik pengetahuan pada
tingkat global. Budak (2024) mendefinisikan kota tersebut sebagai "ruang epistemik
Mediterania" di mana pengetahuan ilmiah Timur dan Barat beredar dalam interaksi yang
saling memperkaya. Dalam masyarakat Ottoman, pembelajaran tidak dipandang sebagai
pengetahuan netral, melainkan dibentuk oleh pemahaman bahwa pembelajaran adalah suatu
tindakan ibadah dan refleksi tentang keesaan Tuhan. Oleh karena itu, warisan epistemik
Konstantinopel menunjukkan bahwa integrasi pengetahuan tidak selalu mengarah pada
sekularisasi; integrasi pengetahuan dapat memberikan sintesis antara dimensi intelektual
dan spiritual kemanusiaan sebuah model lain yang terus kita perjuangkan sebagai alternatif
untuk mengembangkan sistem pengetahuan global yang ramah terhadap semangat keadilan
epistemik.

Kontribusi Konstantinopel terhadap Sejarah Sains Global

Percakapan ini juga sangat penting dalam hal kesinambungan tradisi ilmiah antara
dunia Klasik dan Bizantium, dunia Islam, serta dalam sains Barat Awal Modern. Antara
abad ke-4 dan ke-15, selama periode Bizantium, meskipun kehilangan ibu kotanya, Ravenna
mempertahankan peran khusus: Konstantinopel melestarikan literatur kuno Yunani dan
Romawi, serta menyebarkannya ke dunia Arab; tetapi tidak seperti para pengungsi
Bizantium yang banyak berbagi dengan paganisme Barat yang mereka tinggalkan ketika
Ikonoklasme menjadi hukum di sana pada tahun 726 M (gnostisida), sebagian besar pemikir
beriman Trinitarian datang ke barat. Menurut Lazaris (2020), penelitian di bidang
astronomi, botani, dan matematika adalah karya para sarjana Bizantium di Konstantinopel
yang memadukan tradisi Yunani klasik dengan pencapaian ilmiah Arab. Proses
penerjemahan dan adaptasi risalah ilmiah yang terjadi di kota tersebut telah menjadikan
Konstantinopel sebagai simpul epistemik utama untuk transmisi pengetahuan, yang
kemudian akan memengaruhi sains Eropa selama berabad-abad. Jadi, Konstantinopel tidak
hanya menjadi simbol kekuasaan politik, tetapi juga menjadi laboratorium intelektual bagi
dunia kuno.

Selain berfungsi sebagai pusat transmisi pengetahuan, Konstantinopel juga berperan
aktif dalam pengembangan ilmu pengetahuan alam dan teknologi militer. Cetinalp (2022)
menunjukkan bagaimana sejarawan dan ahli strategi Bizantium menyusun makalah ilmiah
tentang geologi, meteorologi, dan ilmu pertahanan perkotaan. Misalnya, ketika para insinyur
Bizantium menyemprotkan "api Yunani" kepada penyerang mereka, itu adalah contoh kimia
terapan dan teknik militer. Berkat pengamatan empiris dan sistem teologis, ilmu
pengetahuan di Konstantinopel berkembang berdasarkan pandangan dunia yang pada
akhirnya dicirikan oleh harmoni antara akal dan iman. Hal ini membuktikan bahwa karya
para sarjana Bizantium tidak terbatas pada praktik, tetapi juga teoritis dan epistis, karena
para ilmuwan ini berkontribusi untuk membangun metode ilmiah di mana rasionalitas dan
moralitas bertemu.

Universitas-universitas seperti Universitas Konstantinopel yang didirikan pada tahun
425 M, mempekerjakan para pengajar yang bertanggung jawab untuk mengajar matematika
dan astronomi serta filsafat alam. Pedagogi Bizantium mempromosikan prosedur
argumentatif dan penalaran deduktif (Martin & Manolova, 2019) sesuai dengan
skolastisisme Eropa Mediterania. Program yang digunakan di Konstantinopel berperan
penting dalam kelangsungan karya-karya Aristoteles, Ptolemius, dan Galen hingga Baghdad
menerjemahkannya ke dalam bahasa Arab dan Italia ke dalam bahasa Latin. Hal ini
berfungsi untuk menciptakan sistem berbasis pengetahuan di bidang sains dalam masyarakat
Islam dan untuk renaisans Barat. Oleh karena itu, memahaminya sebagai perantara memori

659



ilmiah dengan menghubungkan sains zaman kuno dengan zaman modern adalah tugas yang
dapat dikaitkan dengan Konstantinopel.

Di bidang kartografi dan ilmu bumi, Konstantinopel juga memberikan kontribusi yang
signifikan. Para filsuf Bizantium menciptakan peta kosmografi yang mengintegrasikan
kosmografi Yunani dengan teologi Kristen (Papathanassiou, Magdalino dan Fend, 2020).
Model-model ini bukan sekadar metafora, tetapi ilmiah karena mewakili pandangan
geosentris tentang kosmos yang akan membentuk astronomi. Peta dan tulisan geografis yang
disusun di Konstantinopel kemudian juga berdampak pada karya kartografi Arab, seperti
Buku al-Masalik wa al-Mamalik (Kitab Jalan dan Negara). Jaringan intelektual ini
menggambarkan pentingnya Konstantinopel sebagai perantara penting untuk pertukaran
informasi dalam geografi di mana ilmu bumi modern berlandaskan. Dengan cara ini, tradisi
Bizantium berperan dalam menggabungkan kosmologi ilmiah dan kosmologi religius (lihat
sejarah pandangan dunia).

Bahkan lebih mencolok lagi di Eropa adalah pengaruh ilmiahnya setelah jatuhnya
Konstantinopel pada tahun 1453. Konsekuensi lain dari migrasi tersebut adalah bahwa
kecerdasan Bizantium mulai memainkan peran yang lebih langsung dan terorganisir dalam
renaisans Italia. Oziigiil (2018: 544-545) berpendapat bahwa para pemikir Bizantium,
Gemistos Plethon dan Bessarion, berperan penting dalam kebangkitan kembali matematika
filsafat alam di Barat. Akibatnya, Konstantinopel menjadi pelestari pengetahuan ilmiah
Yunani dan Romawi serta pendorong kelahiran kembali intelektual Eropa. Statusnya
sebagai jembatan antara beberapa peradaban justru menegaskan bahwa kontribusi
Konstantinopel, dalam sejarah ilmu pengetahuan dunia, adalah kesinambungan intelektual
yang menegaskan bahwa ilmu pengetahuan memang muncul melalui dialog lintas waktu
dan budaya.

KESIMPULAN

Berdasarkan pembahasan sejauh ini, kita dapat melihat bagaimana, dalam perannya
sebagai simpul epistemik, Konstantinopel memegang posisi sentral dalam sejarah
pengetahuan planet yang memungkinkan kontinuitas dan transformasi epistemologis di
dalam dan antar peradaban. Gelombang arus yang berbeda dari Bizantium hingga Ottoman
dengan jelas menunjukkan bahwa kota ini bukan hanya pusat politik dan administratif, tetapi
juga ruang intelektual yang mengulang, apalagi mentransmisikan, mengklaim kembali,
meminjam, dan menggabungkan tradisi pengetahuan Yunani-Romawi, Islam, dan Latin.
Dengan demikian, pengetahuan dari dunia Muslim dan Yunani-Romawi bukanlah sekadar
media transfer pasif, tetapi laboratorium intelektual, tempat klaim kebenaran dikawinkan
silang dan diolah kembali melalui dialog dan negosiasi epistemologis. Penilaian ini
menunjukkan nilai pemikiran globalnya sebagai sintesis rasional multidimensi yang
melampaui keadilan etika yudisial dan kosmopolitanisme eskatologis.

Studi ini juga menunjukkan bahwa peredaran pengetahuan di Konstantinopel terjadi
melalui jaringan perantara berupa utusan, lembaga, dan mobilitas di sekitar Mediterania dan
Eurasia. Eksodus para sarjana Bizantium setelah tahun 1453, interaksi mereka dengan
pembelajaran Islam, dan penerimaan mereka di Eropa menegaskan bahwa produksi ilmiah
bersifat transregional, literal, dan analitis. Dengan demikian, kerangka kerja ini
menanamkan sejarah ilmu pengetahuan global, menantang pertimbangan historiografi linier
dan Eurosentris di mana pusat-pusat kosmopolitan seperti Konstantinopel menjadi
penghasil ide-ide fundamental dalam pengetahuan global.

Studi ini akhirnya menunjukkan bahwa pada intinya warisan epistemik
Konstantinopel merupakan model yang sah untuk digunakan. Hal ini dapat memberikan
perspektif untuk kerangka kerja sejarah pengetahuan di antara warga negara, dan

660



mendorong seseorang untuk merenungkan kekayaan dan kemungkinan yang terkandung
dalam ilmu pengetahuan global. Mempertimbangkan Konstantinopel sebagai lokasi
bersama juga memungkinkan manusia untuk memahami ilmu pengetahuan, bukan hanya
sebagai produk, tetapi juga sebagai hasil dan citra dari satu alam semesta sosial-politik dan
budaya yang kompleks. Dari perspektif ini, hasil penelitian membuka ruang untuk penelitian
tambahan dan lebih mendalam tentang hubungan kota tersebut dengan jaringan pengetahuan
global dan dengan demikian partisipasinya dalam sains yang inklusif serta rasional secara
epistemologis.

DAFTAR PUSTAKA

A Mediterranean Episteme: Intellectual Networks and Interconnected Knowledge
Production in the Eastern Mediterranean, 1350—1500 (dissertation/monograph text),
2023.

A. Bardi, “Regiomontanus’s Paduan lecture of 1464, the Byzantine intellectual heritage and
the Graeco-Arabic roots of astronomical studies in early modern Italy,” The British
Journal for the History of Science, 2024.

A. Handl, “Prosopography (2024/2025): Historical analysis and network analysis
considerations,” 2025.

A. Oziigiil, “An Overview of Byzantine Science and Its Contributions,” ResearchGate
Publications, 2018. [Online]. Available: https://www.researchgate.net/profile/Jelena-
Ruso-
2/publication/328163564 The Role of Higher Education in Quality Infrastructur
e The Case of Serbia/links/61b676631d88475981e6b2f1/The-Role-of-Higher-
Education-in-Quality-Infrastructure-The-Case-of-Serbia.pdf#page=195

Byzantine Science,” Oxford Bibliographies, 2024. “Considering the Many Variations of
Regional History,” Taylor & Francis Online, 2024.

D. A. Finnegan and J. J. Wright, Spaces of Global Knowledge: Exhibition, Encounter and
Exchange in an Age of Empire, 2016. [Online]. Available:
https://books.google.com/books?hl=en&Ilr=&id=bZO1CwAAQBAJ

D. Costache, “Transitions in Patristic Cosmology: From Cosmophobia to ...,” Religions
(MDPI), vol. 15, no. 6, Art. no. 728, 2024.

D. Roig-Sanz, “Global translation history: Theoretical and methodological insights,”
Translation in Society, 2022.

D. Yildirim, “Back to the future: a belated history of ‘new’ science in the Ottoman Empire,”
2024.

E. Hermans, Intellectual Connectivity in the Early Middle Ages, 2019. [Online]. Available:
https://www.academia.edu/download/63366251/000_-
WATERMARKED PUBLISHED VERSION corrected-Hermans
_Intellectual Connectivity.pdf

I. P. Martin and D. Manolova, Science Teaching and Learning Methods in Byzantium, Brill,
2019. [Online]. Available:
https://brill.com/downloadpdf/display/book/9789004414617/BP000003.pdf

K. A. Cetinalp, An Analysis of the Knowledge of Earth Sciences in Middle Byzantine
Histories, Chronicles and Military Manuals, 2022. [Online]. Available:
https://polen.itu.edu.tr/bitstreams/018899dc-3503-4147-a340-
€9713e06dc68/download

Landscape, Nature, and the Sacred in Byzantium, Cambridge University Press, chap.
“Sacred cosmographies,” (online chapter), 2020-2025 edition page (accessed via
Cambridge Core).

661



M. Balzano and G. Marzi, “Osmice at the Crossroads: The Dialectical Interplay of Tradition,
Modernity and Cultural Identity in Family Businesses,” Journal of Management
History, 2024. [Online]. Available:
https://www.emerald.com/insight/content/doi/10.1108/JMH-03-2024-003 1/full/html.

M. Bunge and T. Abd al-Rahman, Modernity and the Ideals of Arab-Islamic and Western-
Scientific Philosophy, Springer, 2023. [Online]. Available:
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007/978-3-030-94265-6.pdf

M. F. M. Zacky and M. Moniruzzaman, “‘Islamic Epistemology’ in a Modern Context:
Anatomy of an Evolving Debate,” Social Epistemology, vol. 38, no. 2, 2024. [Online].
Available: https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/02691728.2023.2227945

M. K. Papathanassiou and P. Magdalino, The Occult Sciences in Byzantium, Brill, 2020.
[Online]. Available: https://brill.com/downloadpdf/display/title/55705.pdf#page=480

M. Middell, “The Challenge of the Cultural and Spatial Turn to World/Global History,”
Cultural History, 2020.

M. Ritonga and R. Saputra, “Epistemology of Knowledge: Bridging Western and Islamic
Thought,” Sicopus Journal, vol. 3, no. 1, 2025. [Online]. Available:
http://journal.walideminstitute.com/index.php/sicopus/article/view/250

M. S. Qureshi, “Conceptions of Rationality and Islamic Philosophy of Education:
Navigating Tradition and Modern Science,” Kanz Philosophia Journal, 2025.
[Online]. Available: http://journal.sadra.ac.id/ojs/index.php/kanz/article/view/433

M. Shefer-Mossensohn, Science among the Ottomans: The Cultural Creation and Exchange
of Knowledge, 2015. [Online]. Available: https://dergipark.org.tr/tr/download/article-
file/761380

N. Nurulla-Khoja, “Reconstructing the Intellectual Neighbourhood: Tracing Ali Qushji’s
Influence in Science,” 2025.

P. Bourmaud, “(Article in) European Journal of Turkish Studies, no. 32,” 2021.

R. G. Morrison, Merchants of Knowledge: Intellectual Exchange in the Ottoman Empire
and Renaissance Europe, 2025. [Online]. Available:
https://books.google.com/books?hl=en&lr=&id=ai]NEQAAQBAJ

R. G. Morrison, Merchants of Knowledge: Intellectual Exchange in the Ottoman Empire
and Renaissance Europe, 2025. [Online]. Available:
https://books.google.com/books?hl=en&Ir=&id=aiJNEQAAQBAJ

S. A. Rehman, I. Naz, K. Bakht, and S. Parveen, “Navigating Intellectual Crossroads:
Intersections of Modern Western Thought and Islamic Reformism,” MEJAST
Journal, 2024. [Online]. Available: https://mejast.com/data/uploads/7685.pdf

S. Budak, A Mediterranean Episteme: Intellectual Networks and Interconnected Knowledge
Production in the Eastern Mediterranean (1350—1500), 2024. [Online]. Available:
https://www.academia.edu/download/117116545/Budak A Mediterranean_Epistem
e 2024 Introduction_and Table of Contents.pdf

S. Lazaris (ed.), A Companion to Byzantine Science. Leiden, The Netherlands: Brill, 2020.

662



