
Jurnal Ilmiah Multidisipliner (JIM) 
Vol 10 No. 01 Januari 2026 

eISSN: 2118-7300 
 

 

654 
 

SAINS DI BUMI KONSTANTINOPEL: PERSIMPANGAN ANTARA 

NILAI BARAT DAN TRADISI ISLAM 

 
Muklis Siregar1, Hasan Bakti Nasution2, Syukri3  

siregarmuklis79@gmail.com1, hasanbnst@uinsu.ac.id2, syukriur@uinsu.ac.id3  

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 
 

ABSTRAK 

Artikel ini berupaya memahami bagaimana Konstantinopel berfungsi sebagai simpul epistemik 

dalam perkembangan ilmu pengetahuan global dengan memperlakukannya sebagai ruang lintas 

peradaban tempat produksi, transmisi, dan transformasi pengetahuan berlangsung. Perhatian 

diarahkan pada perkembangan tradisi ilmiah dari zaman kuno hingga Bizantium, Islam, dan Eropa 

Latin dan modern. Penelitian ini menggunakan metode sejarah kualitatif dalam kerangka sejarah 

ilmu pengetahuan global/transregional dan berdasarkan tinjauan literatur sistematis dari publikasi 

akademis antara tahun 2020–2025. Studi ini didasarkan pada pembacaan historiografi-kritis, 

perbandingan transkultural, dan rekonstruksi jaringan intelektual. Hasilnya menunjukkan bahwa 

Konstantinopel bukan hanya media transmisi pasif, tetapi juga merupakan medan uji di mana sintesis 

epistemik antara rasionalitas kuno dan teologi Kristen serta antara epistemologi Islam berkembang. 

Di masa lalu Ottoman, rasionalisme, empirisme, dan spiritualitas menyatu untuk menciptakan tradisi 

ilmu pengetahuan teistik yang menghindari pemisahan antara pengetahuan sekuler dan religius. 

Warisan Bizantium dan Ottoman di bidang astronomi, matematika, pembuatan peta, dan pendidikan 

menunjukkan bahwa kota ini berfungsi sebagai penyebar memori ilmiah dan sebagai pencetus ide. 

Kesimpulannya, lanskap epistemik Konstantinopel merupakan contoh historis yang perlu 

dipertimbangkan dalam kaitannya dengan wacana kontemporer tentang sejarah sains global dan teori 

keadilan epistemik.  

Kata Kunci : Konstantinopel, Sejarah Sains Global, Ruang Epistemik, Bizantium, Islam, Transmisi 

Pengetahuan. 

 

ABSTRACT 

This article seeks to understand how Constantinople functioned as an epistemic node in the 

development of global science by treating it as a cross-civilizational space where the production, 

transmission, and transformation of knowledge took place. Attention is focused on the development 

of scientific traditions from antiquity to Byzantium, Islam, and Latin and modern Europe. This 

research uses qualitative historical methods within the framework of global/transregional history of 

science and is based on a systematic literature review of academic publications between 2020 and 

2025. The study is based on critical historiography, transcultural comparison, and the 

reconstruction of intellectual networks. The results show that Constantinople was not only a passive 

medium of transmission, but also a testing ground where epistemic syntheses between ancient 

rationality and Christian theology and between Islamic epistemology developed. In the Ottoman 

past, rationalism, empiricism, and spirituality converged to create a theistic tradition of science that 

avoided the separation between secular and religious knowledge. The Byzantine and Ottoman 

legacies in astronomy, mathematics, cartography, and education show that the city functioned as a 

disseminator of scientific memory and a generator of ideas. In conclusion, the epistemic landscape 

of Constantinople is a historical example that needs to be considered in relation  with contemporary 

discourse on the history of global science and theories of epistemic justice.  

Keywords: Constantinople, Global History Of Science, Epistemic Space, Byzantium, Islam, 

Knowledge Transmission. 

 

PENDAHULUAN 

Posisi Konstantinopel (Istanbul saat ini) dalam sejarah ilmu pengetahuan dunia. 

Sebagai pusat pertemuan tiga budaya besar Klasik, Bizantium, dan Islam sebuah 

mailto:siregarmuklis79@gmail.com1
mailto:hasanbnst@uinsu.ac.id2
mailto:syukriur@uinsu.ac.id3


 

655 
 

"pengalaman benua" sejarah ini haruslah sesuatu yang tak tertandingi. Antara abad ke-4 dan 

ke-15, kota ini berfungsi sebagai pusat kekaisaran dan sebagai lingkungan institusional 

untuk membangun praktik-praktik ilmiah dalam pendidikan, komentar tekstual, dan 

produksi manuskrip yang menjaga tradisi Yunani-Romawi tetap hidup selama penerimaan 

dan reformulasinya dalam kondisi yang berlaku. Kerangka kerja ini konsisten dengan 

sebagian besar penelitian terbaru tentang ilmu pengetahuan Bizantium, yang menyoroti 

berbagai bidang, konteks, dan berbagai jenis serta bentuk pengetahuan yang dibentuk oleh 

rekomendasi yang tertanam secara kontekstual dalam konteks budaya yang lebih luas, tidak 

hanya di dalam Bizantium sendiri tetapi juga sebagai bagian dari jaringan transregional yang 

lebih besar. 

Selain itu, untuk memahami Konstantinopel sebagai "ruang epistemik," perlu 

dikembangkan pembacaan yang mengasumsikan bahwa transmisi pengetahuan adalah 

peristiwa aktif dan lebih dari sekadar Transfer timbal balik teks. Namun, studi-studi terbaru 

telah mengungkapkan bahwa tradisi Bizantium membawa kosmologi, geografi, dan ilmu 

pengetahuan alam ke dalam ketegangan produktif dengan warisan klasik dan cakrawala 

teologis; hal ini menghasilkan bentuk-bentuk sintesis ilmiah maupun normatif. Dengan 

demikian, kota Konstantinopel dapat dilihat sebagai ekologi pengetahuan yang 

menghubungkan praktik-praktik material (sekolah, manuskrip, mobilitas) dengan nilai-nilai 

keagamaan dan politik kekuasaan di mana produksi dan validasi pengetahuan muncul. 

Selain itu, pasca-1453 juga memperkuat status Konstantinopel sebagai pusat lintas 

peradaban: diaspora cendekiawan Bizantium, bersama dengan mobilitas manuskrip, 

mempercepat studi Yunani di Italia, sementara pusat Ottoman secara bersamaan 

memungkinkan pergerakan para cendekiawan dan mendorong pertemuan skolastik tradisi 

Islam dalam lingkungan perkotaan. Sejarah ilmu pengetahuan dan pengetahuan di dunia 

Ottoman Namun, seperti yang mulai ditunjukkan oleh beberapa studi tentang sejarah ilmu 

pengetahuan dan pengetahuan di dunia Ottoman, ada dimensi dan jaringan pertukaran intra-

Ottoman yang mengganggu pembacaan yang terlalu sederhana tersebut. dari “transfer satu 

arah” dari Timur ke Barat. 

Dengan latar belakang ini, makalah ini menyajikan Konstantinopel sebagai mediator 

memori ilmiah dan sebagai laboratorium transkultural; hal ini dilakukan dengan dua cara: 

(1) dengan menganalisis bagaimana tradisi Bizantium melestarikan, menafsirkan, dan 

menyampaikan pengetahuan klasik dalam institusinya; dan (2) dengan memeriksa dinamika 

lintas bahasa, diaspora ilmiah, dan jaringan Ottoman pasca-penaklukan yang pada akhirnya 

menghasilkan konfigurasi baru keluaran ilmiah dengan dampak global. Untuk lebih 

memperumit pembacaan transregional, esai ini juga menyertakan bukti bagaimana 

pertukaran ilmiah Islam dipengaruhi oleh kota-kota kosmopolitan seperti Istanbul (melalui, 

misalnya, tokoh Ali Qushji dan jaringan intelektualnya) sebagai contoh Konstantinopel 

yang bukan hanya penerima tetapi juga penghasil pengetahuan dalam struktur Eurasia. 

Dengan demikian, fokus pada simpul epistemik Konstantinopel tidak hanya 

mengungkapkan kesinambungan peradaban ilmiah dari periode klasik hingga modern, 

tetapi juga menyediakan kerangka analitis yang memungkinkan kita untuk melihat sains 

sebagai bentuk pengetahuan yang dipraktikkan secara sosial dan institusional. Hal itu 

dibentuk oleh mobilitas dan rezim legitimasi pengetahuan. Pandangan ini penting untuk 

diskusi dan sejarah sains global modern – pandangan ini menekankan fakta bahwa kemajuan 

dalam pengetahuan sering kali muncul dari interaksi, negosiasi, dan sintesis antar tradisi, 

daripada dari jalur perkembangan terisolasi yang didefinisikan secara geografis atau 

ideologis. 

 

 



 

656 
 

METODE 

Studi ini disusun menggunakan desain kualitatif-historis dengan perspektif sejarah 

sains global/transregional dalam menempatkan Konstantinopel sebagai simpul epistemik 

untuk tradisi klasik, Bizantium, Islam, dan korpus tradisi Eropa Latin. Pendekatan 

transregional dipilih karena memungkinkan kita untuk memahami penyebaran pengetahuan 

sebagai proses pergerakan lintas ruang (aktor, institusi, dan konteks sosial-politik yang 

berubah) daripada "transfer" linier dari satu pusat ke pusat lainnya. Metodologi ini sejalan 

dengan pelajaran metodologis dalam studi sejarah global tentang tekanan spasial-budaya 

terhadap pengetahuan. 

Data penelitian untuk proyek ini adalah (1) publikasi akademis selama tahun 2020–

2025 tentang sains Bizantium, tentang transfer pengetahuan Yunani–Arab–Latin, dan 

tentang historiografi sains Ottoman; dan (2) teks sumber sekunder yang merekonstruksi 

tradisi manuskrip, jaringan pendidikan, dan praktik ilmiah perkotaan. Untuk mengikuti 

perkembangan terkini dalam bidang keilmuan, kami menggunakan tinjauan literatur 

eksploratif dan sistematis sebagai bagian dari pencarian terarah untuk materi yang relevan 

(tinjauan cakupan) yang tersedia dalam buku dan jurnal ilmiah dari tahun 2020–2025 

tentang Bizantium/Konstantinopel atau jaringan Mediterania–Eurasia yang membahas 

mekanisme transmisi/produksi pengetahuan. Ilmu pengetahuan Bizantium berfungsi 

sebagai kerangka konseptual dan peta arus dari bidang keilmuan ini, sebuah payung historis 

di bawahnya cakupan diberikan untuk transfer melalui penerjemahan (ilmu pengetahuan 

dalam astronomi, matematika, kosmografi ditambah tradisi opini). 

Tiga rangkaian teknik utama digunakan untuk analisis data. Pada tahap peninjauan 

ulang pertama, analisis historiografi-kritis memeriksa mekanisme yang ada di mana praktik 

pertukaran berfungsi untuk membangun narasi tentang apa yang dilakukan Konstantinopel: 

apakah itu dibangun sebagai "penjaga memori ilmiah," atau sebagai "laboratorium sintesis" 

atau bahkan sebagai "arena negosiasi epistemik," dan dengan demikian mempertanyakan 

asumsi, kategori, dan bukti. Kedua, kerangka kerja transkultural komparatif memetakan 

persamaan dan perbedaan dalam mode pengetahuan institusional antara tiga ruang terkait: 

(a) Bizantium (pelestarian/komentar terhadap teks klasik), (b) dunia Islam: jaringan 

penerjemahan/adaptasi); dan (c) Eropa Latin termasuk 'asimilasi' para sarjana pasca migrasi 

dan sirkulasi manuskrip). Dan ketiga, analisis jaringan berdasarkan prosopografi berupaya 

menempatkan hubungan antara agen (sarjana, penerjemah, pelindung, lembaga) dan 

menetapkan jalur mobilitas serta titik simpul di sepanjang sirkuit pengetahuan. Prosopografi 

dan analisis jaringan digunakan sebagai metode untuk menyoroti struktur antar-elit dengan 

penekanan pada kualitas data, analisis identitas/tindakan identitas, dan kontrol atribusi 

dalam penelitian sejarah. 

Keandalan hasil diuji melalui triangulasi konteks (lintasan yang secara luas konsisten 

di berbagai studi dan tradisi historiografi), audit jejak sumber (menempatkan setiap hasil 

pada pijakan yang ditetapkan dalam basis bukti, seperti manuskrip/artefak/arsip yang 

dikutip) dan pembacaan kontekstual (menempatkan klaim ilmiah dalam konteks sosial-

politik kota dan logika 5 kekuatan kekaisaran). Dengan demikian, studi ini tidak hanya 

menetapkan apa yang "ditransmisikan" tetapi juga menunjukkan bahwa informasi telah 

diciptakan kembali dan memasuki otoritas berbagai institusi, bahasa, dan rezim tempat 

informasi tersebut beredar, dan oleh karena itu menggambarkan peran Konstantinopel 

sebagai proses produksi dan transmisi dalam sejarah ilmu pengetahuan dunia. 

 

 

 

 



 

657 
 

HASIL DAN PEMBASAN 

Konstantinopel sebagai Ruang Epistemik dan Simpul Peradaban 

Perspektif ini melihat Konstantinopel bukan hanya sebagai ibu kota atau struktur 

ekonomi, tetapi lebih sebagai situs aktif tempat pengetahuan dari berbagai budaya 

diproduksi dan disebarkan. Kota ini bertindak sebagai pusat epistemik antara Timur dan 

Barat dari zaman Bizantium hingga Ottoman melalui jaringan perdagangan, jalur 

diplomatik, atau antarmuka intelektual. Dalam pengertian ini, pengetahuan bukanlah 

komoditas yang diproduksi secara lokal, tetapi hasil dari hubungan global yang menyatukan 

berbagai tradisi Islam dan Kristen dengan warisan dari Yunani klasik. Budak (2024) 

berpendapat bahwa wilayah perantara termasuk Konstantinopel adalah "epistemologi 

Mediterania" yang dicirikan oleh "melampaui garis demarkasi geografis dan pembagian 

ideologis antara Timur dan Barat, serta di antara berbagai denominasi agama untuk 

menawarkan tempat yang lebih menguntungkan bagi transmisi informasi ilmiah." 

Secara epistemologis, Konstantinopel menjadi situs negosiasi dan transformasi rezim 

epistemik Timur dan Barat. Morrison (2025) menelusuri pengaruh kota tersebut sebagai 

fasilitator pertukaran intelektual antara Eropa Renaisans dan dunia Ottoman melalui 

pedagang, cendekiawan, dan penerjemah karya-karya ilmiah. Akibatnya, ruang epistemik 

Konstantinopel memiliki eksistensi material dan simbolis yang merangkum pengetahuan 

dan kekuasaan dalam politik kekaisaran. Kasus ini menguji bagaimana pemikiran 

diproduksi dan diedarkan di Konstantinopel, yang memiliki dampak signifikan pada struktur 

epistemik global pra-modernitas, serta salah satu pendukung utama bagi semua Renaisans 

ilmu pengetahuan dan humaniora selanjutnya di Eropa. 

Selain itu, Hermans (2019) menunjukkan bahwa jaringan pengetahuan Bizantium 

bekerja berdasarkan sistem patronase dan mobilitas intelektual yang memungkinkan 

pergerakan ide bolak-balik antar pusat. Di Konstantinopel, perpustakaan dan akademi 

seperti Sekolah Magnaura menjadi tempat pertukaran filsafat Aristoteles dan teologi 

Kristen. Sejak sekitar tahun 1080, Psellos terus mengajar di tingkat yang lebih tinggi. 

Pertukaran ini menunjukkan bahwa pembuatan pengetahuan di dalam kota bukanlah bersifat 

hierarkis, melainkan dialogis dan dapat ditafsirkan ulang. Dengan demikian, epistemologi 

Konstantinopel hubungan "intim"nya dengan pembelajaran Bizantium dan kode budaya 

lainnya memastikan bahwa kota ini dapat tetap menjadi "arsitektur pengetahuan" yang 

dinamis, yang terus-menerus dikonfigurasi ulang selama berabad-abad. 

Dalam konteks peradaban dunia, Itzchak Weismann dalam ulasannya tentang Studi 

Ottoman berpendapat untuk fokus yang lebih luas pada peran yang dimainkan oleh sains 

dan lembaga ilmiah sebagai praktik sosial dan epistemologis dalam masyarakat perkotaan 

yang dinamis. Konstantinopel, sebagai pusat kekuasaan, berperan penting dalam 

merencanakan pergerakan para sarjana ini dari berbagai wilayah asing seperti Persia, Arab, 

dan Anatolia. Hal ini membantah gagasan bahwa kota tersebut merupakan "pusat 

peradaban" non-geografis, tetapi juga menjauhkannya dari anggapan sebagai ruang 

'epistemik', dalam pengertian yang diberikan Foucault pada konsep ini, yaitu sebagai tempat 

untuk menetapkan, menyebarkan, dan memperdebatkan kebenaran rezim. Dengan 

demikian, produksi pengetahuan yang berbasis di Konstantinopel tidak pernah dapat 

dipisahkan dari konteks sosial, politik, dan ekonominya. 

Akhirnya, Konstantinopel dapat dianggap sebagai model historis untuk gagasan kota 

global modern sebuah simpul pengetahuan yang mentoleransi keragaman epistemik dan 

mendorong kolaborasi antar peradaban. Hal baik tentang kunjungan penulis ke tempat-

tempat seperti Konstantinopel adalah bahwa mereka menciptakan "ekologi intelektual" di 

mana pergerakan pengetahuan, orang, dan objek terjadi dalam skala global (Finnegan dan 

Wright 2016). Dalam konteks ini, Konstantinopel bukan hanya warisan nyata dari 



 

658 
 

masyarakat kuno, tetapi juga menjadi cara refleksi epistemik ke masa depan mengenai dunia 

yang terhubung dan meninggalkan warisan intelektual yang signifikan untuk analisis 

interdisipliner tentang peradaban, identitas, dan produksi pengetahuan. 

Integrasi Rasionalitas Barat dan Epistemologi Islam di Konstantinopel  

Ini adalah contoh bagaimana Konstantinopel, sepanjang sejarah, telah menjadi 

laboratorium uji kejeniusan bagi budaya. Setelah masuknya Sultan Muhammad Al Fatih 

(Mehmed II) ke Konstantinopel pada tahun 1453, kota ini semakin mengambil citra bukan 

hanya sebagai pusat politik tetapi juga sebagai tempat pertemuan tradisi intelektual Barat 

dan Islam. Morrison 2025 menggambarkan proyek rasionalitas Eropa yang muncul dari 

humanisme dan sains Renaisans yang bertemu dengan epistemologi Islam, yang 

menekankan bahwa wahyu (naql) dan akal ('aql) tidak dapat dipisahkan. Di kota 

kosmopolitan Konstantinopel, sekolah-sekolah seperti Madrasah Sahn-i Seman 

menciptakan lingkungan di mana para filsuf, ilmuwan, dan teolog memiliki akses ke 

pengetahuan untuk bekerja; kerangka kerja untuk bergerak melampaui supernaturalisme 

menuju rasionalisme yang mendukung empirisme dan mistisisme juga berkembang. Jadi, 

setelah penaklukan Konstantinopel menjadi ruang transkultural dan pentingnya sintesis 

epistemik untuk historiografi global ditekankan. 

Secara epistemologis, hal itu terwujud melalui dialektika aktif antara metodologi 

ilmiah Barat dan sistem ilmiah Islam. Qureshi (2025) mencatat bahwa kurikulum teologi 

Islam di Konstantinopel diajarkan dengan logika Aristoteles dan rasionalisme Latin, tetapi 

fakultas-fakultas jahiliyah ini tidak ditolak dengan mengorbankan tauhid. Rasionalitas yang 

didasarkan pada empirisme yang khas di dunia Barat diinternalisasi ke dalam epistemologi 

Islam yang memandang sains sebagai cara untuk mempelajari tatanan ciptaan Tuhan. 

Sintesis ini menghasilkan tradisi ilmiah hikmah muta'aliyah, rasionalitas yang berlandaskan 

dan didorong oleh nilai-nilai etika dan spiritual. Akibatnya, rasionalitas di Konstantinopel 

bukanlah hasil dari sekularisasi sains, melainkan rasionalitas teistik yang menyatukan akal 

dan iman. 

Fusi epistemik semacam itu terlihat dalam astronomi, kedokteran, dan matematika. 

Zacky dan Moniruzzaman (2024) menyoroti bahwa para sarjana seperti Ali Qushji telah 

berkontribusi pada munculnya orientasi ilmiah baru di Konstantinopel. Tokoh berpengaruh 

lainnya adalah Sayyid Sharif al-Jurjani (wafat 733/1332), yang menggabungkan 

pengamatan metodis terhadap bintang-bintang dengan epistemologi Islam yang menolak, 

berdasarkan prinsip-prinsip agama, absolutisasi akal budi tanpa adanya wahyu. Pendekatan 

ini mengarah pada model ilmiah yang melampaui dikotomi empirisme dan spiritualitas. 

Memang, teks-teks para cendekiawan Ottoman untuk sementara waktu menjadi salah satu 

titik acuan bagi kemajuan ilmu pengetahuan di Italia dan al-Andalus, yang menyoroti bahwa 

Konstantinopel bukan hanya pewaris pengetahuan tetapi juga agen yang berkontribusi untuk 

menghubungkan dua cakrawala rasional. 

Secara metafisika, hibridisasi rasionalisme Barat dan epistemologi Islam di 

Konstantinopel merupakan upaya untuk menyelaraskan dua tradisi metafisika besar. 

Balzano dan Marzi (2024) menyatakan bahwa pertukaran antara para sarjana Muslim dan 

pemikir Eropa merumuskan "rasionalitas dialogis" di mana tidak ada satu sistem pun yang 

dapat mengklaim kebenaran secara eksklusif. Dalam tindakan menerjemahkan teks dan 

mencatat ilmu pengetahuan, para sarjana Ottoman menarik garis yang jelas antara 

pengetahuan religius dan sekuler. Dari situlah muncul mode epistemologi kosmopolitan 

yang menjadikan rasionalitas sebagai tambahan bagi wahyu dalam upaya mencapai 

kebenaran. Sintesis ini kemudian menjadi faktor kunci di balik munculnya ilmu 

pengetahuan modern yang etis dan inklusif. 



 

659 
 

Pada akhirnya, konvergensi antara rasionalisme Barat dan epistemologi Islam di 

Konstantinopel bukan hanya kompatibilitas intelektual tetapi juga politik pengetahuan pada 

tingkat global. Budak (2024) mendefinisikan kota tersebut sebagai "ruang epistemik 

Mediterania" di mana pengetahuan ilmiah Timur dan Barat beredar dalam interaksi yang 

saling memperkaya. Dalam masyarakat Ottoman, pembelajaran tidak dipandang sebagai 

pengetahuan netral, melainkan dibentuk oleh pemahaman bahwa pembelajaran adalah suatu 

tindakan ibadah dan refleksi tentang keesaan Tuhan. Oleh karena itu, warisan epistemik 

Konstantinopel menunjukkan bahwa integrasi pengetahuan tidak selalu mengarah pada 

sekularisasi; integrasi pengetahuan dapat memberikan sintesis antara dimensi intelektual 

dan spiritual kemanusiaan sebuah model lain yang terus kita perjuangkan sebagai alternatif 

untuk mengembangkan sistem pengetahuan global yang ramah terhadap semangat keadilan 

epistemik. 

Kontribusi Konstantinopel terhadap Sejarah Sains Global 

Percakapan ini juga sangat penting dalam hal kesinambungan tradisi ilmiah antara 

dunia Klasik dan Bizantium, dunia Islam, serta dalam sains Barat Awal Modern. Antara 

abad ke-4 dan ke-15, selama periode Bizantium, meskipun kehilangan ibu kotanya, Ravenna 

mempertahankan peran khusus: Konstantinopel melestarikan literatur kuno Yunani dan 

Romawi, serta menyebarkannya ke dunia Arab; tetapi tidak seperti para pengungsi 

Bizantium yang banyak berbagi dengan paganisme Barat yang mereka tinggalkan ketika 

Ikonoklasme menjadi hukum di sana pada tahun 726 M (gnostisida), sebagian besar pemikir 

beriman Trinitarian datang ke barat. Menurut Lazaris (2020), penelitian di bidang 

astronomi, botani, dan matematika adalah karya para sarjana Bizantium di Konstantinopel 

yang memadukan tradisi Yunani klasik dengan pencapaian ilmiah Arab. Proses 

penerjemahan dan adaptasi risalah ilmiah yang terjadi di kota tersebut telah menjadikan 

Konstantinopel sebagai simpul epistemik utama untuk transmisi pengetahuan, yang 

kemudian akan memengaruhi sains Eropa selama berabad-abad. Jadi, Konstantinopel tidak 

hanya menjadi simbol kekuasaan politik, tetapi juga menjadi laboratorium intelektual bagi 

dunia kuno. 

Selain berfungsi sebagai pusat transmisi pengetahuan, Konstantinopel juga berperan 

aktif dalam pengembangan ilmu pengetahuan alam dan teknologi militer. Çetinalp (2022) 

menunjukkan bagaimana sejarawan dan ahli strategi Bizantium menyusun makalah ilmiah 

tentang geologi, meteorologi, dan ilmu pertahanan perkotaan. Misalnya, ketika para insinyur 

Bizantium menyemprotkan "api Yunani" kepada penyerang mereka, itu adalah contoh kimia 

terapan dan teknik militer. Berkat pengamatan empiris dan sistem teologis, ilmu 

pengetahuan di Konstantinopel berkembang berdasarkan pandangan dunia yang pada 

akhirnya dicirikan oleh harmoni antara akal dan iman. Hal ini membuktikan bahwa karya 

para sarjana Bizantium tidak terbatas pada praktik, tetapi juga teoritis dan epistis, karena 

para ilmuwan ini berkontribusi untuk membangun metode ilmiah di mana rasionalitas dan 

moralitas bertemu. 

Universitas-universitas seperti Universitas Konstantinopel yang didirikan pada tahun 

425 M, mempekerjakan para pengajar yang bertanggung jawab untuk mengajar matematika 

dan astronomi serta filsafat alam. Pedagogi Bizantium mempromosikan prosedur 

argumentatif dan penalaran deduktif (Martín & Manolova, 2019) sesuai dengan 

skolastisisme Eropa Mediterania. Program yang digunakan di Konstantinopel berperan 

penting dalam kelangsungan karya-karya Aristoteles, Ptolemius, dan Galen hingga Baghdad 

menerjemahkannya ke dalam bahasa Arab dan Italia ke dalam bahasa Latin. Hal ini 

berfungsi untuk menciptakan sistem berbasis pengetahuan di bidang sains dalam masyarakat 

Islam dan untuk renaisans Barat. Oleh karena itu, memahaminya sebagai perantara memori 



 

660 
 

ilmiah dengan menghubungkan sains zaman kuno dengan zaman modern adalah tugas yang 

dapat dikaitkan dengan Konstantinopel. 

Di bidang kartografi dan ilmu bumi, Konstantinopel juga memberikan kontribusi yang 

signifikan. Para filsuf Bizantium menciptakan peta kosmografi yang mengintegrasikan 

kosmografi Yunani dengan teologi Kristen (Papathanassiou, Magdalino dan Fend, 2020). 

Model-model ini bukan sekadar metafora, tetapi ilmiah karena mewakili pandangan 

geosentris tentang kosmos yang akan membentuk astronomi. Peta dan tulisan geografis yang 

disusun di Konstantinopel kemudian juga berdampak pada karya kartografi Arab, seperti 

Buku al-Masalik wa al-Mamalik (Kitab Jalan dan Negara). Jaringan intelektual ini 

menggambarkan pentingnya Konstantinopel sebagai perantara penting untuk pertukaran 

informasi dalam geografi di mana ilmu bumi modern berlandaskan. Dengan cara ini, tradisi 

Bizantium berperan dalam menggabungkan kosmologi ilmiah dan kosmologi religius (lihat 

sejarah pandangan dunia). 

Bahkan lebih mencolok lagi di Eropa adalah pengaruh ilmiahnya setelah jatuhnya 

Konstantinopel pada tahun 1453. Konsekuensi lain dari migrasi tersebut adalah bahwa 

kecerdasan Bizantium mulai memainkan peran yang lebih langsung dan terorganisir dalam 

renaisans Italia. Özügül (2018: 544–545) berpendapat bahwa para pemikir Bizantium, 

Gemistos Plethon dan Bessarion, berperan penting dalam kebangkitan kembali matematika 

filsafat alam di Barat. Akibatnya, Konstantinopel menjadi pelestari pengetahuan ilmiah 

Yunani dan Romawi serta pendorong kelahiran kembali intelektual Eropa. Statusnya 

sebagai jembatan antara beberapa peradaban justru menegaskan bahwa kontribusi 

Konstantinopel, dalam sejarah ilmu pengetahuan dunia, adalah kesinambungan intelektual 

yang menegaskan bahwa ilmu pengetahuan memang muncul melalui dialog lintas waktu 

dan budaya. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan pembahasan sejauh ini, kita dapat melihat bagaimana, dalam perannya 

sebagai simpul epistemik, Konstantinopel memegang posisi sentral dalam sejarah 

pengetahuan planet yang memungkinkan kontinuitas dan transformasi epistemologis di 

dalam dan antar peradaban. Gelombang arus yang berbeda dari Bizantium hingga Ottoman 

dengan jelas menunjukkan bahwa kota ini bukan hanya pusat politik dan administratif, tetapi 

juga ruang intelektual yang mengulang, apalagi mentransmisikan, mengklaim kembali, 

meminjam, dan menggabungkan tradisi pengetahuan Yunani-Romawi, Islam, dan Latin. 

Dengan demikian, pengetahuan dari dunia Muslim dan Yunani-Romawi bukanlah sekadar 

media transfer pasif, tetapi laboratorium intelektual, tempat klaim kebenaran dikawinkan 

silang dan diolah kembali melalui dialog dan negosiasi epistemologis. Penilaian ini 

menunjukkan nilai pemikiran globalnya sebagai sintesis rasional multidimensi yang 

melampaui keadilan etika yudisial dan kosmopolitanisme eskatologis. 

Studi ini juga menunjukkan bahwa peredaran pengetahuan di Konstantinopel terjadi 

melalui jaringan perantara berupa utusan, lembaga, dan mobilitas di sekitar Mediterania dan 

Eurasia. Eksodus para sarjana Bizantium setelah tahun 1453, interaksi mereka dengan 

pembelajaran Islam, dan penerimaan mereka di Eropa menegaskan bahwa produksi ilmiah 

bersifat transregional, literal, dan analitis. Dengan demikian, kerangka kerja ini 

menanamkan sejarah ilmu pengetahuan global, menantang pertimbangan historiografi linier 

dan Eurosentris di mana pusat-pusat kosmopolitan seperti Konstantinopel menjadi 

penghasil ide-ide fundamental dalam pengetahuan global. 

Studi ini akhirnya menunjukkan bahwa pada intinya warisan epistemik 

Konstantinopel merupakan model yang sah untuk digunakan. Hal ini dapat memberikan 

perspektif untuk kerangka kerja sejarah pengetahuan di antara warga negara, dan 



 

661 
 

mendorong seseorang untuk merenungkan kekayaan dan kemungkinan yang terkandung 

dalam ilmu pengetahuan global. Mempertimbangkan Konstantinopel sebagai lokasi 

bersama juga memungkinkan manusia untuk memahami ilmu pengetahuan, bukan hanya 

sebagai produk, tetapi juga sebagai hasil dan citra dari satu alam semesta sosial-politik dan 

budaya yang kompleks. Dari perspektif ini, hasil penelitian membuka ruang untuk penelitian 

tambahan dan lebih mendalam tentang hubungan kota tersebut dengan jaringan pengetahuan 

global dan dengan demikian partisipasinya dalam sains yang inklusif serta rasional secara 

epistemologis. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

A Mediterranean Episteme: Intellectual Networks and Interconnected Knowledge 

Production in the Eastern Mediterranean, 1350–1500 (dissertation/monograph text), 

2023.  

A. Bardi, “Regiomontanus’s Paduan lecture of 1464, the Byzantine intellectual heritage and 

the Graeco-Arabic roots of astronomical studies in early modern Italy,” The British 

Journal for the History of Science, 2024.  

A. Handl, “Prosopography (2024/2025): Historical analysis and network analysis 

considerations,” 2025.  

A. Özügül, “An Overview of Byzantine Science and Its Contributions,” ResearchGate 

Publications, 2018. [Online]. Available: https://www.researchgate.net/profile/Jelena-

Ruso-

2/publication/328163564_The_Role_of_Higher_Education_in_Quality_Infrastructur

e_The_Case_of_Serbia/links/61b676631d88475981e6b2f1/The-Role-of-Higher-

Education-in-Quality-Infrastructure-The-Case-of-Serbia.pdf#page=195 

Byzantine Science,” Oxford Bibliographies, 2024. “Considering the Many Variations of 

Regional History,” Taylor & Francis Online, 2024. 

D. A. Finnegan and J. J. Wright, Spaces of Global Knowledge: Exhibition, Encounter and 

Exchange in an Age of Empire, 2016. [Online]. Available: 

https://books.google.com/books?hl=en&lr=&id=bZO1CwAAQBAJ 

D. Costache, “Transitions in Patristic Cosmology: From Cosmophobia to …,” Religions 

(MDPI), vol. 15, no. 6, Art. no. 728, 2024.  

D. Roig-Sanz, “Global translation history: Theoretical and methodological insights,” 

Translation in Society, 2022.  

D. Yıldırım, “Back to the future: a belated history of ‘new’ science in the Ottoman Empire,” 

2024.  

E. Hermans, Intellectual Connectivity in the Early Middle Ages, 2019. [Online]. Available: 

https://www.academia.edu/download/63366251/000_-

WATERMARKED_PUBLISHED_VERSION_corrected-Hermans 

_Intellectual_Connectivity.pdf 

I. P. Martín and D. Manolova, Science Teaching and Learning Methods in Byzantium, Brill, 

2019. [Online]. Available: 

https://brill.com/downloadpdf/display/book/9789004414617/BP000003.pdf 

K. A. Çetinalp, An Analysis of the Knowledge of Earth Sciences in Middle Byzantine 

Histories, Chronicles and Military Manuals, 2022. [Online]. Available: 

https://polen.itu.edu.tr/bitstreams/018899dc-3503-4147-a340-

e9713e06dc68/download 

Landscape, Nature, and the Sacred in Byzantium, Cambridge University Press, chap. 

“Sacred cosmographies,” (online chapter), 2020–2025 edition page (accessed via 

Cambridge Core). 



 

662 
 

M. Balzano and G. Marzi, “Osmice at the Crossroads: The Dialectical Interplay of Tradition, 

Modernity and Cultural Identity in Family Businesses,” Journal of Management 

History, 2024. [Online]. Available: 

https://www.emerald.com/insight/content/doi/10.1108/JMH-03-2024-0031/full/html. 

M. Bunge and T. Abd al-Rahman, Modernity and the Ideals of Arab-Islamic and Western-

Scientific Philosophy, Springer, 2023. [Online]. Available: 

https://link.springer.com/content/pdf/10.1007/978-3-030-94265-6.pdf 

M. F. M. Zacky and M. Moniruzzaman, “‘Islamic Epistemology’ in a Modern Context: 

Anatomy of an Evolving Debate,” Social Epistemology, vol. 38, no. 2, 2024. [Online]. 

Available: https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/02691728.2023.2227945 

M. K. Papathanassiou and P. Magdalino, The Occult Sciences in Byzantium, Brill, 2020. 

[Online]. Available: https://brill.com/downloadpdf/display/title/55705.pdf#page=480 

M. Middell, “The Challenge of the Cultural and Spatial Turn to World/Global History,” 

Cultural History, 2020.  

M. Ritonga and R. Saputra, “Epistemology of Knowledge: Bridging Western and Islamic 

Thought,” Sicopus Journal, vol. 3, no. 1, 2025. [Online]. Available: 

http://journal.walideminstitute.com/index.php/sicopus/article/view/250 

M. S. Qureshi, “Conceptions of Rationality and Islamic Philosophy of Education: 

Navigating Tradition and Modern Science,” Kanz Philosophia Journal, 2025. 

[Online]. Available: http://journal.sadra.ac.id/ojs/index.php/kanz/article/view/433 

M. Shefer-Mossensohn, Science among the Ottomans: The Cultural Creation and Exchange 

of Knowledge, 2015. [Online]. Available: https://dergipark.org.tr/tr/download/article-

file/761380 

N. Nurulla-Khoja, “Reconstructing the Intellectual Neighbourhood: Tracing Ali Qushji’s 

Influence in Science,” 2025.  

P. Bourmaud, “(Article in) European Journal of Turkish Studies, no. 32,” 2021.  

R. G. Morrison, Merchants of Knowledge: Intellectual Exchange in the Ottoman Empire 

and Renaissance Europe, 2025. [Online]. Available: 

https://books.google.com/books?hl=en&lr=&id=aiJNEQAAQBAJ 

R. G. Morrison, Merchants of Knowledge: Intellectual Exchange in the Ottoman Empire 

and Renaissance Europe, 2025. [Online]. Available: 

https://books.google.com/books?hl=en&lr=&id=aiJNEQAAQBAJ 

S. A. Rehman, I. Naz, K. Bakht, and S. Parveen, “Navigating Intellectual Crossroads: 

Intersections of Modern Western Thought and Islamic Reformism,” MEJAST 

Journal, 2024. [Online]. Available: https://mejast.com/data/uploads/7685.pdf 

S. Budak, A Mediterranean Episteme: Intellectual Networks and Interconnected Knowledge 

Production in the Eastern Mediterranean (1350–1500), 2024. [Online]. Available: 

https://www.academia.edu/download/117116545/Budak_A_Mediterranean_Epistem

e_2024_Introduction_and_Table_of_Contents.pdf 

S. Lazaris (ed.), A Companion to Byzantine Science. Leiden, The Netherlands: Brill, 2020.  


