Vol 9 No. 12 Desember 2025
Jurnal Ilmiah Multidisiplin Terpadu eISSN: 2246-6111

RELASI SOSIAL DALAM KERAGAMAN HUBUNGAN MUSLIM
DAN NON-MUSLIM

Intan Meilany
intanmailanil6@gmail.com
Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung

ABSTRAK

Penelitian ini mengeksplorasi dinamika hubungan antara komunitas Muslim dan Non-Muslim di
Indonesia, negara dengan keragaman budaya dan agama yang tinggi. Studi ini menyoroti interaksi
sosial sehari-hari, kerjasama, serta konflik yang muncul akibat stereotip dan diskriminasi.
Menggunakan metode studi pustaka, analisis dilakukan terhadap berbagai sumber informasi untuk
memahami faktor-faktor yang mempengaruhi relasi sosial, termasuk budaya, media, dan kebijakan
pemerintah. Temuan menunjukkan bahwa meskipun terdapat tantangan, banyak pula peluang
untuk membangun hubungan yang harmonis melalui kolaborasi di bidang ekonomi, pendidikan,
dan kegiatan sosial. Rekomendasi yang diusulkan meliputi penguatan pendidikan multikultural,
promosi dialog antaragama, serta dukungan terhadap inisiatif komunitas untuk meningkatkan
toleransi dan mengurangi konflik. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam
menciptakan masyarakat yang lebih inklusif dan harmonis di tengah keragaman.

Kata Kunci: Toleransi Antaragama, Kerjasama Sosial, Dinamika Hubungan Komunitas.

ABSTRACT

This study explores the dynamics of relationships between Muslim and Non- Muslim communities
in Indonesia, a country with high cultural and religious diversity. The research highlights daily
social interactions, cooperation, and conflicts arising from stereotypes and discrimination. Using
a literature review method, the analysis is conducted on various information sources to understand
the factors influencing social relations, including culture, media, and government policy. The
findings indicate that, despite challenges, there are many opportunities to build harmonious
relationships through collaboration in the fields of economy, education, and social activities.
Recommended actions include strengthening multicultural education, promoting interfaith
dialogue, and supporting community initiatives to enhance tolerance and reduce conflict. This
research is expected to contribute to creating a more inclusive and harmonious society amidst
diversity.

Keywords: Interfaith Tolerance, Social Cooperation, Community Relationship Dynamics.

PENDAHULUAN

Keragaman sosial di Indonesia, sebagai negara dengan populasi Muslim
terbesar di dunia, menciptakan dinamika yang kompleks dalam interaksi
antaragama. Masyarakat Indonesia terdiri dari berbagai etnis, budaya, dan agama,
yang berpotensi menimbulkan tantangan serta peluang dalam menjalin relasi sosial.
Hubungan antara Muslim dan Non-Muslim sering kali menjadi sorotan, terutama
dalam konteks toleransi, konflik, dan kerjasama sosial. Dengan latar belakang yang
beragam, penting untuk memahami bagaimana interaksi ini terbentuk dan
dipengaruhi oleh berbagai faktor.

Dalam beberapa tahun terakhir, isu-isu yang berkaitan dengan hubungan
antaragama semakin mencuat. Berbagai peristiwa, baik positif maupun negatif,
menunjukkan bagaimana keragaman ini dapat mempengaruhi kehidupan sosial
sehari-hari. Di satu sisi, terdapat contoh- contoh kolaborasi yang harmonis antara

383


mailto:intanmailani16@gmail.com%201

komunitas Muslim dan Non-Muslim dalam berbagai bidang, seperti pendidikan,
ekonomi, dan kegiatan sosial. Hal ini menunjukkan bahwa perbedaan dapat menjadi
sumber kekuatan dan inovasi. Namun, di sisi lain, ketegangan sering kali muncul
akibat stereotip, diskriminasi, dan perbedaan nilai yang dapat memicu konflik.

Fenomena ini juga dipengaruhi oleh berbagai faktor eksternal, seperti politik,
media, dan perubahan sosial yang cepat. Media sosial, misalnya, menjadi arena
perdebatan yang intens, di mana narasi pro dan kontra mengenai hubungan
antaragama saling beradu. Selain itu, kebijakan pemerintah dan berbagai lembaga
masyarakat turut berperan dalam membentuk pandangan masyarakat terhadap
interaksi antaragama. Oleh karena itu, pemahaman yang mendalam tentang
hubungan ini sangat diperlukan untuk mengidentifikasi potensi masalah dan mencari
solusi yang konstruktif.

Penelitian ini bertujuan untuk memahami lebih jauh mengenai faktor-faktor
yang mempengaruhi interaksi antara Muslim dan Non-Muslim, serta mencari cara
untuk memperkuat kerjasama dan toleransi dalam masyarakat multikultural. Dengan
menggunakan pendekatan kualitatif dan kuantitatif, diharapkan dapat diperoleh
gambaran yang jelas mengenai dinamika sosial yang ada. Penelitian ini juga akan
mengeksplorasi peran individu dan komunitas dalam membangun hubungan yang
harmonis, serta tantangan yang mereka hadapi.

Melalui kajian ini, diharapkan dapat memberikan wawasan yang lebih luas
mengenai pentingnya membangun jembatan komunikasi dan kolaborasi antara kelompok-
kelompok yang berbeda. Dengan demikian, upaya untuk mengurangi potensi konflik dan
meningkatkan kualitas hidup bersama dalam keragaman dapat tercapai. Penelitian ini juga
diharapkan menjadi rujukan bagi pembuat kebijakan dan masyarakat umum dalam
menciptakan masyarakat yang lebih toleran dan saling menghormati, di mana perbedaan
tidak hanya diterima tetapi juga dirayakan sebagai bagian dari kekayaan budaya bangsa.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka sebagai pendekatan utama
untuk mengumpulkan dan menganalisis data yang relevan terkait relasi sosial antara
Muslim dan Non-Muslim. Metode studi pustaka dipilih karena memberikan akses
yang luas terhadap sumber informasi seperti buku, jurnal, artikel, dan dokumen
resmi yang mencakup berbagai perspektif tentang isu ini. Proses penelitian dimulai
dengan identifikasi topik dan pertanyaan penelitian yang jelas, yang kemudian
dilanjutkan dengan pengumpulan sumber-sumber informasi yang relevan dari
database akademik, perpustakaan, dan sumber online. Dalam pemilihan sumber,
peneliti mempertimbangkan kredibilitas, relevansi, dan kualitas informasi agar
analisis yang dilakukan dapat menjadi landasan teori yang kuat dan komprehensif.

Setelah mengumpulkan sumber-sumber yang diperlukan, peneliti melakukan
analisis konten untuk mengekstraksi informasi yang relevan. Pada tahap ini, peneliti
mengidentifikasi tema-tema utama, argumen, dan data yang berkaitan dengan
dinamika hubungan antaragama. Proses analisis ini mencakup pemetakan hubungan
antara berbagai konsep dan teori yang ditemukan dalam literatur, sehingga dapat
memberikan gambaran yang lebih dalam mengenai isu yang diteliti. Peneliti juga
akan memperhatikan perspektif yang beragam untuk memastikan bahwa analisis
yang dihasilkan mencakup sudut pandang yang luas dan tidak terpengaruh oleh bias
tertentu. Hasil dari analisis ini akan menjadi dasar untuk menarik kesimpulan yang
signifikan mengenai interaksi sosial antara komunitas Muslim dan Non-Muslim.

Selanjutnya, hasil analisis akan disusun dalam narasi yang sistematis dan terstruktur,

384



menyoroti temuan-temuan penting yang muncul dari studi pustaka. Peneliti akan
menyampaikan kesimpulan yang dapat digunakan untuk merekomendasikan langkah-
langkah konkret dalam memperkuat kerjasama dan toleransi antara kedua komunitas.
Selain itu, penelitian ini akan membahas keterbatasan dari metode studi pustaka, termasuk
potensi bias dalam sumber informasi serta perlunya penelitian lapangan di masa depan
untuk melengkapi temuan yang ada. Dengan pendekatan ini, diharapkan penelitian dapat
memberikan kontribusi signifikan terhadap pemahaman tentang relasi sosial dalam
keragaman hubungan antaragama, dan hasilnya dapat menjadi referensi yang bermanfaat
bagi akademisi, pembuat kebijakan, serta masyarakat umum dalam upaya menciptakan

masyarakat yang lebih harmonis dan inklusif.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Analisis Dinamika Hubungan Muslim dan Non-Muslim

Hubungan antara komunitas Muslim dan non-Muslim merupakan fenomena
yang kompleks dan dinamis, yang dipengaruhi oleh berbagai faktor sosial, budaya,
dan politik. Memahami hubungan ini memerlukan analisis mendalam terhadap
interaksi sosial, kerjasama, dan konflik yang ada. Dalam analisis ini, kita akan
membahas tiga aspek utama: interaksi sosial dalam kehidupan sehari-hari, bentuk
kerjasama dan kolaborasi, serta konflik dan sumber ketegangan.

A. Interaksi Sosial dalam Kehidupan Sehari-hari

Interaksi sosial antara Muslim dan non-Muslim sering kali terjadi dalam
konteks kehidupan sehari-hari, seperti di sekolah, tempat kerja, dan lingkungan
komunitas. Di sekolah-sekolah yang multikultural, misalnya, siswa dari latar
belakang yang berbeda sering kali belajar bersama, terlibat dalam kegiatan
ekstrakurikuler, dan membangun persahabatan. Melalui interaksi ini, mereka dapat
saling berbagi pengetahuan dan pengalaman, serta memperkaya pemahaman tentang
budaya dan tradisi masing-masing.

Di dalam kelas, diskusi yang melibatkan perspektif berbeda dapat
menghasilkan pemahaman yang lebih luas tentang isu-isu global. Ketika siswa
belajar tentang sejarah, geografi, atau budaya satu sama lain, mereka tidak hanya
mendapatkan pengetahuan akademis, tetapi juga pelajaran kehidupan tentang
toleransi dan empati. Hal ini sangat penting dalam membentuk karakter generasi
muda yang mampu hidup berdampingan dalam masyarakat yang beragam.

Namun, tantangan tetap ada. Prasangka dan stereotip yang ada dalam
masyarakat kadang-kadang dapat menghambat hubungan positif. Misalnya, jika
anggota satu kelompok memiliki pandangan negatif terhadap kelompok lain, hal ini
dapat menciptakan ketegangan yang merusak suasana kerja atau belajar. Selain itu,
diskriminasi dalam bentuk bullying di sekolah atau bias di tempat kerja dapat
membuat individu merasa terpinggirkan. Oleh karena itu, penting untuk menciptakan
lingkungan yang inklusif dan mendukung dialog antaragama. Inisiatif seperti
program pertukaran budaya atau seminar tentang toleransi dapat membantu
memperkuat pemahaman dan mengurangi ketegangan antar kelompok.

Lingkungan komunitas juga memainkan peran penting dalam interaksi sosial.
Dalam banyak kasus, kegiatan komunitas yang melibatkan semua pihak, seperti
festival budaya atau acara olahraga, dapat menjadi jembatan untuk membangun
hubungan yang lebih baik. Kegiatan ini tidak hanya memberikan kesempatan untuk
bersenang-senang, tetapi juga untuk mengenal dan memahami satu sama lain dengan
cara yang lebih informal dan menyenangkan. Ketika individu dari berbagai latar
belakang berkumpul untuk merayakan sesuatu, mereka dapat melihat bahwa mereka

385



memiliki lebih banyak kesamaan daripada perbedaan.
B. Bentuk Kerjasama dan Kolaborasi

Kerjasama antara Muslim dan non-Muslim sering kali terlihat dalam berbagai
bidang, seperti ekonomi, pendidikan, dan kegiatan sosial. Dalam konteks ekonomi,
banyak usaha yang melibatkan kolaborasi antara pengusaha Muslim dan non-
Muslim, seperti proyek pembangunan infrastruktur atau usaha kecil dan menengah.
Kolaborasi semacam ini tidak hanya meningkatkan kesejahteraan ekonomi tetapi
juga memperkuat hubungan antar komunitas.

Misalnya, dalam beberapa daerah, pengusaha dari latar belakang yang berbeda
bersatu untuk menciptakan lapangan kerja, yang pada gilirannya membantu
mengurangi  kemiskinan dan meningkatkan kualitas hidup. Ketika pengusaha
Muslim dan non-Muslim bekerja sama, mereka dapat menggabungkan keahlian dan
sumber daya, menciptakan peluang yang lebih besar untuk sukses. Selain itu,
kolaborasi ini dapat membuka pintu untuk inovasi, karena berbagai perspektif dan
ide dapat saling melengkapi.

Di bidang pendidikan, program-program pertukaran pelajar atau proyek
penelitian yang melibatkan institusi dari latar belakang berbeda dapat menciptakan
kesempatan untuk kolaborasi yang bermanfaat. Kegiatan ini tidak hanya
memperluas wawasan akademis, tetapi juga membangun jembatan antara generasi
muda dari kedua kelompok. Ketika pelajar dari latar belakang yang berbeda bekerja
sama dalam proyek, mereka belajar untuk menghargai perspektif satu sama lain dan
mengembangkan keterampilan komunikasi yang penting.

Kegiatan sosial, seperti organisasi amal yang melibatkan anggota dari kedua
kelompok, juga menjadi sarana efektif untuk membangun rasa kebersamaan.
Misalnya, kampanye bantuan kemanusiaan yang dilakukan bersama dapat
memperkuat solidaritas dan menghilangkan batasan yang ada. Melalui kerja sama
dalam kegiatan amal, individu dapat melihat dampak positif dari kolaborasi mereka,
menginspirasi lebih banyak orang untuk terlibat dalam upaya serupa.

Selain itu, kolaborasi dalam menghadapi tantangan sosial, seperti masalah
lingkungan atau kesehatan masyarakat, juga sangat penting. Ketika Muslim dan
non- Muslim bersatu untuk menangani isu-isu ini, mereka tidak hanya berkontribusi
pada penyelesaian masalah yang ada, tetapi juga membangun hubungan yang lebih
kuat berdasarkan tujuan bersama. Keterlibatan dalam proyek-proyek yang memiliki
dampak positif bagi masyarakat luas dapat meningkatkan rasa saling percaya dan
menghormati antara kedua kelompok.

C. Konflik dan Sumber Ketegangan

Meskipun terdapat banyak interaksi positif, konflik dan ketegangan antara
Muslim dan non-Muslim masih ada, sering kali dipicu oleh faktor-faktor seperti
politik, ekonomi, dan masalah identitas. Isu-isu yang berkaitan dengan kebebasan
beragama, hak asasi manusia, dan diskriminasi dapat memperburuk hubungan
antar kelompok. Di beberapa tempat, konflik yang berkaitan dengan sumber daya,
seperti tanah dan air, dapat mengakibatkan ketegangan yang berkepanjangan.

Sumber ketegangan ini sering kali diperburuk oleh media yang menyoroti
peristiwa negatif, menciptakan stereotip yang merugikan. Ketika media fokus pada
berita yang menonjolkan konflik atau tindakan ekstremis, hal ini dapat memperkuat
pandangan negatif dan memperburuk ketegangan. Dalam beberapa kasus, peristiwa
sejarah tertentu, seperti perang atau konflik sektarian, dapat meninggalkan jejak
yang mendalam dan mempengaruhi hubungan masa kini. Keterlibatan politik, di
mana isu-isu identitas digunakan untuk meraup dukungan, juga dapat menciptakan

386



polarisasi di masyarakat.

Penting untuk memahami bahwa konflik tidak selalu bersifat fisik; banyak
konflik terjadi dalam bentuk perdebatan ideologis atau perbedaan nilai.
Ketidakpahaman terhadap keyakinan dan praktik satu sama lain dapat menyebabkan
ketegangan yang mendalam, yang sering kali diabaikan. Oleh karena itu, pendidikan
yang mempromosikan dialog dan pemahaman antaragama sangat penting dalam
mengurangi ketegangan ini. Dengan memberikan ruang bagi diskusi yang terbuka
dan jujur, kita dapat menciptakan suasana yang lebih inklusif dan saling
menghormati.

Untuk mengatasi konflik ini, penting untuk mempromosikan dialog dan
pemahaman yang lebih dalam antara komunitas. Upaya untuk mendidik masyarakat
tentang pentingnya toleransi dan saling menghormati sangat diperlukan untuk
menciptakan hubungan yang lebih harmonis. Inisiatif seperti forum dialog
antaragama atau program pendidikan tentang pluralisme dapat membantu
mengurangi prasangka dan membangun jembatan antar kelompok. Selain itu,
kampanye kesadaran publik yang menekankan pentingnya kerjasama dan
persahabatan dapat membantu membentuk opini masyarakat yang lebih positif
terhadap hubungan antaragama.*

Faktor-faktor yang Mempengaruhi Relasi Sosial

Relasi sosial antara Muslim dan non-Muslim tidak terjadi dalam ruang hampa;
berbagai faktor mempengaruhi dinamika ini. Tiga faktor utama yang berperan penting
adalah budaya dan tradisi, pengarunh media dan informasi, serta peran kebijakan dan
pemerintah. Masing- masing faktor ini memiliki dampak yang signifikan terhadap cara

kedua komunitas berinteraksi dan berkolaborasi.
A. Faktor Budaya dan Tradisi

Budaya dan tradisi memainkan peran yang sangat penting dalam membentuk
relasi sosial antara Muslim dan non-Muslim. Setiap kelompok memiliki nilai, norma,
dan praktik yang unik yang dapat mempengaruhi cara mereka berinteraksi satu sama
lain. Misalnya, dalam banyak budaya, terdapat norma yang mengatur perilaku
sosial, seperti cara berkomunikasi, cara berpakaian, dan adat istiadat dalam
perayaan.

Ketika dua kelompok dengan tradisi yang berbeda berinteraksi, sering kali
terjadi kesalahpahaman yang dapat menimbulkan ketegangan. Misalnya, cara orang
memperlihatkan rasa hormat atau kesopanan dapat bervariasi antara budaya. Dalam
situasi di mana satu kelompok merasa tidak dihargai, hal ini dapat menciptakan
jarak dan ketidaknyamanan. Oleh karena itu, penting untuk mengedukasi individu
tentang perbedaan budaya dan mendorong rasa saling menghargai.

Selain itu, tradisi keagamaan juga sangat berpengaruh. Misalnya, perayaan
hari besar keagamaan seperti Idul Fitri bagi Muslim atau Natal bagi non-Muslim
menjadi momen penting yang sering kali diisi dengan kegiatan yang melibatkan
komunitas. Ketika masyarakat dari berbagai latar belakang terlibat dalam perayaan
bersama, hal ini dapat memperkuat hubungan dan membangun pemahaman yang
lebih baik. Dialog antarbudaya yang berbasis pada saling menghormati akan
membantu memperkuat hubungan sosial dan mengurangi prasangka.

B. Pengaruh Media dan Informasi

Pengaruh media dan informasi merupakan faktor kunci dalam membentuk
persepsi dan sikap masyarakat terhadap kelompok lain. Media, baik itu cetak
maupun elektronik, memiliki kemampuan untuk membentuk opini publik dan
menciptakan narasi tertentu tentang komunitas Muslim dan non-Muslim. Dalam

387



banyak kasus, media menyoroti konflik atau ketegangan, yang dapat memperkuat
stereotip negatif dan prasangka.

Ketika berita tentang tindakan ekstremis atau konflik antaragama sering
ditayangkan, hal ini dapat menciptakan ketakutan dan ketidakpercayaan di antara
kedua komunitas. Sebaliknya, media juga memiliki potensi untuk mempromosikan
kisah-kisah positif yang menyoroti kolaborasi dan hubungan baik antara Muslim
dan non-Muslim.

Dengan menyajikan kisah-kisah yang menunjukkan interaksi harmonis dan
kerjasama, media dapat membantu membentuk pandangan yang lebih positif dan
inklusif.

Selain itu, media sosial telah menjadi platform yang sangat berpengaruh dalam
membentuk narasi dan opini. Di era digital ini, informasi dapat menyebar dengan
sangat cepat, baik itu positif maupun negatif. Oleh karena itu, penting bagi individu
untuk menjadi konsumen informasi yang kritis, mampu membedakan antara berita
yang valid dan yang tidak. Masyarakat harus didorong untuk menggunakan media
sebagai alat untuk membangun dialog dan saling pengertian, bukan sebagai sumber
konflik.

C. Peran Kebijakan dan Pemerintah

Peran kebijakan dan pemerintah sangat menentukan dalam membangun relasi
sosial antara Muslim dan non-Muslim. Kebijakan publik yang mendukung
keragaman, inklusi, dan dialog antaragama dapat menciptakan lingkungan yang
kondusif bagi interaksi yang harmonis. Misalnya, program-program Yyang
mempromosikan pendidikan multicultural dan kegiatan sosial yang melibatkan
berbagai kelompok dapat membantu membangun hubungan yang lebih baik.

Sebaliknya, kebijakan yang diskriminatif dapat memperburuk ketegangan dan
menciptakan jarak antara komunitas. Kebijakan yang membatasi kebebasan
beragama atau hak asasi manusia sering kali menimbulkan reaksi negatif dan
memperburuk hubungan antar kelompok. Oleh karena itu, penting bagi pemerintah
untuk mengadopsi kebijakan yang adil dan inklusif, yang menghormati hak semua
individu tanpa memandang latar belakang agama atau etnis.

Selain itu, pemerintah juga memiliki tanggung jawab untuk memfasilitasi
dialog antaragama dan mendukung inisiatif yang bertujuan untuk mempromosikan
toleransi. Dukungan terhadap organisasi masyarakat sipil yang bekerja untuk
membangun hubungan antaragama dapat memberikan dampak positif yang
signifikan. Dengan mendorong partisipasi masyarakat dalam proses pengambilan
keputusan, pemerintah dapat menciptakan rasa kepemilikan dan tanggung jawab di
antara semua kelompok.®
Implikasi Temuan terhadap Masyarakat

Temuan mengenai dinamika hubungan antara Muslim dan non-Muslim
menunjukkan bahwa meskipun terdapat tantangan, ada banyak peluang untuk
membangun hubungan yang lebih baik. Dengan memahami faktor-faktor yang
mempengaruhi relasi sosial, kita dapat mengembangkan rekomendasi dan strategi
konkret untuk meningkatkan toleransi dan mengurangi konflik. Dalam bagian ini,
kita akan membahas dua aspek penting: rekomendasi untuk meningkatkan toleransi
dan strategi untuk mengurangi konflik.

A. Rekomendasi untuk Meningkatkan Toleransi
1. Edukasi Multikultural

Mengintegrasikan pendidikan multikultural dalam kurikulum sekolah adalah

langkah penting untuk meningkatkan toleransi. Dengan mengajarkan nilai-nilai

388



keragaman dan saling menghormati sejak usia dini, anak-anak dapat tumbuh dengan
pemahaman yang lebih baik tentang kelompok lain. Program-program pertukaran
budaya juga dapat membantu siswa mengenal tradisi dan kebiasaan satu sama lain,
sehingga mengurangi prasangka.
2. Dialog Antaragama
Mendorong dialog antaragama di tingkat komunitas dapat memperkuat
hubungan sosial. Forum-forum yang memungkinkan individu dari berbagai latar
belakang untuk berbagi pandangan dan pengalaman mereka akan membantu
membangun hubungan yang lebih baik. Kegiatan seperti seminar, lokakarya, dan
diskusi panel dapat menjadi wadah yang efektif untuk merangsang dialog terbuka.
3. Kampanye Kesadaran Publik
Meluncurkan kampanye kesadaran publik yang menekankan pentingnya
toleransi dan kerjasama antaragama dapat membantu membentuk opini masyarakat.
Media sosial dan platform digital dapat digunakan untuk menyebarkan pesan-pesan
positif yang mempromosikan hubungan antar komunitas. Kisah-kisah sukses
kolaborasi antara Muslim dan non-Muslim harus disorot untuk menunjukkan bahwa
hubungan yang harmonis mungkin dan bermanfaat.
4. Kegiatan Sosial Bersama
Menyelenggarakan kegiatan sosial yang melibatkan anggota dari kedua
komunitas, seperti festival budaya, acara olahraga, atau kegiatan amal, dapat
menjadi cara yang efektif untuk membangun rasa kebersamaan. Kegiatan-kegiatan
ini tidak hanya memberikan kesempatan untuk bersenang-senang, tetapi juga untuk
mengenal satu sama lain dalam suasana yang lebih santai dan informal.
B. Strategi untuk Mengurangi Konflik
1. Pendidikan Anti-Diskriminasi
Mengimplementasikan program pendidikan anti-diskriminasi di sekolah dan
tempat kerja dapat membantu mengurangi konflik. Pendidikan ini harus fokus pada
pengenalan dan pengertian terhadap perbedaan, serta menunjukkan dampak negatif
dari diskriminasi dan prasangka. Dengan meningkatkan kesadaran tentang masalah
ini, individu akan lebih cenderung untuk menanggapi ketegangan dengan cara yang
konstruktif.
2. Mediating Conflict Resolution
Menggunakan pendekatan mediasi dalam menyelesaikan konflik dapat
membantu menciptakan ruang bagi dialog yang konstruktif. Melibatkan mediator
yang netral dapat membantu kedua belah pihak untuk memahami perspektif satu
sama lain dan menemukan solusi yang saling menguntungkan. Program pelatihan
untuk mediator lokal dapat diadakan untuk memperkuat kapasitas mereka dalam
menangani konflik antaragama.
3. Advokasi untuk Kebijakan Inklusif
Mendorong pemerintah untuk mengadopsi kebijakan yang inklusif dan adil
sangat penting untuk mengurangi ketegangan. Kebijakan yang mendukung
kebebasan beragama, hak asasi manusia, dan partisipasi masyarakat dalam
pengambilan keputusan akan menciptakan lingkungan yang lebih damai. Masyarakat
sipil perlu berperan aktif dalam advokasi untuk memastikan bahwa suara mereka
didengar.
4. Dukungan untuk Inisiatif Komunitas
Mendukung inisiatif yang dikelola oleh komunitas yang bertujuan untuk
membangun hubungan antaragama dapat memperkuat jaringan sosial. Organisasi
masyarakat sipil, lembaga keagamaan, dan kelompok komunitas harus didorong untuk

389



bekerja sama dalam proyek-proyek yang mempromosikan toleransi dan kerjasama.
Dengan

KESIMPULAN

Penelitian ini mengungkap kompleksitas relasi sosial antara komunitas Muslim dan
Non-Muslim di Indonesia, yang merupakan negara dengan keragaman budaya dan agama
yang signifikan. Melalui analisis yang mendalam, ditemukan bahwa meskipun interaksi
sosial sehari-hari sering kali mencerminkan dinamika yang harmonis, tantangan seperti
stereotip, diskriminasi, dan konflik tetap ada. Faktor-faktor yang mempengaruhi hubungan
antaragama meliputi budaya, media, dan kebijakan pemerintah, yang berperan dalam
membentuk persepsi dan interaksi antar komunitas. Meskipun terdapat kasus ketegangan,
banyak pula contoh kolaborasi yang menunjukkan potensi positif dari interaksi ini, yang
dapat memperkuat kesadaran akan pentingnya toleransi. Dengan memahami dan
mengelola perbedaan ini, diharapkan tercipta lingkungan sosial yang inklusif dan
harmonis, di mana kerjasama menjadi kunci untuk mengurangi ketegangan dan
meningkatkan kualitas hidup bersama dalam keragaman.

Disarankan agar program pendidikan toleransi diperkuat, kebijakan dialog
antaragama dikembangkan, dan media berperan aktif dalam menyebarkan informasi
positif, sambil mendorong kegiatan interaksi antar komunitas untuk menciptakan
masyarakat yang lebih harmonis.

DAFTAR PUSTAKA

Batinah, Batinah, Arum Meiranny, and Atika Zahria Arisanti. “Faktor-Faktor Yang Mempengaruhi
Interaksi Sosial Pada Anak Usia Dini: Literatur Review.” Oksitosin : Jurnal Ilmiah
Kebidanan 9, no. 1 (2022): 31-39. https://doi.org/10.35316/0ksitosin.v9i1.1510.

Nur Latifah, Arita Marini, and Arifin Maksum. “Pendidikan Multikultural D1 Sekolah Dasar.”

Jurnal Pendidikan Dasar Nusantara 6 (2021): 42-51.

Rahman, F. “Dinamika Interaksi Sosial Muslim Minoritas Di Wilayah Plural: Studi Kasus
Pendidikan Karakter Di Sekolah Islam Kota Ambon.” Al Huda: Journal of Islamic
Education .. 1, no. 1 (2025).
https://ejournal.maronpublishing.com/index.php/alhuda/article/view/40%0Ahttps://ejour
nal.maronpublishing.com/index.php/alhuda/article/download/40/60.

Syahrudin, Eky, Luthfiyah Luthfiyah, and Nasaruddin Nasaruddin. “Relasi Sosial Keagamaan
Antara Mayoritas Muslim Dengan Minoritas Non Muslim Ntt Di Padolo Kelurahan Paruga
Kota Bima.” FIKRUNA: Jurnal Ilmiah Kependidikan Dan Kemasyarakatan 7, no. 3 (2025):
1016-24. https://doi.org/10.56489/fik.v7i3.343.

Syawal, M. “Manajemen Konflik Dalam Membangun Harmonisasi Pada Siswa Muslim Dan Non-
Muslim Di  SMA  Sukma Bangsa Pidie.” Fusion 2, no. 2 (2025).
https://yasyahikamatzu.com/index.php/FSN/article/view/306%0Ahttps://yasyahikamatzu

.com/index.php/FSN/article/download/306/296.

Ulin Nuha, Nazahah, Tobroni, and Faridi. “Pemahaman Pendidikan Agama Islam Dalam
Dinamika Sosial Masyarakat.” Risalah, Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam 10, no. 2 (2024):
611-22. https://jurnal.faiunwir.ac.id/index.php/Jurnal_Risalah/article/view/929.

390



