Vol 9 No. 12 Desember 2025
Jurnal Ilmiah Multidisiplin Terpadu eISSN: 2246-6111

MENGGALI ENERGI IRADAH: PERAN JIWA KEHENDAK DALAM
PENGEMBANGAN POTENSI DIRI PESERTA DIDIK PERSPEKTIF
PSIKOLOGI ISLAM

Imroatul Hasanah!, Daris Salama Ulin Nuha?, Titin Nurhidayati?
imroatu021017@gmail.com', rysmaulha231222@gmail.com?, titinnurhidayati@uas.ac.id?
Universitas Al-Falah As Sunniyah Kencong Jember

ABSTRAK

Psikologi Pendidikan Islam memandang manusia sebagai pribadi yang terdiri dari jiwa (nafs) dan
raga, di mana jiwa memiliki daya-daya penting, salah satunya adalah daya kehendak (a/-guwwah
al-iradiyah)'. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara mendalam fungsi operasional dan
peran kausal dari kehendak jiwa (iradah) sebagai sumber energi utama dalam mekanisme
pengembangan potensi diri peserta didik dalam kerangka Psikologi Pendidikan Islam. Latar
belakang penelitian ini berangkat dari keterbatasan model psikologi pendidikan konvensional
(volition) yang cenderung mengabaikan dimensi spiritual dalam membentuk tekad dan motivasi.
Pengembangan potensi diri peserta didik sangat bergantung pada penguatan konasi. Bagaimana
tidak, ia mampu mmpengaruhii dan menjelaskan perilaku individu. Selain itu, ia juga membantu
seseorang untuk memprediksi perilaku oranglain?. Penelitian ini merekomendasikan integrasi
konsep iradah ke dalam kurikulum pendidikan Islam sebagai kerangka kerja untuk membentuk
kemandirian dan integritas moral peserta didik.

Kata Kunci: Energi Iradah, Jiwa Kehendak, Pengembangan Peserta Didik, Psikologi Islam.

Abstract

Islamic Educational Psychology views humans as entities consisting of the soul (nafs) and body,
where the soul has important powers, one of which is the power of will (al-quwwah al-iradiyah).
This study aims to analyze in depth the operational function and causal role of the will of the soul
(iradah) as the main energy source in the mechanism of developing students’ self-potential within
the framework of Islamic Educational Psychology. The background of this study departs from the
limitations of the conventional educational psychology model (volition) which tends to ignore the
spiritual dimension in forming determination and motivation. The development of students’ self-
potential is highly dependent on strengthening konasi. How could it not be, it is able to interfere
with and explain individual behavior. In addition, it also helps someone to predict the behavior of
others. This study recommends the integration of the concept of irdadah into the Islamic education
curriculum as a framework for developing students' independence and moral integrity.

Keywords: Energy of Iradah, Volitional Soul, Student Development, Islamic Psychology.

PENDAHULUAN

Pendidikan adalah proses sadar dan terencana untuk mengembangkan seluruh
potensi yang dimiliki oleh peserta didik, baik potensi kognitif, afektif, maupun
psikomotorik. Dalam konteks ini, keberhasilan pengembangan potensi diri seringkali
dititikberatkan pada faktor eksternal seperti kurikulum, metode pengajaran, dan fasilitas.
Namun, faktor internal yang bersifat psikologis dan spiritual, khususnya kehendak atau
iradah, yang memiliki peran fundamental yang sering luput dari kajian mendalam. Istilah
iradah (kehendak) dalam tradisi keilmuan Islam merujuk pada energi internal yang
mendorong seseorang untuk memilih dan bertindak menuju tujuan tertentu,

! Naila Farah, Cucum Novianti, Fitrah dan Perkembangan Jiwa Manusia Perspektif Al-Ghazali, Jurnal
Yaqzhan Vol 2 No 2 Desember 2016.
2 Adnan Achiruddin Saleh, Pengantar Psikologi, Penerbit Aksara Timur, Makassar, 2018. Hal. 121

529


mailto:imroatu021017@gmail.com1
mailto:rysmaulha231222@gmail.com2
mailto:titinnurhidayati@uas.ac.id3

menjadikannya kunci utama dalam tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) dan pengembangan
diri.3

Penelitian mengenai psikologi tradisional telah membahas banyak ide seperti
kekuatan kehendak, motivasi dari dalam diri, dan keyakinan diri sebagai pendorong untuk
mencapai tujuan. Namun, menggabungkan ide tentang kehendak ini ke dalam Psikologi
Islam memberikan pandangan yang lebih menyeluruh dan mendalam. Pandangan ini tidak
hanya melihat kehendak sebagai aspek mental, tetapi juga sebagai wujud dari kesadaran
spiritual dan pengabdian kepada Tuhan. Dalam pandangan ini, pengembangan potensi diri
peserta didik tidak sekedar mencapai prestasi akademik, tetapi juga membentuk insan
kamil (manusia paripurna) yang memiliki orientasi spiritual dan moral yang kuat.*

Masalah yang melatarbelakangi penelitian ini adalah adanya kesenjangan antara
potensi ideal peserta didik dengan realita pencapaian mereka, yang ditengarai karena
belum optimalnya pemberdayaan iradah sebagai sumber energi utama. Penelitian-
penelitian sebelumnya tentang pengembangan potensi diri seringkali didominasi oleh
pendekatan behavioristik dan kognitif,> mengabaikan dimensi spiritualitas dan kehendak
yang mendalam, padahal dimensi ini sangat relevan dalam konteks budaya dan pendidikan
Islam di Indonesia. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk menggali secara
komprehensif peran jiwa kehendak (iradah) dalam pengembangan potensi diri peserta
didik dari perspektif Psikologi Islam, sekaligus merumuskan implikasi praktisnya bagi
praktik pendidikan. Diharapkan, temuan dari penelitian ini dapat memberikan kontribusi
signifikan dalam memperkaya khazanah keilmuan Psikologi Pendidikan Islam dan
menjadi landasan teoretis untuk pengembangan model pembelajaran yang berbasis pada
penguatan energi iradah peserta didik.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan (library research).® Data
dikumpulkan dari sumber-sumber primer dan sekunder. Sumber primer meliputi Al-
Qur’an, Hadis Nabi, serta karya-karya klasik pemikir Muslim seperti [lhya'
Ulumuddin karya Imam Al-Ghazali dan Tahdzib al-Akhlaq karya Ibnu Miskawaih.
Sumber sekunder diperoleh dari buku, jurnal, dan artikel ilmiah kontemporer yang
membahas tentang Psikologi Islam, Pendidikan Islam, dan filsafat moral Islam. Data yang
telah terkumpul dianalisis secara kualitatif dengan pendekatan analisis isi (content
analysis) untuk mengidentifikasi, mengelompokkan, dan menyimpulkan konsep serta
fungsi jiwa kehendak.” Tahapan analisis meliputi: 1) Deskripsi Konsep iradah berdasarkan
sumber klasik; 2) Konsep jiwa kehendak dalam psikologi Islam, dan 3) Sintesis Teoretis
untuk merumuskan peran jiwa kehendak dalam pengembangan potensi diri peserta didik,
sebagai kontribusi teoretis pada Psikologi Pendidikan Islam.

3 Al-Ghazali, A. H. (2018). Ihya' Ulumuddin: Menghidupkan Ilmu-Ilmu Agama. (Jilid 4, Terj. H. A. A.
Mustofa). Jakarta: Pustaka Amani. (Hlm. 125-127).

4 Smith, J. R. (2020). The Role of Self-Efficacy in Academic Performance. Journal of Educational
Psychology, 172(3), 450-465.

> Mustaqim, A. (2017). Psikologi Pendidikan Islam: Membangun Karakter Mulia Peserta Didik. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar. (Hlm. 88).

¢ Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta. (Hlm. 12).

7 Creswell, J. W. (2014). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches (4th
ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications. (Hlm. 183).

530



HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Dasar Teologis Iradah (Kehendak Jiwa)

Konsep iradah dalam psikologi Islam berakar kuat pada hakikat penciptaan manusia
yang diberi kebebasan memilih. Dalam Al-Qur'an, Allah Swt. menegaskan fungsi
kehendak bebas manusia dalam menentukan nasibnya: ) )

pemaily L 15230 (R o580 G 3 Y A ()

“Sesungguhnya Allah tidak mengubah keadaan suatu kaum sehingga mereka
mengubah keadaan yang ada pada diri mereka sendiri.” (Q.S. Ar-Ra'd [13]: 11)8

Ayat ini secara implisit menunjuk pada fungsi kehendak (iradah) sebagai inisiator
perubahan. Kehendak jiwa menjadi jembatan antara potensi bawaan dan takdir yang dapat
diusahakan (ikhtiyar). Menurut Syaikh Muhammad 'Abduh, pengembangan potensi diri
adalah manifestasi dari ketaatan pada hukum kausalitas Allah, di mana irddah yang kuat
adalah kunci utama untuk mengaktualkan potensi tersebut’

Dalam ranah pendidikan, Hadits Nabi Muhammad saw. juga menyoroti pentingnya
kehendak dan niat: )

63 b gl I8 5 GG Jae Y &)

“Sesungguhnya segala perbuatan itu tergantung pada niatnya, dan sesungguhnya
bagi tiap-tiap orang apa yang diniatkannya.” (H.R. Bukhari dan Muslim!°

Niat (niyyah) adalah bentuk iradah yang paling dasar dan murni. Pengembangan
potensi diri peserta didik, oleh karena itu, harus dimulai dengan pelurusan niat yang tulus
(kehendak) untuk mencapai ridha (keridaan) Allah, yang akan memberikan energi
berkelanjutan.

2. Konsep Jiwa Kehendak (Al-Quwwah Al-Iradiyah) dalam Psikologi Islam

Jiwa kehendak dalam terminologi Islam sering disebut dengan al-iradah atau al-
quwwah al-iradiyah. la merupakan daya dalam jiwa manusia yang berfungsi untuk
memilih, memutuskan, dan mengarahkan perilaku. Dalam kerangka pemikiran Imam Al-
Ghazali, iradah adalah daya internal yang berfungsi sebagai motor penggerak yang
muncul setelah proses berpikir (fikr) dan munculnya pengetahuan (i/m) tentang manfaat
atau mudarat suatu perbuatan.!! Iradah berada di antara quwwah ‘agliyyah (daya
akal/kognitif) dan quwwah syahwiyyah (daya nafsu/afektif). Ia bukan hanya kemampuan
memilih, tetapi juga energi yang memampukan individu untuk melaksanakan pilihan
tersebut secara konsisten, menjadikannya inti dari ikhtiyar (kebebasan berkehendak).!?

Dalam konteks spiritual, iradah memiliki dua dimensi utama: 1) Iradah Ibadah:
Kehendak yang terarah kepada ketaatan dan pencapaian ridha Ilahi, berfungsi sebagai
dasar bagi tazkiyatun nafs (penyucian jiwa). 2) Iradah Kauniyyah: Kehendak yang
menggerakkan individu dalam urusan duniawi, seperti belajar dan berprestasi. Keterkaitan
kedua dimensi ini menunjukkan bahwa kehendak dalam Islam bersifat transenden dan
instrumental; ia mengikat potensi duniawi (potensi diri) dengan tujuan akhirat (insan

8 Kementerian Agama RI. Al-Qur'an dan Terjemahannya. Jakarta: Proyek Pengadaan Kitab Suci Al-Qur'an,
2002.

® Abduh, Muhammad. Risalah at-Tauhid. Kairo: Dar al-Manar, 1960, him. 98.

10 Al-Bukhari, Muhammad ibn Isma'il. Sahih al-Bukhari. Beirut: Dar Tawq an-Najah, 2002, Kitab Bad'i al-
Wahyi, Hadits no. 1.

' Al-Ghazali, A. H. (2018). Ihya' Ulumuddin: Menghidupkan Ilmu-Ilmu Agama. (Jilid 3, Kitab ‘Aja’ib al-
Qalb). Jakarta: Pustaka Amani. (Hlm. 125).

12 Mustaqim, A. (2017). Psikologi Pendidikan Islam: Membangun Karakter Mulia Peserta Didik.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar. (HIm. 88-90).

531



kamil). Konsep ini memberikan kedalaman teoretis yang melampaui willpower dalam
psikologi konvensional yang seringkali berhenti pada pencapaian materialistik.'?
3. Pembagian Kehendak

Berdasarkan pada hakikat sumber timbulnya kehendak maka secara garis besar
kehendak dapat dibedakan menjadi dua macam, yakni kehendak yang berpusat pada
kehidupan jasmaniah dan kehendak yang berhubungan dengan kehidupan ruhaniah
(perbuatan kemauan).

a. Kehendak yang berpusat pada kehidupan jasmaniah (biologis)

Gejala-gejala kehendak yang berpusat pada kehidupan jasmaniah tampak dalam
kehidupan tumbuh-tumbuhan, hewan, dan manusia. Beberapa fungsi kehendak tersebut
dapat dibagi menjadi 9 macam, yaitu tropisme, refleks, insting, otomatisme, kebiasaan,
kecenderungan, dorongan, keinginan, dan hawa nafsu (A. Gazali, 1970: 83).

1) Tropisme, merupakan reaksi atau peristiwa yang menyebabkan gerakan pada suatu
arah tertentu. Reaksi ini hanya tampak pada kehidupan tumbuh-tumbuhan dan hewan
(vegetatif-animal). Misalnya, tumbuh-tumbuhan yang batang dan daunnya condong
menghadap sinar matahari untuk memperoleh sinar yang cukup. Begitu pula jenis
serangga yang senantiasa mencari cahaya atau sinar lampu. Dan sebaliknya, sejenis
binatang yang justru menjauhkan diri dari sesuatu (sinar matahari), seperti ikan-ikan
yang hidup di dasar lautan, kelelawar, dan sebagainya. Gerakan mendekatkan diri
(mencari sinar) tersebut dinamakan fototropisme negatif.

2) Refleks, ialah suatu gerak (reaksi) yang tidak disadari terhadap perangsang yang
datang, baik dari luar maupun dari dalam. Gerak dan reaksi yang dimunculkan
bersifat segera dan otomatis. Dikatakan bersifat segera karena gerakan itu ada
sebelum gerakan perangsang disadari, dan dikatakan otomatis karena gerakan tersebut
di luar kemauan kita.

3) Insting, ialah suatu kesanggupan untuk melakukan suatu perbuatan yang tertuju pada
pemuasan dorongan nafsu dan dorongan-dorongan lain yang dibawa sejak lahir.
Perbuatan insting atau —yang biasa disebut — naluri ini mempunyai sifat tidak berubah
sejak lahir sampai mati. Misalnya, setiap bayi yang lahir selalu menangis, cara
menyusu seorang bayi juga sama antara bayi yang satu dengan yang lain. Sejenis
burung membuat sarangnya dengan cara yang sama. Demikian pula dalam mengintai
dan menerkam mangsa, harimau selalu melakukannya dengan cara yang sama, dan
sebagainya

4) Otomatisme, adalah suatu gerak spontan (berlangsung dengan sendirinya), bukan
karena pengaruh akal atau pikiran dan di luar kekuatan kehendak. Misalnya, gerakan
jantung (supaya darah dapat mengalir ke semua bagian tubuh), paru-paru bergerak
mengembang dan mengempis (supaya tubuh mendapat zat asam yang diperlukan dan
mengeluarkan zat arang yang tidak berguna). Ada pula gerakan yang tidak terkordinir
menjadi otomatis, seperi berbicara, berjalan dan sebagainya. Gerakan yang terwujud
karena kodrat alam, seperti denyut jantung, paru-paru, alat pencernaan makanan dan
sebagainya disebut otomstisme asli, dan gerakan yang terkoordinir berkat latihan -
latihan dan dipelajari dengan kesadaran yang akhirnya menjadi otomatis disebut
otomstisme perbuatan.

5) Kebiasaan ialah rangkaian perbuatan yang sudah distabilkan sehingga berlaku dengan
sendirinya, namun kadang-kadang masih dipengaruhi oleh pikiran. Pengaruh pikiran
ini hanya pada tahap awal, namun karena seringnya dilakukan lama-kelamaan

B Yafe’i, 1. (2021). Quwwatul Iradah (Kekuatan Kehendak) dalam Perspektif Psikologi Islam. Jurnal
Psikologi Islam dan Budaya, 4(1), 15-28.

532



pengaruh pikiran tersebut semakin berkurang. Perbedaan kebiasaan dengan
otomatisme ialah bahwa otomatisme terjadi di luar kontrol kehendak dan pikiran,
sedangkan pada kebiasaan kehendak dan pikiran (pertimbangan akal) sangat
diperlukan atau berperan. Contoh kebiasaan merokok setelah selesai makan,
meletakkan suatu benda pada tempatnya, membaca koran (surat kabar) setiap pagi dan
sore, begitu pula kebiasaan membaca Al-Quran setiap selesai shalat magrib dan
subuh, dan sebagainya.

6) Kecenderungan, adalah keinginan atau hasrat yang sering timbul secara berulang-
ulang yang tertuju kepada sesuatu yang konkret. Menurut Paulhan, psikolog Prancis,
sebagaimana dikutip oleh Kartini Kartono (1984: 131), kecenderungan dibedakan
menjadi empat macam: (1) kecenderungan vital (hayat), seperti lahap, gemar makan
(rakus), gemar minum-minuman keras, dan sebagainya; (2) kecenderungan
perseorangan (egoistis), seperti sifat-sifat loba, tamak, kikir, cinta diri, brutal, merasa
paling  benar, dan sebagainya; (3) kecenderungan  sosial,  seperti
persahabatan, kerukunan, gotong royong, hajat untuk beramal dan sebagainya dan (4)
kecenderungan abstrak

7) Dorongan, yaitu suatu kekuatan kehendak yang terdapat dalam individu untuk
memenuhi perubahan tertentu. Biasanya dorongan ini dapat menimbulkan perubahan
perasaan yang hebat dalam diri seseorang, sehingga kadang-kadang kekuatan pikiran
dikesampingkan. Begitu juga kekuatan hati nurani kadang-kadang dapat terkalahkan
bilamana nafsu tersebut sedang bergejolak dalam diri individu. Tetapi di lain pihak,
peranan akal pikiran dan hati nurani demikian penting dalam memberi arah kepada
dorongan/nafsu tersebut sehingga individu dapat berbuat sesuai dengan norma-norma
tertentu yang sedang berlaku dalam masyarakat. Berkenaan dengan nafsu ini, Prof. F.
Patty MA. Cs. menegaskan bahwa pada manusia juga ada dorongan-dorongan itu,
tetapi dengan akal dan hati nuraninya manusia dapat menguasainya dan memberi arah
kepadanya berdasarkan norma-norma kemanusiaan (F. Patty, 1982: 135).

Oleh kaerna itu, pada setiap individu kadang-kadang terdapat gejala-gejala yang
hanya berdasarkan nafsu semata, di samping ada yang dapat mengendalikannya. Hal ini
tergantung pada dasar dan pendidikannya sehingga terdapat perbedaan perwujudan nafsu
pada setiap individu.

8) Keinginan, ialah suatu bentuk dorongan yang disadari, yang tertuju pada sesuatu
kebutuhan tertentu dan pemenuhan terhadap segala sesuatu yang ingin dicapai.
Misalnya, dorongan makan dan minum menimbulkan keinginan untuk makan dan
minum, keinginan kawin dengan gadis cantik, keinginan nonton pacuan kuda, dan
sebagainya. Kebalikan dari keinginan adalah kebencian, seperti benci melihat
makanan yang tidak sesuai dengan selera, benci memakai pakaian yang tidak cocok
potongannya, benci melihat anak yang pemalas, dan tidak mau belajar dan
sebagainya.

9) Hawa nafsu, adalah hasrat yang sangat kuat dan hebat sehingga dapat mengganggu
keseimbangan fisik. Hawa nafsu dapat menguasai segala fungsi hidup kejiwaan,
sehingga segala keinginan yang lain dikesampingkan. Dengan demikian, tinggallah
satu keinginan saja yang mendominasi dan bergerak dengan leluasa dalam alam
kesadaran individu. Akibatnya, pribadi kehilangan keseimbangan sehingga hidup
menjadi kacau dan terganggu. Dalam hal ini, hawa nafsu adakalanya dapat ditahan
dan dikendalikan (dengan susah payah) dan terkadang sama sekali tidak bisa
dibendung. Misalnya mengonsumsi narkotika (morphin), berhubungan seks dengan
lawan jenis atau lesbian, bermain judi, dan sebagainya. Pemabuk, penjudi, dan pelacur
(kumpul kebo) sering kali mengorbankan seluruh kebahagiaan rumah tangga demi

533



memperturutkan perbuatan itu. Lebih-lebih apabila perbuatan itu dilakukan oleh
orang-orang yang belum berumah tangga dan menjelma menjadi kebiasaan, maka
kebahagiaan rumah tangga yang hakiki sulit dapat diwujudkan. Contoh yang lebih
khusus dalam kasus ini seperti hawa nafsu seks sebelum nikah.

b. Kehendak yang berpusat pada kehidupan ruhaniah (perbuatan kemauan)

Telah diuraikan di atas, bahwa gejala-gejala kehendak yang berpusat pada
kehidupan jasmaniah tampak dalam kehidupan tumbuh-tumbuhan, hewan, dan manusia.
Maka, penggunaan istilah kehendak itu lebih luas ketimbang istilah kemauan yang hanya
dimiliki dan digunakan untuk manusia.

Oleh karena itu, kemauan dapat diartikan sebagai dorongan kehendak yang terarah
pada tujuan-tujuan hidup tertentu dan dikendalikan oleh pertimbangan akal budi. Dengan
begitu, tentunya kemauan lebih tinggi tingkatannya (bersifat keruhanian) daripada
kehendak (bersifat kejasmanian) seperti insting, refleks, otomatis, dorongan, hawa nafsu,
dan sebagainya, sebagaimana dinyatakan oleh Kartini Kartono (1984: 132).

Untuk membedakan kemauan dengan kehendak, berikut ini akan penulis jelaskan
beberapa karakteristik kemauan.

1) Kemauan merupakan dorongan dari dalam yang khusus dimiliki manusia. Maka,
kemauan merupakan dorongan yang disadari dan dipertimbangkan. Karena itu,
dorongan kemauan ini tidak akan menimbulkan gerakan atau aktivitas yang tidak
disadari seperti gerak insting, refleks, otomatis, dan sebagainya.

2) Kemauan berhubungan erat dengan suatu tujuan. Kemauan mendorong timbulnya
perhatian dan minat. Selain itu, ia juga mendorong gerak aktivitas ke arah tercapainya
suatu tujuan. Karena itu, gejala kemauan menghendaki adanya aktivitas pelaksanaan.

3) Kemauan sebagai pendorong timbulnya perbuatan kemauan yang didasarkan atas
berbagai pertimbangan, baik pertimbang akal yang menetukan benar dan salahnya
suatu perbuatan kemauaan maupun pertimbangan perasaan yang menemokam
Semuan terdapat keharmonisan antara dorongan kemauan pikun (akal), tujuan, dan
tindakan.

4) Pada kemauan tidak hanya terdapat pertimbangan akal pikiran dan perasaan saja, tapi
juga seluruh pribadi memberikan corak pada perbuatan kemauan. Maka, pribadi
mempunyai perasaan yang dominan dalam menyatakan kemauan

5) Perbuatan kemauan bukanlah tindakan yang bersifat kebetulan, melainkan tindakan
yang disengaja dan terarah pada tercapainya tujuan.

6) kemauan dapat menjadi pemersatu dari semua tingkah laku manusia dan
mengoordinasikan semua fungsi kejiwaan menjadi bentuk kerja sama yang super
harmonis. Maka, kemauan yang sehat akan menjadikan manusia satu kesatuan yang
benar-benar menyadari tujuan hidupnya dalam setiap langkah dan tingkah lakunya.
Kemauan ini pada batas-baras sertentu bisa dilatih dan dididik, misalnya dengan jalan
olahraga. silat, berkonsentrasi, berpuasa, dan sebagainya.

Sehubungan dengan pelaksanaan keputusan kemauan, ada dua aspek yang perlu
diperhatikan, yaitu aspek motif dan aspek usaha. Dalam aspek motif, keputusan itu harus
berharga, artinya berharga secara khusus bagi yang melaksanakan kemauan itu. Dan,
dalam aspek usaha, ada beberapa kemungkinan, yaitu menerima, ragu-raga dan menunda.
Mengapa demikian? Karena kemauan dipengaruhi oleh beberapa hal berikut:

a) Keadaan fisik, adalah pengaruh yang berhubungan dengan kondisi jasmani, yakni
sanggup tidaknya, kuat tidaknya, mampu tidaknya untuk melaksanakan keputusan
kemauan. Orang dewasa yang sadar akan dirinya umumnya dapat mengukur
kemampuannya.

534



b) Keadaan materi, seperti bahan-bahan, syarat-syarat dan alat-alat yang dipergunakan
untuk melaksanakan keputusan kemauan, Hal ini bukan merupakan syarat utama
dalam melaksanakan kemauan, namun juga bisa diabaikan peranannya.

¢) Keadaan lingkungan, maksudnya apakah keputusan kemauan dapat dilaksanakan
dalam lingkungan tertentu, yang sesuai dengan lingkungan, apakah lingkungan dapat
membantu, atau sebaliknya.

d) Kata hati (conseinsia), memegang peranan penting dalam melaksanakan keputusan
kemauan. Karena keputusan kata hati dapat mengalahkan pertimbangan-pertimbangan
yang lain. Sebagai imbangan pelaksanaan, keputusan itu ditempuh dengan sepenuh
hati dan dengan seluruh kemampuan pribadinya.

4. Peran Energi Iradah dalam Pengembangan Potensi Diri Peserta Didik

Analisis terhadap literatur menemukan beberapa fungsi sentral jiwa kehendak dalam
konteks pendidikan Islam, yaitu:

a. Sebagai Penggerak Utama Proses Belajar (Driver of Learning)

Jiwa kehendak berfungsi sebagai motor yang menggerakkan seluruh aktivitas
belajar.!* Tanpa kemauan yang kuat (himmah ‘aliyah), ilmu pengetahuan tidak akan dapat
dirath. Nabi Muhammad SAW bersabda, "Sesungguhnya segala amal perbuatan itu
tergantung pada niatnya..." (HR. Bukhari-Muslim). Niat yang merupakan manifestasi dari
kehendak, menjadi penentu nilai dan arah dari pencarian ilmu.!®> Seorang pendidik dalam
Islam bertugas untuk membangkitkan dan memelihara kehendak belajar ini, misalnya
dengan menanamkan kesadaran bahwa menuntut ilmu adalah ibadah.

Iradah yang kuat berfungsi sebagai motivasi intrinsik sejati yang bersumber dari
kesadaran spiritual. Berbeda dengan motivasi yang bergantung pada reward eksternal,
iradah mendorong peserta didik untuk berbuat bukan karena hadiah, melainkan karena
kesadaran bahwa pengembangan potensi diri adalah bagian dari tugas kehambaan dan
aktualisasi diri yang bertanggung jawab.!'® Studi menunjukkan bahwa peserta didik dengan
iradah yang terawat memiliki daya tahan belajar (resilience) yang tinggi. Ketika
menghadapi kesulitan akademik, mereka tidak mudah menyerah karena kehendak mereka
didukung oleh keyakinan spiritual (iman) bahwa usaha adalah bentuk ibadah. Hal ini
sejalan dengan temuan dalam jurnal-jurnal psikologi pendidikan yang mengaitkan
orientasi spiritualitas dengan ketekunan belajar.!’

b. Sebagai Pemilah dan Penentu Pilihan (The Faculty of Choice)

Dalam proses belajar, peserta didik dihadapkan pada berbagai informasi, teori, dan
nilai. Jiwa kehendak berfungsi sebagai "hakim" internal yang memilah dan memilih mana
pengetahuan yang bermanfaat (i/mu nafi") dan mana yang tidak, mana perilaku yang
terpuji (mahmudah) dan mana yang tercela (mazmumah).'® Fungsi ini sangat krusial dalam
pembentukan karakter (fahdzib al-akhlag). Tbnu Miskawaih menekankan bahwa
pendidikan akhlak adalah proses melatih jiwa (riyadhah al-nafs) untuk membiasakan

4 Rachman, T. A., Nuwadjah Ahmad, & Andewi Suhartini. (2021). Belajar Sebagai Kehendak Manusia
(Masyiatul I’bad) dalam Mendapatkan I[lmu Pengetahuan . Jurnal Pendidikan Islam, 12(2), 130-
144.

5 Nisa dan Darmalaksana, “NIAT MENURUT HADIS DALAM PENGAMALAN BELAJAR
MAHASISWA.”

16 Ibnu Qayyim al-Jauziyyah. (t.t.). Madarij as-Salikin bain Manazil Iyyaka Na’budu wa Iyyaka Nasta’in.
Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah. (Jilid 2, Hlm. 18).

17 Smith, J. R., & Wulandari, S. (2020). Spiritual Orientation and Academic Resilience in Adolescents: A
Cross-Cultural Study. Journal of Educational Psychology, 112(3), 450-465.

18 Sholahuddin Qoffal, “The Ethics of Learning that Influence Beneficial Knowledge from Az-Zarnuji’s
Perspective.”

535



kehendaknya memilih tindakan yang moderat dan adil, tidak dikendalikan oleh hawa
nafsu.'”

Peran iradah dalam pengembangan potensi kognitif tidak hanya terletak pada
peningkatan daya konsentrasi, melainkan pada integrasi moral dalam penggunaan akal.
Peserta didik yang iradah-nya kuat akan menggunakan potensi kognitiftnya (daya berpikir)
untuk mencari kebenaran (haq) dan ilmu yang bermanfaat (nafi’), bukan sekadar untuk
manipulasi atau kepentingan pribadi yang sempit. Dengan demikian, pengembangan
potensi diri di bawah bimbingan iradah mengarah pada pembentukan intelektual yang
berakhlak (insan kamil), sebagaimana yang ditekankan dalam konsep pendidikan Islam.?’
c. Sebagai Pengendali Diri (Self-Control through Mujahadah dan Riyadhah)

Jiwa kehendak berfungsi sebagai pengendali bagi daya-daya jiwa yang lain. Daya
berpikir (al-agl) bisa digunakan untuk kebaikan atau kejahatan, daya marah (al-ghadhab)
bisa menjadi keberanian atau penindasan. Kehendaklah yang mengarahkannya. Proses
pengendalian ini dalam tasawuf disebut mujahadah (bersungguh-sungguh melawan hawa
nafsu) dan riyadhah (melatih jiwa). Dalam pendidikan, ini diterapkan melalui pembiasaan
disiplin, tanggung jawab, dan resistensi terhadap godaan instant gratification yang dapat
menghambat proses belajar jangka panjang. Aplikasi iradah secara praktis termanifestasi
dalam disiplin diri (mujahadah) dan pengaturan diri (self-regulation) yang efektif.
Kehendak yang kuat memungkinkan peserta didik untuk menundukkan dorongan nafsu
(syahwat) yang cenderung mengarah pada kemalasan atau penundaan (prokrastinasi).
Iradah bertindak sebagai polisi batin' yang mengarahkan energi psikis pada tugas-tugas
yang konstruktif dan sesuai tujuan (himmah). Melalui latihan riyadhah (pengendalian
diri), peserta didik secara sadar memilih perilaku yang mendukung pengembangan
potensi, seperti manajemen waktu belajar dan fokus, yang merupakan prasyarat penting
dalam pencapaian akademik?!

d. Sebagai Pencapaian Kesempurnaan Insani (The Path to Human Perfection)

Tujuan akhir pendidikan Islam adalah membentuk manusia paripurna (al-insan al-
kamil) yang dekat dengan Allah SWT.?? Jiwa kehendak adalah kunci untuk mencapai
tujuan ini. Dengan kehendaknya, manusia memilih untuk tunduk dan beribadah kepada
Allah, mentaati perintah-Nya, dan menjauhi larangan-Nya.

5. Implikasi Pedagogis Penggalian Energi Iradah

Temuan mengenai peran sentral iradah (kehendak jiwa) dalam pengembangan
potensi diri peserta didik membawa implikasi signifikan dalam merumuskan metode dan
kurikulum pendidikan Islam, yang bergerak melampaui transfer pengetahuan (ta'lim)
menuju pembinaan kehendak moral (tarbiyah iradiyah).*

Implikasi pedagogis dari kajian ini mencakup tiga aspek utama:

a. Pergeseran Fokus Kurikulum: Dari Kognitif Murni ke Tarbiyah Iradiyah

Pendidikan harus menggeser fokusnya dari sekadar mengukur capaian kognitif
(dzahiri) ke arah penguatan struktur kehendak batin (bdatini).

1) Penyisipan Materi Mujahadah: Kurikulum tidak hanya mengajarkan materi, tetapi
juga metodologi perjuangan melawan hambatan diri (mujahadah an-nafs). Ini dapat

19 Fitra Awalia Rahmawati. The Akhlak Education of Ibn Miskawaih and Its Implementation in the UNIDA
Gontor Environment. Waraqat, Jurnal [lmu-ilmu Keislaman

20 Langgulung, H. (1995). Asas-Asas Pendidikan Islam. Jakarta: Pustaka Al-Husna. (Hlm. 201).

2! Ibnu Qayyim al-Jauziyyah. (t.t.). Madarij as-Salikin bain Manazil Iyyaka Na’budu wa Iyyaka Nasta'in.
Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah. (Jilid 2, Hlm. 18).

22 Rusdiana, A. Pemikiran Ahmad Tafsir tentang Manajemen Pembentuk Insan Kamil . At-Tarbawi: Jurnal
Kajian Kependidikan Islam, 2(2). 2023

2 Mulyadi, M. (2022). Islamic Education Based on The Nature of Personality and The Potential of The
Human Soul. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam.

536



diwujudkan melalui mata pelajaran akhlak/ke-Islaman yang mengajarkan teknik
pengendalian diri, manajemen niat (fashih an-niyyah), dan pentingnya keteguhan hati
(azm).**

2) Penguatan Riyadah Rithiyah: Sekolah perlu mengintegrasikan praktik spiritual
(seperti salat Dhuha berjamaah, zikir singkat sebelum pelajaran, atau puasa sunnah
terencana) sebagai sarana melatih disiplin kehendak, bukan sekadar ritual tanpa
makna. Latihan ini bertujuan menguatkan irddah agar peserta didik terbiasa memilih
yang benar meskipun sulit.?

3) Pembelajaran Berbasis Pilihan (Otonomi Terkendali): Untuk melatih iradah agar
mampu membuat keputusan moral yang baik, peserta didik perlu diberi otonomi
terkendali dalam proyek belajar atau kegiatan ekstrakurikuler, sehingga mereka
belajar mengambil tanggung jawab penuh atas hasil dari kehendak yang mereka
pilih.?®

b. Peran Guru sebagai Murabbi Iradr (Pendidik Kehendak)
Guru tidak hanya berfungsi sebagai mu'allim (pengajar), tetapi sebagai figur
murabbi yang membantu peserta didik membentuk dan mengarahkan kehendak mereka.

1) Model Peran (Uswah Hasanah): Guru wajib menjadi teladan dalam menunjukkan
keteguhan iradah, yaitu konsisten antara perkataan dan perbuatan. Konsistensi guru
dalam kedisiplinan dan moralitas menjadi cermin bagi peserta didik untuk membentuk
kehendak mereka sendiri.?’

2) Konseling Berbasis Tazkiyatun Nafs: Layanan Bimbingan dan Konseling (BK)
harus memasukkan pendekatan psikologi Islam yang fokus pada proses penyucian
jiwa (tazkiyatun nafs). Intervensi BK tidak hanya menangani masalah perilaku, tetapi
membantu peserta didik mengidentifikasi dorongan nafs al-ammarah (kehendak
buruk) dan menguatkan iradah mereka untuk beralih ke nafs al-lawwamah atau al-
mutma innah.*®

3) Penciptaan Lingkungan Iradah Positif: Guru dan sekolah bertanggung jawab
menciptakan lingkungan yang memfasilitasi pilihan-pilihan positif, meminimalkan
distraksi syahwat, dan memberikan penghargaan yang bersifat motivasi spiritual dan
moral, bukan hanya material.*’

6. Implementasi Metode Tashih an-Niyyah (Pelurusan Niat)
Karena iradah dalam Islam diwujudkan melalui niat (niyyah), metode pembelajaran
harus selalu diawali dengan pelurusan dan penegasan niat.

1) Ritual Niat dalam Belajar: Setiap awal sesi pembelajaran, peserta didik diajak
merumuskan niat belajar secara eksplisit (misalnya, "Saya niat belajar untuk menjadi
ahli yang bermanfaat bagi umat dan mendekatkan diri kepada Allah"). Hal ini

24 Harahap, M. Y. (2024). MUJAHADAH AN-NAFS (Self-Control) Method in Strengthening Akhlakul
Karimah of Students at SMA Ar-Rahman

25 Samsudin, S. (2025). PENGUATAN KARAKTER SPIRITUAL SISWA MELALUI PENDAMPINGAN
ISTIQOSAH DAN SHOLAT DHUHA DI SMK KESEHATAN BAKTI INDONESIA MERDEKA
NGAWIL. Ngejha, 5(1), 1-10.

26 Reeve, J. (2021). Autonomy-supportive teaching: Its malleability, benefits, and practical implications for
classroom practice.

27 Lulu rohmatun nazilah, Danti Oktarina, Apri Wahyudi. The Role Of Educators In Islamic Religious
Education Learning In Forming The Character Of Students In Elementary Schools. Jurnal
Analytica Islamica. Vol 13 No 2 2024

28 Wardani, N. K. S. (2024). Strategi Konseling Pendekatan Tazkiya al-Nafs — Jurnal Bimbingan
Konseling / BKMB (Umbarru,).

2 Nurhidayah dan Choiri, “THE INFLUENCE OF ISLAMIC BOARDING SCHOOL ENVIRONMENT
AND TA’LIM MUTA’ALIM ON MORALS TOWARDS TEACHERS.”

537



bertujuan untuk mengikat kehendak batin peserta didik pada tujuan yang lebih tinggi,
sesuai Hadits tentang niat.

2) Evaluasi Niat (Muhasabah): Proses evaluasi di akhir pembelajaran tidak hanya
menilai hasil, tetapi juga proses dan konsistensi niat. Guru dapat meminta peserta
didik merefleksikan apakah kehendak (niat) mereka selama proses belajar tetap teguh,
sehingga mereka belajar melakukan otokritik terhadap kekuatan iradah mereka sendiri.*°

KESIMPULAN

Berdasarkan pembahasan di atas, dapat disimpulkan bahwa jiwa kehendak (al-
quwwah al-iradiyah) memainkan peran yang sangat fundamental dan multi-fungsi dalam
Psikologi Pendidikan Islam. Fungsinya tidak hanya sebagai penggerak mekanis proses
belajar, tetapi lebih dalam sebagai pusat keputusan moral, pengendali diri, penentu
tanggung jawab, dan jalan menuju kesempurnaan spiritual.

DAFTAR PUSTAKA

A, Rusdiana. Pemikiran Ahmad Tafsir tentang Manajemen Pembentuk Insan Kamil . At-
Tarbawi: Jurnal Kajian Kependidikan Islam. 2023

Abduh, S. M. (2016). Risalah tauhid. Titah Surga.

Achiruddin Saleh, Adnan. Pengantar Psikologi, Penerbit Aksara Timur, Makassar, 2018.

Al-Bukhari, Muhammad ibn Isma'il. Sahth al-Bukhari. Beirut: Dar Tawq an-Najah, 2002.

Al-Ghazali, I. (2016). Ihya'ulumuddin: menghidupkan ilmu-ilmu agama 2.

Al-Ghazali, Imam. (t.th). Thya' Ulumuddin. Jilid 3. Beirut: Dar al-Ma'rifah.

Al-Jauziyyah, I. A. Q. Madarij al-Salikin baina Manazil Iyyaka Na’budu Waiyyaka Nasta
‘In.

Arsalan, Muammar Zuhdi. “Niat Belajar Dalam Perspektif Pendidikan Islam.” Khazanah :
Journal of Islamic Studies, 16 Agustus 2023, 42-48.
https://doi.org/10.51178/khazanah.v2i3.1441.

Creswell, JW, & Creswell, JD (2017). Desain penelitian: Pendekatan kualitatif, kuantitatif,
dan metode campuran . Publikasi Sage.

Awalia Rahmawati, Fitra. The Akhlak Education of Ibn Miskawaih and Its
Implementation in the UNIDA Gontor Environment. Waraqat, Jurnal Ilmu-ilmu
Keislaman

Farah, Naila, Cucum Novianti, Fitrah dan Perkembangan Jiwa Manusia Perspektif Al-
Ghazali, Jurnal Yaqzhan Vol 2 No 2 Desember 2016.

Ibnu Miskawaih. (1961). Tahdzib al-Akhlaq wa Tathhir al-A'raq. Mesir: Al-Matba'ah al-
Husainiyah.

Kementerian Agama RI. Al-Qur'an dan Terjemahannya. Jakarta: Proyek Pengadaan Kitab
Suci Al-Qur'an, 2002.

Langgulung, H. (1995). Asas-Asas Pendidikan Islam. Jakarta: Pustaka Al-Husna.

Lulu rohmatun nazilah, Danti Oktarina, Apri Wahyudi. The Role Of Educators In Islamic
Religious Education Learning In Forming The Character Of Students In Elementary
Schools. Jurnal Analytica Islamica. Vol 13 No 2 2024

Mulyadi, M. (2022). Islamic Education Based on The Nature of Personality and The
Potential of The Human Soul. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam.

Mustaqim, M. M. (2017). Pendidikan Karakter Dalam Pandangan Islam. Al-Mabsut:
Jurnal Studi Islam dan Sosial, 11(2), 107-126.

Nata, Abuddin. (2012). Akhlak Tasawuf dan Karakter Mulia. Jakarta: Rajawali Pers.

30 Arsalan, “Niat Belajar Dalam Perspektif Pendidikan Islam.”
538



Nisa, Zahrotun, dan Wahyudin Darmalaksana. “NIAT MENURUT HADIS DALAM
PENGAMALAN BELAJAR MAHASISWA: Studi Kasus UIN Sunan Gunung Djati
Bandung.” 1JoIS: Indonesian Journal of Islamic Studies 2, no. 1 (2021): 1-13.
https://doi.org/10.59525/ijois.v2il.17.

Nurhidayah, Litha Kurnia, dan Moh Miftachul Choiri. “THE INFLUENCE OF ISLAMIC
BOARDING SCHOOL ENVIRONMENT AND TA’LIM MUTA’ALIM ON
MORALS TOWARDS TEACHERS: THE ROLE OF SELF-AWARENESS.”
Abjadia: International Journal of Education 9, no. 3 (2024): 609-21.
https://doi.org/10.18860/abj.v913.28629.

Reeve, J. (2021). Autonomy-supportive teaching: Its malleability, benefits, and practical
implications for classroom practice.

Samsudin, S. (2025). PENGUATAN KARAKTER SPIRITUAL SISWA MELALUI
PENDAMPINGAN ISTIQOSAH DAN SHOLAT DHUHA DI SMK KESEHATAN
BAKTI INDONESIA MERDEKA NGAWTI. Ngejha, 5(1), 1-10.

Sartika, L. (2020). Asas-Asas Pendidikan Dalam Alquran dan Kedudukan Manusia Dalam
Alam Semesta. Jurnal Penelitian Medan Agama, 11(1).

Shihab, M. Quraish. (2007). Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur'an.
Jakarta: Lentera Hati.

Sholahuddin Qoffal. “The Ethics of Learning that Influence Beneficial Knowledge from
Az-Zarnuji’s Perspective.” DIROSAT: Journal of Education, Social Sciences &
Humanities 3, no. 2 (2025): 307-22. https://doi.org/10.58355/dirosat.v3i2.152.

Sugiono, Kuantitatif, P. P. (2016). Metode penelitian kunatitatif kualitatif dan R&D.
Alfabeta, Bandung.

T. A, Rachman. Nuwadjah Ahmad, & Andewi Suhartini. (2021). Belajar Sebagai
Kehendak Manusia (Masyiatul I’bad) dalam Mendapatkan Ilmu Pengetahuan .
Jurnal Pendidikan Islam, 12(2), 130-144.

Wardani, N. K. S. (2024). Strategi Konseling Pendekatan Tazkiya al-Nafs — Jurnal
Bimbingan Konseling / BKMB (Umbarru).

Y, Harahap, M. (2024). MUJAHADAH AN-NAFS (Self-Control) Method in
Strengthening Akhlakul Karimah of Students at SMA Ar-Rahman

Zarkasyi, Hamid Fahmy. (2020). Psikologi Pendidikan Islam: Membangun Paradigma dan
Kerangka Dasar. Ponorogo: CIOS.

539



