
Jurnal Ilmiah Multidisiplin Terpadu 
Vol 9 No. 12 Desember 2025 

eISSN: 2246-6111 

 

529 
 
 

MENGGALI ENERGI IRADAH: PERAN JIWA KEHENDAK DALAM 

PENGEMBANGAN POTENSI DIRI PESERTA DIDIK PERSPEKTIF 

PSIKOLOGI ISLAM 
 

Imroatul Hasanah1, Daris Salama Ulin Nuha2, Titin Nurhidayati3 
imroatu021017@gmail.com1, rysmaulha231222@gmail.com2, titinnurhidayati@uas.ac.id3      

Universitas Al-Falah As Sunniyah Kencong Jember 
 

ABSTRAK 

Psikologi Pendidikan Islam memandang manusia sebagai pribadi yang terdiri dari jiwa (nafs) dan 

raga, di mana jiwa memiliki daya-daya penting, salah satunya adalah daya kehendak (al-quwwah 

al-iradiyah)1. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara mendalam fungsi operasional dan 

peran kausal dari kehendak jiwa (iradah) sebagai sumber energi utama dalam mekanisme 

pengembangan potensi diri peserta didik dalam kerangka Psikologi Pendidikan Islam. Latar 

belakang penelitian ini berangkat dari keterbatasan model psikologi pendidikan konvensional 

(volition) yang cenderung mengabaikan dimensi spiritual dalam membentuk tekad dan motivasi. 

Pengembangan potensi diri peserta didik sangat bergantung pada penguatan konasi. Bagaimana 

tidak, ia mampu mmpengaruhii dan menjelaskan perilaku individu. Selain itu, ia juga membantu 

seseorang untuk memprediksi perilaku oranglain 2 . Penelitian ini merekomendasikan integrasi 

konsep irādah ke dalam kurikulum pendidikan Islam sebagai kerangka kerja untuk membentuk 

kemandirian dan integritas moral peserta didik. 

Kata Kunci: Energi Iradah, Jiwa Kehendak, Pengembangan Peserta Didik, Psikologi Islam. 

 

Abstract 

Islamic Educational Psychology views humans as entities consisting of the soul (nafs) and body, 

where the soul has important powers, one of which is the power of will (al-quwwah al-iradiyah). 

This study aims to analyze in depth the operational function and causal role of the will of the soul 

(iradah) as the main energy source in the mechanism of developing students' self-potential within 

the framework of Islamic Educational Psychology. The background of this study departs from the 

limitations of the conventional educational psychology model (volition) which tends to ignore the 

spiritual dimension in forming determination and motivation. The development of students' self-

potential is highly dependent on strengthening konasi. How could it not be, it is able to interfere 

with and explain individual behavior. In addition, it also helps someone to predict the behavior of 

others. This study recommends the integration of the concept of irādah into the Islamic education 

curriculum as a framework for developing students' independence and moral integrity. 

Keywords: Energy of Iradah, Volitional Soul, Student Development, Islamic Psychology. 

 

PENDAHULUAN  

Pendidikan adalah proses sadar dan terencana untuk mengembangkan seluruh 

potensi yang dimiliki oleh peserta didik, baik potensi kognitif, afektif, maupun 

psikomotorik. Dalam konteks ini, keberhasilan pengembangan potensi diri seringkali 

dititikberatkan pada faktor eksternal seperti kurikulum, metode pengajaran, dan fasilitas. 

Namun, faktor internal yang bersifat psikologis dan spiritual, khususnya kehendak atau 

iradah, yang memiliki peran fundamental yang sering luput dari kajian mendalam. Istilah 

iradah (kehendak) dalam tradisi keilmuan Islam merujuk pada energi internal yang 

mendorong seseorang untuk memilih dan bertindak menuju tujuan tertentu, 

 
1 Naila Farah, Cucum Novianti, Fitrah dan Perkembangan Jiwa Manusia Perspektif Al-Ghazali, Jurnal 

Yaqzhan Vol 2 No 2 Desember 2016. 
2 Adnan Achiruddin Saleh, Pengantar Psikologi, Penerbit Aksara Timur, Makassar, 2018. Hal. 121 

mailto:imroatu021017@gmail.com1
mailto:rysmaulha231222@gmail.com2
mailto:titinnurhidayati@uas.ac.id3


530 
 
 

menjadikannya kunci utama dalam tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) dan pengembangan 

diri.3 

Penelitian mengenai psikologi tradisional telah membahas banyak ide seperti 

kekuatan kehendak, motivasi dari dalam diri, dan keyakinan diri sebagai pendorong untuk 

mencapai tujuan. Namun, menggabungkan ide tentang kehendak ini ke dalam Psikologi 

Islam memberikan pandangan yang lebih menyeluruh dan mendalam. Pandangan ini tidak 

hanya melihat kehendak sebagai aspek mental, tetapi juga sebagai wujud dari kesadaran 

spiritual dan pengabdian kepada Tuhan. Dalam pandangan ini, pengembangan potensi diri 

peserta didik tidak sekedar mencapai prestasi akademik, tetapi juga membentuk insan 

kamil (manusia paripurna) yang memiliki orientasi spiritual dan moral yang kuat.4 

Masalah yang melatarbelakangi penelitian ini adalah adanya kesenjangan antara 

potensi ideal peserta didik dengan realita pencapaian mereka, yang ditengarai karena 

belum optimalnya pemberdayaan iradah sebagai sumber energi utama. Penelitian-

penelitian sebelumnya tentang pengembangan potensi diri seringkali didominasi oleh 

pendekatan behavioristik dan kognitif,5 mengabaikan dimensi spiritualitas dan kehendak 

yang mendalam, padahal dimensi ini sangat relevan dalam konteks budaya dan pendidikan 

Islam di Indonesia. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk menggali secara 

komprehensif peran jiwa kehendak (iradah) dalam pengembangan potensi diri peserta 

didik dari perspektif Psikologi Islam, sekaligus merumuskan implikasi praktisnya bagi 

praktik pendidikan. Diharapkan, temuan dari penelitian ini dapat memberikan kontribusi 

signifikan dalam memperkaya khazanah keilmuan Psikologi Pendidikan Islam dan 

menjadi landasan teoretis untuk pengembangan model pembelajaran yang berbasis pada 

penguatan energi iradah peserta didik. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan (library research). 6  Data 

dikumpulkan dari sumber-sumber primer dan sekunder. Sumber primer meliputi Al-

Qur’an, Hadis Nabi, serta karya-karya klasik pemikir Muslim seperti Ihya' 

Ulumuddin karya Imam Al-Ghazali dan Tahdzib al-Akhlaq karya Ibnu Miskawaih. 

Sumber sekunder diperoleh dari buku, jurnal, dan artikel ilmiah kontemporer yang 

membahas tentang Psikologi Islam, Pendidikan Islam, dan filsafat moral Islam. Data yang 

telah terkumpul dianalisis secara kualitatif dengan pendekatan analisis isi (content 

analysis) untuk mengidentifikasi, mengelompokkan, dan menyimpulkan konsep serta 

fungsi jiwa kehendak.7 Tahapan analisis meliputi: 1) Deskripsi Konsep iradah berdasarkan 

sumber klasik; 2) Konsep jiwa kehendak dalam psikologi Islam, dan 3) Sintesis Teoretis 

untuk merumuskan peran jiwa kehendak dalam pengembangan potensi diri peserta didik, 

sebagai kontribusi teoretis pada Psikologi Pendidikan Islam. 

 

 
 

 
3 Al-Ghazali, A. H. (2018). Ihya' Ulumuddin: Menghidupkan Ilmu-Ilmu Agama. (Jilid 4, Terj. H. A. A. 

Mustofa). Jakarta: Pustaka Amani. (Hlm. 125–127). 
4  Smith, J. R. (2020). The Role of Self-Efficacy in Academic Performance. Journal of Educational 

Psychology, 112(3), 450–465. 
5 Mustaqim, A. (2017). Psikologi Pendidikan Islam: Membangun Karakter Mulia Peserta Didik. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar. (Hlm. 88). 
6 Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta. (Hlm. 12). 
7 Creswell, J. W. (2014). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches (4th 

ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications. (Hlm. 183). 



531 
 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

1. Dasar Teologis Irādah (Kehendak Jiwa) 

Konsep irādah dalam psikologi Islam berakar kuat pada hakikat penciptaan manusia 

yang diberi kebebasan memilih. Dalam Al-Qur'an, Allah Swt. menegaskan fungsi 

kehendak bebas manusia dalam menentukan nasibnya: 

َ لََ يغُيَ رُِ مَا بقَِوْمٍ حَتَّىٰ يغَُي رُِوا۟ مَا بأِنَفسُِهِمْ   إِنَّ ٱللََّّ
“Sesungguhnya Allah tidak mengubah keadaan suatu kaum sehingga mereka 

mengubah keadaan yang ada pada diri mereka sendiri.” (Q.S. Ar-Ra'd [13]: 11)8 

Ayat ini secara implisit menunjuk pada fungsi kehendak (irādah) sebagai inisiator 

perubahan. Kehendak jiwa menjadi jembatan antara potensi bawaan dan takdir yang dapat 

diusahakan (ikhtiyār). Menurut Syaikh Muḥammad 'Abduh, pengembangan potensi diri 

adalah manifestasi dari ketaatan pada hukum kausalitas Allah, di mana irādah yang kuat 

adalah kunci utama untuk mengaktualkan potensi tersebut9 

Dalam ranah pendidikan, Hadits Nabi Muhammad saw. juga menyoroti pentingnya 

kehendak dan niat: 

 إنَّمَا الأعمَال بالن ِيَّاتِ وإنَِّما لِكلُ ِ امريءٍ ما نَوَى 
“Sesungguhnya segala perbuatan itu tergantung pada niatnya, dan sesungguhnya 

bagi tiap-tiap orang apa yang diniatkannya.” (H.R. Bukhari dan Muslim10 

Niat (niyyah) adalah bentuk irādah yang paling dasar dan murni. Pengembangan 

potensi diri peserta didik, oleh karena itu, harus dimulai dengan pelurusan niat yang tulus 

(kehendak) untuk mencapai ridhā (keridaan) Allah, yang akan memberikan energi 

berkelanjutan. 

2. Konsep Jiwa Kehendak (Al-Quwwah Al-Iradiyah) dalam Psikologi Islam 

Jiwa kehendak dalam terminologi Islam sering disebut dengan al-iradah atau al-

quwwah al-iradiyah. Ia merupakan daya dalam jiwa manusia yang berfungsi untuk 

memilih, memutuskan, dan mengarahkan perilaku. Dalam kerangka pemikiran Imam Al-

Ghazali, iradah adalah daya internal yang berfungsi sebagai motor penggerak yang 

muncul setelah proses berpikir (fikr) dan munculnya pengetahuan (ilm) tentang manfaat 

atau mudarat suatu perbuatan. 11  Iradah berada di antara quwwah ‘aqliyyah (daya 

akal/kognitif) dan quwwah syahwiyyah (daya nafsu/afektif). Ia bukan hanya kemampuan 

memilih, tetapi juga energi yang memampukan individu untuk melaksanakan pilihan 

tersebut secara konsisten, menjadikannya inti dari ikhtiyar (kebebasan berkehendak).12 

Dalam konteks spiritual, iradah memiliki dua dimensi utama: 1) Iradah Ibadah: 

Kehendak yang terarah kepada ketaatan dan pencapaian ridha Ilahi, berfungsi sebagai 

dasar bagi tazkiyatun nafs (penyucian jiwa). 2) Iradah Kauniyyah: Kehendak yang 

menggerakkan individu dalam urusan duniawi, seperti belajar dan berprestasi. Keterkaitan 

kedua dimensi ini menunjukkan bahwa kehendak dalam Islam bersifat transenden dan 

instrumental; ia mengikat potensi duniawi (potensi diri) dengan tujuan akhirat (insan 

 
8 Kementerian Agama RI. Al-Qur'an dan Terjemahannya. Jakarta: Proyek Pengadaan Kitab Suci Al-Qur'an, 

2002. 
9 Abduh, Muḥammad. Risālah at-Tauḥīd. Kairo: Dār al-Manār, 1960, hlm. 98. 
10 Al-Bukhāri, Muḥammad ibn Ismā'īl. Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Beirut: Dār Ṭawq an-Najāh, 2002, Kitab Bad'i al-

Waḥyi, Hadits no. 1. 
11 Al-Ghazali, A. H. (2018). Ihya' Ulumuddin: Menghidupkan Ilmu-Ilmu Agama. (Jilid 3, Kitab ‘Aja’ib al-

Qalb). Jakarta: Pustaka Amani. (Hlm. 125). 
12  Mustaqim, A. (2017). Psikologi Pendidikan Islam: Membangun Karakter Mulia Peserta Didik. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. (Hlm. 88-90). 



532 
 
 

kamil). Konsep ini memberikan kedalaman teoretis yang melampaui willpower dalam 

psikologi konvensional yang seringkali berhenti pada pencapaian materialistik.13 

3. Pembagian Kehendak 

Berdasarkan pada hakikat sumber timbulnya kehendak maka secara garis besar 

kehendak dapat dibedakan menjadi dua macam, yakni kehendak yang berpusat pada 

kehidupan jasmaniah dan kehendak yang berhubungan dengan kehidupan ruhaniah 

(perbuatan kemauan). 

a. Kehendak yang berpusat pada kehidupan jasmaniah (biologis) 

Gejala-gejala kehendak yang berpusat pada kehidupan jasmaniah tampak dalam 

kehidupan tumbuh-tumbuhan, hewan, dan manusia. Beberapa fungsi kehendak tersebut 

dapat dibagi menjadi 9 macam, yaitu tropisme, refleks, insting, otomatisme, kebiasaan, 

kecenderungan, dorongan, keinginan, dan hawa nafsu (A. Gazali, 1970: 83). 

1) Tropisme, merupakan reaksi atau peristiwa yang menyebabkan gerakan pada suatu 

arah tertentu. Reaksi ini hanya tampak pada kehidupan tumbuh-tumbuhan dan hewan 

(vegetatif-animal). Misalnya, tumbuh-tumbuhan yang batang dan daunnya condong 

menghadap sinar matahari untuk memperoleh sinar yang cukup. Begitu pula jenis 

serangga yang senantiasa mencari cahaya atau sinar lampu. Dan sebaliknya, sejenis 

binatang yang justru menjauhkan diri dari sesuatu (sinar matahari), seperti ikan-ikan 

yang hidup di dasar lautan, kelelawar, dan sebagainya. Gerakan mendekatkan diri 

(mencari sinar) tersebut dinamakan fototropisme negatif. 

2) Refleks, ialah suatu gerak (reaksi) yang tidak disadari terhadap perangsang yang 

datang, baik dari luar maupun dari dalam. Gerak dan reaksi yang dimunculkan 

bersifat segera dan otomatis. Dikatakan bersifat segera karena gerakan itu ada 

sebelum gerakan perangsang disadari, dan dikatakan otomatis karena gerakan tersebut 

di luar kemauan kita. 

3) Insting, ialah suatu kesanggupan untuk melakukan suatu perbuatan yang tertuju pada 

pemuasan dorongan nafsu dan dorongan-dorongan lain yang dibawa sejak lahir. 

Perbuatan insting atau –yang biasa disebut – naluri ini mempunyai sifat tidak berubah 

sejak lahir sampai mati. Misalnya, setiap bayi yang lahir selalu menangis, cara 

menyusu seorang bayi juga sama antara bayi yang satu dengan yang lain. Sejenis 

burung membuat sarangnya dengan cara yang sama. Demikian pula dalam mengintai 

dan menerkam mangsa, harimau selalu melakukannya dengan cara yang sama, dan 

sebagainya 

4) Otomatisme, adalah suatu gerak spontan (berlangsung dengan sendirinya), bukan 

karena pengaruh akal atau pikiran dan di luar kekuatan kehendak. Misalnya, gerakan 

jantung (supaya darah dapat mengalir ke semua bagian tubuh), paru-paru bergerak 

mengembang dan mengempis (supaya tubuh mendapat zat asam yang diperlukan dan 

mengeluarkan zat arang yang tidak berguna). Ada pula gerakan yang tidak terkordinir 

menjadi otomatis, seperi berbicara, berjalan dan sebagainya. Gerakan yang terwujud 

karena kodrat alam, seperti denyut jantung, paru-paru, alat pencernaan makanan dan 

sebagainya disebut otomstisme asli, dan gerakan yang terkoordinir berkat latihan - 

latihan dan dipelajari dengan kesadaran yang akhirnya menjadi otomatis disebut 

otomstisme perbuatan. 

5) Kebiasaan ialah rangkaian perbuatan yang sudah distabilkan sehingga berlaku dengan 

sendirinya, namun kadang-kadang masih dipengaruhi oleh pikiran. Pengaruh pikiran 

ini hanya pada tahap awal, namun karena seringnya dilakukan lama-kelamaan 

 
13  Yafe’i, I. (2021). Quwwatul Iradah (Kekuatan Kehendak) dalam Perspektif Psikologi Islam. Jurnal 

Psikologi Islam dan Budaya, 4(1), 15-28. 



533 
 
 

pengaruh pikiran tersebut semakin berkurang. Perbedaan kebiasaan dengan 

otomatisme ialah bahwa otomatisme terjadi di luar kontrol kehendak dan pikiran, 

sedangkan pada kebiasaan kehendak dan pikiran (pertimbangan akal) sangat 

diperlukan atau berperan. Contoh kebiasaan merokok setelah selesai makan, 

meletakkan suatu benda pada tempatnya, membaca koran (surat kabar) setiap pagi dan 

sore, begitu pula kebiasaan membaca Al-Quran setiap selesai shalat magrib dan 

subuh, dan sebagainya. 

6) Kecenderungan, adalah keinginan atau hasrat yang sering timbul secara berulang-

ulang yang tertuju kepada sesuatu yang konkret. Menurut Paulhan, psikolog Prancis, 

sebagaimana dikutip oleh Kartini Kartono (1984: 131), kecenderungan dibedakan 

menjadi empat macam: (1) kecenderungan vital (hayat), seperti lahap, gemar makan 

(rakus), gemar minum-minuman keras, dan sebagainya; (2) kecenderungan 

perseorangan (egoistis), seperti sifat-sifat loba, tamak, kikir, cinta diri, brutal, merasa 

paling benar, dan sebagainya; (3) kecenderungan sosial, seperti 

persahabatan,kerukunan, gotong royong, hajat untuk beramal dan sebagainya dan (4) 

kecenderungan abstrak 

7) Dorongan, yaitu suatu kekuatan kehendak yang terdapat dalam individu untuk 

memenuhi perubahan tertentu. Biasanya dorongan ini dapat menimbulkan perubahan 

perasaan yang hebat dalam diri seseorang, sehingga kadang-kadang kekuatan pikiran 

dikesampingkan. Begitu juga kekuatan hati nurani kadang-kadang dapat terkalahkan 

bilamana nafsu tersebut sedang bergejolak dalam diri individu. Tetapi di lain pihak, 

peranan akal pikiran dan hati nurani demikian penting dalam memberi arah kepada 

dorongan/nafsu tersebut sehingga individu dapat berbuat sesuai dengan norma-norma 

tertentu yang sedang berlaku dalam masyarakat. Berkenaan dengan nafsu ini, Prof. F. 

Patty MA. Cs. menegaskan bahwa pada manusia juga ada dorongan-dorongan itu, 

tetapi dengan akal dan hati nuraninya manusia dapat menguasainya dan memberi arah 

kepadanya berdasarkan norma-norma kemanusiaan (F. Patty, 1982: 135). 

Oleh kaerna itu, pada setiap individu kadang-kadang terdapat gejala-gejala yang 

hanya berdasarkan nafsu semata, di samping ada yang dapat mengendalikannya. Hal ini 

tergantung pada dasar dan pendidikannya sehingga terdapat perbedaan perwujudan nafsu 

pada setiap individu. 

8) Keinginan, ialah suatu bentuk dorongan yang disadari, yang tertuju pada sesuatu 

kebutuhan tertentu dan pemenuhan terhadap segala sesuatu yang ingin dicapai. 

Misalnya, dorongan makan dan minum menimbulkan keinginan untuk makan dan 

minum, keinginan kawin dengan gadis cantik, keinginan nonton pacuan kuda, dan 

sebagainya. Kebalikan dari keinginan adalah kebencian, seperti benci melihat 

makanan yang tidak sesuai dengan selera, benci memakai pakaian yang tidak cocok 

potongannya, benci melihat anak yang pemalas, dan tidak mau belajar dan 

sebagainya. 

9) Hawa nafsu, adalah hasrat yang sangat kuat dan hebat sehingga dapat mengganggu 

keseimbangan fisik. Hawa nafsu dapat menguasai segala fungsi hidup kejiwaan, 

sehingga segala keinginan yang lain dikesampingkan. Dengan demikian, tinggallah 

satu keinginan saja yang mendominasi dan bergerak dengan leluasa dalam alam 

kesadaran individu. Akibatnya, pribadi kehilangan keseimbangan sehingga hidup 

menjadi kacau dan terganggu. Dalam hal ini, hawa nafsu adakalanya dapat ditahan 

dan dikendalikan (dengan susah payah) dan terkadang sama sekali tidak bisa 

dibendung. Misalnya mengonsumsi narkotika (morphin), berhubungan seks dengan 

lawan jenis atau lesbian, bermain judi, dan sebagainya. Pemabuk, penjudi, dan pelacur 

(kumpul kebo) sering kali mengorbankan seluruh kebahagiaan rumah tangga demi 



534 
 
 

memperturutkan perbuatan itu. Lebih-lebih apabila perbuatan itu dilakukan oleh 

orang-orang yang belum berumah tangga dan menjelma menjadi kebiasaan, maka 

kebahagiaan rumah tangga yang hakiki sulit dapat diwujudkan. Contoh yang lebih 

khusus dalam kasus ini seperti hawa nafsu seks sebelum nikah. 

b. Kehendak yang berpusat pada kehidupan ruhaniah (perbuatan kemauan) 

Telah diuraikan di atas, bahwa gejala-gejala kehendak yang berpusat pada 

kehidupan jasmaniah tampak dalam kehidupan tumbuh-tumbuhan, hewan, dan manusia. 

Maka, penggunaan istilah kehendak itu lebih luas ketimbang istilah kemauan yang hanya 

dimiliki dan digunakan untuk manusia. 

Oleh karena itu, kemauan dapat diartikan sebagai dorongan kehendak yang terarah 

pada tujuan-tujuan hidup tertentu dan dikendalikan oleh pertimbangan akal budi. Dengan 

begitu, tentunya kemauan lebih tinggi tingkatannya (bersifat keruhanian) daripada 

kehendak (bersifat kejasmanian) seperti insting, refleks, otomatis, dorongan, hawa nafsu, 

dan sebagainya, sebagaimana dinyatakan oleh Kartini Kartono (1984: 132). 

Untuk membedakan kemauan dengan kehendak, berikut ini akan penulis jelaskan 

beberapa karakteristik kemauan. 

1) Kemauan merupakan dorongan dari dalam yang khusus dimiliki manusia. Maka, 

kemauan merupakan dorongan yang disadari dan dipertimbangkan. Karena itu, 

dorongan kemauan ini tidak akan menimbulkan gerakan atau aktivitas yang tidak 

disadari seperti gerak insting, refleks, otomatis, dan sebagainya. 

2) Kemauan berhubungan erat dengan suatu tujuan. Kemauan mendorong timbulnya 

perhatian dan minat. Selain itu, ia juga mendorong gerak aktivitas ke arah tercapainya 

suatu tujuan. Karena itu, gejala kemauan menghendaki adanya aktivitas pelaksanaan. 

3) Kemauan sebagai pendorong timbulnya perbuatan kemauan yang didasarkan atas 

berbagai pertimbangan, baik pertimbang akal yang menetukan benar dan salahnya 

suatu perbuatan kemauaan maupun pertimbangan perasaan yang menemokam 

Semuan terdapat keharmonisan antara dorongan kemauan pikun (akal), tujuan, dan 

tindakan. 

4) Pada kemauan tidak hanya terdapat pertimbangan akal pikiran dan perasaan saja, tapi 

juga seluruh pribadi memberikan corak pada perbuatan kemauan. Maka, pribadi 

mempunyai perasaan yang dominan dalam menyatakan kemauan 

5) Perbuatan kemauan bukanlah tindakan yang bersifat kebetulan, melainkan tindakan 

yang disengaja dan terarah pada tercapainya tujuan.   

6) kemauan dapat menjadi pemersatu dari semua tingkah laku manusia dan 

mengoordinasikan semua fungsi kejiwaan menjadi bentuk kerja sama yang super 

harmonis. Maka, kemauan yang sehat akan menjadikan manusia satu kesatuan yang 

benar-benar menyadari tujuan hidupnya dalam setiap langkah dan tingkah lakunya. 

Kemauan ini pada batas-baras sertentu bisa dilatih dan dididik, misalnya dengan jalan 

olahraga. silat, berkonsentrasi, berpuasa, dan sebagainya. 

Sehubungan dengan pelaksanaan keputusan kemauan, ada dua aspek yang perlu 

diperhatikan, yaitu aspek motif dan aspek usaha. Dalam aspek motif, keputusan itu harus 

berharga, artinya berharga secara khusus bagi yang melaksanakan kemauan itu. Dan, 

dalam aspek usaha, ada beberapa kemungkinan, yaitu menerima, ragu-raga dan menunda. 

Mengapa demikian? Karena kemauan dipengaruhi oleh beberapa hal berikut: 

a) Keadaan fisik, adalah pengaruh yang berhubungan dengan kondisi jasmani, yakni 

sanggup tidaknya, kuat tidaknya, mampu tidaknya untuk melaksanakan keputusan 

kemauan. Orang dewasa yang sadar akan dirinya umumnya dapat mengukur 

kemampuannya. 



535 
 
 

b) Keadaan materi, seperti bahan-bahan, syarat-syarat dan alat-alat yang dipergunakan 

untuk melaksanakan keputusan kemauan, Hal ini bukan merupakan syarat utama 

dalam melaksanakan kemauan, namun juga bisa diabaikan peranannya. 

c) Keadaan lingkungan, maksudnya apakah keputusan kemauan dapat dilaksanakan 

dalam lingkungan tertentu, yang sesuai dengan lingkungan, apakah lingkungan dapat 

membantu, atau sebaliknya. 

d) Kata hati (conseinsia), memegang peranan penting dalam melaksanakan keputusan 

kemauan. Karena keputusan kata hati dapat mengalahkan pertimbangan-pertimbangan 

yang lain. Sebagai imbangan pelaksanaan, keputusan itu ditempuh dengan sepenuh 

hati dan dengan seluruh kemampuan pribadinya. 

4. Peran Energi Iradah dalam Pengembangan Potensi Diri Peserta Didik 

Analisis terhadap literatur menemukan beberapa fungsi sentral jiwa kehendak dalam 

konteks pendidikan Islam, yaitu: 

a. Sebagai Penggerak Utama Proses Belajar (Driver of Learning) 

Jiwa kehendak berfungsi sebagai motor yang menggerakkan seluruh aktivitas 

belajar.14 Tanpa kemauan yang kuat (himmah ‘aliyah), ilmu pengetahuan tidak akan dapat 

diraih. Nabi Muhammad SAW bersabda, "Sesungguhnya segala amal perbuatan itu 

tergantung pada niatnya..." (HR. Bukhari-Muslim). Niat yang merupakan manifestasi dari 

kehendak, menjadi penentu nilai dan arah dari pencarian ilmu.15 Seorang pendidik dalam 

Islam bertugas untuk membangkitkan dan memelihara kehendak belajar ini, misalnya 

dengan menanamkan kesadaran bahwa menuntut ilmu adalah ibadah. 

Iradah yang kuat berfungsi sebagai motivasi intrinsik sejati yang bersumber dari 

kesadaran spiritual. Berbeda dengan motivasi yang bergantung pada reward eksternal, 

iradah mendorong peserta didik untuk berbuat bukan karena hadiah, melainkan karena 

kesadaran bahwa pengembangan potensi diri adalah bagian dari tugas kehambaan dan 

aktualisasi diri yang bertanggung jawab.16 Studi menunjukkan bahwa peserta didik dengan 

iradah yang terawat memiliki daya tahan belajar (resilience) yang tinggi. Ketika 

menghadapi kesulitan akademik, mereka tidak mudah menyerah karena kehendak mereka 

didukung oleh keyakinan spiritual (iman) bahwa usaha adalah bentuk ibadah. Hal ini 

sejalan dengan temuan dalam jurnal-jurnal psikologi pendidikan yang mengaitkan 

orientasi spiritualitas dengan ketekunan belajar.17 

b. Sebagai Pemilah dan Penentu Pilihan (The Faculty of Choice) 

Dalam proses belajar, peserta didik dihadapkan pada berbagai informasi, teori, dan 

nilai. Jiwa kehendak berfungsi sebagai "hakim" internal yang memilah dan memilih mana 

pengetahuan yang bermanfaat (ilmu nafi') dan mana yang tidak, mana perilaku yang 

terpuji (mahmudah) dan mana yang tercela (mazmumah).18 Fungsi ini sangat krusial dalam 

pembentukan karakter (tahdzib al-akhlaq). Ibnu Miskawaih menekankan bahwa 

pendidikan akhlak adalah proses melatih jiwa (riyadhah al-nafs) untuk membiasakan 

 
14 Rachman, T. A., Nuwadjah Ahmad, & Andewi Suhartini. (2021). Belajar Sebagai Kehendak Manusia 

(Masyiatul I’bad) dalam Mendapatkan Ilmu Pengetahuan . Jurnal Pendidikan Islam, 12(2), 130–

144. 
15  Nisa dan Darmalaksana, “NIAT MENURUT HADIS DALAM PENGAMALAN BELAJAR 

MAHASISWA.” 
16 Ibnu Qayyim al-Jauziyyah. (t.t.). Madarij as-Salikin bain Manazil Iyyaka Na’budu wa Iyyaka Nasta’in. 

Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah. (Jilid 2, Hlm. 18). 
17 Smith, J. R., & Wulandari, S. (2020). Spiritual Orientation and Academic Resilience in Adolescents: A 

Cross-Cultural Study. Journal of Educational Psychology, 112(3), 450–465. 
18 Sholahuddin Qoffal, “The Ethics of Learning that Influence Beneficial Knowledge from Az-Zarnuji’s 

Perspective.” 



536 
 
 

kehendaknya memilih tindakan yang moderat dan adil, tidak dikendalikan oleh hawa 

nafsu.19 

Peran iradah dalam pengembangan potensi kognitif tidak hanya terletak pada 

peningkatan daya konsentrasi, melainkan pada integrasi moral dalam penggunaan akal. 

Peserta didik yang iradah-nya kuat akan menggunakan potensi kognitifnya (daya berpikir) 

untuk mencari kebenaran (haq) dan ilmu yang bermanfaat (nafi’), bukan sekadar untuk 

manipulasi atau kepentingan pribadi yang sempit. Dengan demikian, pengembangan 

potensi diri di bawah bimbingan iradah mengarah pada pembentukan intelektual yang 

berakhlak (insan kamil), sebagaimana yang ditekankan dalam konsep pendidikan Islam.20 

c. Sebagai Pengendali Diri (Self-Control through Mujahadah dan Riyadhah) 

Jiwa kehendak berfungsi sebagai pengendali bagi daya-daya jiwa yang lain. Daya 

berpikir (al-aql) bisa digunakan untuk kebaikan atau kejahatan, daya marah (al-ghadhab) 

bisa menjadi keberanian atau penindasan. Kehendaklah yang mengarahkannya. Proses 

pengendalian ini dalam tasawuf disebut mujahadah (bersungguh-sungguh melawan hawa 

nafsu) dan riyadhah (melatih jiwa). Dalam pendidikan, ini diterapkan melalui pembiasaan 

disiplin, tanggung jawab, dan resistensi terhadap godaan instant gratification yang dapat 

menghambat proses belajar jangka panjang. Aplikasi iradah secara praktis termanifestasi 

dalam disiplin diri (mujahadah) dan pengaturan diri (self-regulation) yang efektif. 

Kehendak yang kuat memungkinkan peserta didik untuk menundukkan dorongan nafsu 

(syahwat) yang cenderung mengarah pada kemalasan atau penundaan (prokrastinasi). 

Iradah bertindak sebagai 'polisi batin' yang mengarahkan energi psikis pada tugas-tugas 

yang konstruktif dan sesuai tujuan (himmah). Melalui latihan riyadhah (pengendalian 

diri), peserta didik secara sadar memilih perilaku yang mendukung pengembangan 

potensi, seperti manajemen waktu belajar dan fokus, yang merupakan prasyarat penting 

dalam pencapaian akademik21 

d. Sebagai Pencapaian Kesempurnaan Insani (The Path to Human Perfection) 

Tujuan akhir pendidikan Islam adalah membentuk manusia paripurna (al-insan al-

kamil) yang dekat dengan Allah SWT.22 Jiwa kehendak adalah kunci untuk mencapai 

tujuan ini. Dengan kehendaknya, manusia memilih untuk tunduk dan beribadah kepada 

Allah, mentaati perintah-Nya, dan menjauhi larangan-Nya.  

5. Implikasi Pedagogis Penggalian Energi Iradah 

Temuan mengenai peran sentral irādah (kehendak jiwa) dalam pengembangan 

potensi diri peserta didik membawa implikasi signifikan dalam merumuskan metode dan 

kurikulum pendidikan Islam, yang bergerak melampaui transfer pengetahuan (ta'līm) 

menuju pembinaan kehendak moral (tarbiyah irādiyah).23 

Implikasi pedagogis dari kajian ini mencakup tiga aspek utama: 

a. Pergeseran Fokus Kurikulum: Dari Kognitif Murni ke Tarbiyah Irādiyah 

Pendidikan harus menggeser fokusnya dari sekadar mengukur capaian kognitif 

(dzāhiri) ke arah penguatan struktur kehendak batin (bāṭini). 

1) Penyisipan Materi Mujāhadah: Kurikulum tidak hanya mengajarkan materi, tetapi 

juga metodologi perjuangan melawan hambatan diri (mujāhadah an-nafs). Ini dapat 

 
19 Fitra Awalia Rahmawati. The Akhlak Education of Ibn Miskawaih and Its Implementation in the UNIDA 

Gontor Environment. Waraqat, Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman 
20 Langgulung, H. (1995). Asas-Asas Pendidikan Islam. Jakarta: Pustaka Al-Husna. (Hlm. 201). 
21 Ibnu Qayyim al-Jauziyyah. (t.t.). Madarij as-Salikin bain Manazil Iyyaka Na’budu wa Iyyaka Nasta’in. 

Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah. (Jilid 2, Hlm. 18). 
22 Rusdiana, A. Pemikiran Ahmad Tafsir tentang Manajemen Pembentuk Insan Kamil . At-Tarbawi: Jurnal 

Kajian Kependidikan Islam, 2(2). 2023 
23 Mulyadi, M. (2022). Islamic Education Based on The Nature of Personality and The Potential of The 

Human Soul. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam. 



537 
 
 

diwujudkan melalui mata pelajaran akhlak/ke-Islaman yang mengajarkan teknik 

pengendalian diri, manajemen niat (taṣḥīḥ an-niyyah), dan pentingnya keteguhan hati 

(azm).24 

2) Penguatan Riyāḍah Rūḥiyah: Sekolah perlu mengintegrasikan praktik spiritual 

(seperti salat Dhuha berjamaah, zikir singkat sebelum pelajaran, atau puasa sunnah 

terencana) sebagai sarana melatih disiplin kehendak, bukan sekadar ritual tanpa 

makna. Latihan ini bertujuan menguatkan irādah agar peserta didik terbiasa memilih 

yang benar meskipun sulit.25 

3) Pembelajaran Berbasis Pilihan (Otonomi Terkendali): Untuk melatih irādah agar 

mampu membuat keputusan moral yang baik, peserta didik perlu diberi otonomi 

terkendali dalam proyek belajar atau kegiatan ekstrakurikuler, sehingga mereka 

belajar mengambil tanggung jawab penuh atas hasil dari kehendak yang mereka 

pilih.26 

b. Peran Guru sebagai Murabbī Irādī (Pendidik Kehendak) 

Guru tidak hanya berfungsi sebagai mu'allim (pengajar), tetapi sebagai figur 

murabbī yang membantu peserta didik membentuk dan mengarahkan kehendak mereka. 

1) Model Peran (Uswah Ḥasanah): Guru wajib menjadi teladan dalam menunjukkan 

keteguhan irādah, yaitu konsisten antara perkataan dan perbuatan. Konsistensi guru 

dalam kedisiplinan dan moralitas menjadi cermin bagi peserta didik untuk membentuk 

kehendak mereka sendiri.27 

2) Konseling Berbasis Tazkiyatun Nafs: Layanan Bimbingan dan Konseling (BK) 

harus memasukkan pendekatan psikologi Islam yang fokus pada proses penyucian 

jiwa (tazkiyatun nafs). Intervensi BK tidak hanya menangani masalah perilaku, tetapi 

membantu peserta didik mengidentifikasi dorongan nafs al-ammārah (kehendak 

buruk) dan menguatkan irādah mereka untuk beralih ke nafs al-lawwāmah atau al-

muṭma’innah.28 

3) Penciptaan Lingkungan Irādah Positif: Guru dan sekolah bertanggung jawab 

menciptakan lingkungan yang memfasilitasi pilihan-pilihan positif, meminimalkan 

distraksi syahwat, dan memberikan penghargaan yang bersifat motivasi spiritual dan 

moral, bukan hanya material.29 

6. Implementasi Metode Taṣḥīḥ an-Niyyah (Pelurusan Niat) 

Karena irādah dalam Islam diwujudkan melalui niat (niyyah), metode pembelajaran 

harus selalu diawali dengan pelurusan dan penegasan niat. 

1) Ritual Niat dalam Belajar: Setiap awal sesi pembelajaran, peserta didik diajak 

merumuskan niat belajar secara eksplisit (misalnya, "Saya niat belajar untuk menjadi 

ahli yang bermanfaat bagi umat dan mendekatkan diri kepada Allah"). Hal ini 

 
24  Harahap, M. Y. (2024). MUJAHADAH AN-NAFS (Self-Control) Method in Strengthening Akhlakul 

Karimah of Students at SMA Ar-Rahman 
25 Samsudin, S. (2025). PENGUATAN KARAKTER SPIRITUAL SISWA MELALUI PENDAMPINGAN 

ISTIQOSAH DAN SHOLAT DHUHA DI SMK KESEHATAN BAKTI INDONESIA MERDEKA 

NGAWI. Ngejha, 5(1), 1–10. 
26 Reeve, J. (2021). Autonomy-supportive teaching: Its malleability, benefits, and practical implications for 

classroom practice. 
27 Lulu rohmatun nazilah, Danti Oktarina, Apri Wahyudi. The Role Of Educators In Islamic Religious 

Education Learning In Forming The Character Of Students In Elementary Schools. Jurnal 

Analytica Islamica. Vol 13 No 2 2024 
28  Wardani, N. K. S. (2024). Strategi Konseling Pendekatan Tazkiya al-Nafs — Jurnal Bimbingan 

Konseling / BKMB (Umbarru). 
29 Nurhidayah dan Choiri, “THE INFLUENCE OF ISLAMIC BOARDING SCHOOL ENVIRONMENT 

AND TA’LIM MUTA’ALIM ON MORALS TOWARDS TEACHERS.” 



538 
 
 

bertujuan untuk mengikat kehendak batin peserta didik pada tujuan yang lebih tinggi, 

sesuai Hadits tentang niat. 

2) Evaluasi Niat (Muḥāsabah): Proses evaluasi di akhir pembelajaran tidak hanya 

menilai hasil, tetapi juga proses dan konsistensi niat. Guru dapat meminta peserta 

didik merefleksikan apakah kehendak (niat) mereka selama proses belajar tetap teguh, 

sehingga mereka belajar melakukan otokritik terhadap kekuatan irādah mereka sendiri.30 
 

KESIMPULAN  

Berdasarkan pembahasan di atas, dapat disimpulkan bahwa jiwa kehendak (al-

quwwah al-iradiyah) memainkan peran yang sangat fundamental dan multi-fungsi dalam 

Psikologi Pendidikan Islam. Fungsinya tidak hanya sebagai penggerak mekanis proses 

belajar, tetapi lebih dalam sebagai pusat keputusan moral, pengendali diri, penentu 

tanggung jawab, dan jalan menuju kesempurnaan spiritual. 
 

DAFTAR PUSTAKA 

A, Rusdiana. Pemikiran Ahmad Tafsir tentang Manajemen Pembentuk Insan Kamil . At-

Tarbawi: Jurnal Kajian Kependidikan Islam. 2023 

Abduh, S. M. (2016). Risalah tauhid. Titah Surga. 

Achiruddin Saleh, Adnan. Pengantar Psikologi, Penerbit Aksara Timur, Makassar, 2018.  

Al-Bukhāri, Muḥammad ibn Ismā'īl. Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Beirut: Dār Ṭawq an-Najāh, 2002. 

Al-Ghazali, I. (2016). Ihya'ulumuddin: menghidupkan ilmu-ilmu agama 2. 

Al-Ghazali, Imam. (t.th). Ihya' Ulumuddin. Jilid 3. Beirut: Dar al-Ma'rifah. 

Al-Jauziyyah, I. A. Q. Madārij al-Sālikin baina Manāzil Iyyāka Na’budu Waiyyaka Nasta 

‘īn. 

Arsalan, Muammar Zuhdi. “Niat Belajar Dalam Perspektif Pendidikan Islam.” Khazanah : 

Journal of Islamic Studies, 16 Agustus 2023, 42–48. 

https://doi.org/10.51178/khazanah.v2i3.1441. 

Creswell, JW, & Creswell, JD (2017). Desain penelitian: Pendekatan kualitatif, kuantitatif, 

dan metode campuran . Publikasi Sage. 

Awalia Rahmawati, Fitra. The Akhlak Education of Ibn Miskawaih and Its 

Implementation in the UNIDA Gontor Environment. Waraqat, Jurnal Ilmu-ilmu 

Keislaman 

Farah, Naila, Cucum Novianti, Fitrah dan Perkembangan Jiwa Manusia Perspektif Al-

Ghazali, Jurnal Yaqzhan Vol 2 No 2 Desember 2016. 

Ibnu Miskawaih. (1961). Tahdzib al-Akhlaq wa Tathhir al-A'raq. Mesir: Al-Matba'ah al-

Husainiyah. 

Kementerian Agama RI. Al-Qur'an dan Terjemahannya. Jakarta: Proyek Pengadaan Kitab 

Suci Al-Qur'an, 2002. 

Langgulung, H. (1995). Asas-Asas Pendidikan Islam. Jakarta: Pustaka Al-Husna. 

Lulu rohmatun nazilah, Danti Oktarina, Apri Wahyudi. The Role Of Educators In Islamic 

Religious Education Learning In Forming The Character Of Students In Elementary 

Schools. Jurnal Analytica Islamica. Vol 13 No 2 2024 

Mulyadi, M. (2022). Islamic Education Based on The Nature of Personality and The 

Potential of The Human Soul. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam. 

Mustaqim, M. M. (2017). Pendidikan Karakter Dalam Pandangan Islam. Al-Mabsut: 

Jurnal Studi Islam dan Sosial, 11(2), 107-126. 

Nata, Abuddin. (2012). Akhlak Tasawuf dan Karakter Mulia. Jakarta: Rajawali Pers. 

 
30 Arsalan, “Niat Belajar Dalam Perspektif Pendidikan Islam.” 



539 
 
 

Nisa, Zahrotun, dan Wahyudin Darmalaksana. “NIAT MENURUT HADIS DALAM 

PENGAMALAN BELAJAR MAHASISWA: Studi Kasus UIN Sunan Gunung Djati 

Bandung.” IJoIS: Indonesian Journal of Islamic Studies 2, no. 1 (2021): 1–13. 

https://doi.org/10.59525/ijois.v2i1.17. 

Nurhidayah, Litha Kurnia, dan Moh Miftachul Choiri. “THE INFLUENCE OF ISLAMIC 

BOARDING SCHOOL ENVIRONMENT AND TA’LIM MUTA’ALIM ON 

MORALS TOWARDS TEACHERS: THE ROLE OF SELF-AWARENESS.” 

Abjadia : International Journal of Education 9, no. 3 (2024): 609–21. 

https://doi.org/10.18860/abj.v9i3.28629. 

Reeve, J. (2021). Autonomy-supportive teaching: Its malleability, benefits, and practical 

implications for classroom practice. 

Samsudin, S. (2025). PENGUATAN KARAKTER SPIRITUAL SISWA MELALUI 

PENDAMPINGAN ISTIQOSAH DAN SHOLAT DHUHA DI SMK KESEHATAN 

BAKTI INDONESIA MERDEKA NGAWI. Ngejha, 5(1), 1–10. 

Sartika, L. (2020). Asas-Asas Pendidikan Dalam Alquran dan Kedudukan Manusia Dalam 

Alam Semesta. Jurnal Penelitian Medan Agama, 11(1). 

Shihab, M. Quraish. (2007). Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur'an. 

Jakarta: Lentera Hati. 

Sholahuddin Qoffal. “The Ethics of Learning that Influence Beneficial Knowledge from 

Az-Zarnuji’s Perspective.” DIROSAT: Journal of Education, Social Sciences & 

Humanities 3, no. 2 (2025): 307–22. https://doi.org/10.58355/dirosat.v3i2.152. 

Sugiono, Kuantitatif, P. P. (2016). Metode penelitian kunatitatif kualitatif dan R&D. 

Alfabeta, Bandung. 

T. A, Rachman. Nuwadjah Ahmad, & Andewi Suhartini. (2021). Belajar Sebagai 

Kehendak Manusia (Masyiatul I’bad) dalam Mendapatkan Ilmu Pengetahuan . 

Jurnal Pendidikan Islam, 12(2), 130–144. 

Wardani, N. K. S. (2024). Strategi Konseling Pendekatan Tazkiya al-Nafs — Jurnal 

Bimbingan Konseling / BKMB (Umbarru). 

Y, Harahap, M. (2024). MUJAHADAH AN-NAFS (Self-Control) Method in 

Strengthening Akhlakul Karimah of Students at SMA Ar-Rahman 

Zarkasyi, Hamid Fahmy. (2020). Psikologi Pendidikan Islam: Membangun Paradigma dan 

Kerangka Dasar. Ponorogo: CIOS. 


