
Jurnal Ilmiah Multidisiplin Terpadu 
Vol 10 No. 1 Januari 2025 

eISSN: 2246-6111 

 

30 
 
 

TOLERANSI DALAM KRISIS: ANALISIS RESPONS MAHASISWA 

TERHADAP DISKRIMINASI ETNIS MINORITAS MELALUI 

MAQASHID SYARI’AH 
 

Airia Saffana1, Hamka Adhiel Nugraha2, Azka Gusti3 

airia.saffana1@upi.edu1, hamkaans@upi.edu2, askagusti1@upi.edu3  

Universitas Pendidikan Indonesia 

 

ABSTRAK 
Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji reaksi mahasiswa Muslim terhadap diskriminasi yang 

dialami oleh etnis minoritas dengan memanfaatkan kerangka Maqashid Syari’ah sebagai dasar 

etika. Metode penelitian yang diterapkan adalah metode campuran dengan desain berurutan 

eksploratif, yang melibatkan 36 responden mahasiswa Muslim dari beragam program studi di 

Universitas Pendidikan Indonesia. Data kuantitatif diperoleh dengan menggunakan kuesioner yang 

berbasis skala Likert, sedangkan data kualitatif didapatkan melalui jawaban terbuka.  Hasil studi 

menunjukkan bahwa 58,3% mahasiswa telah melihat atau merasakan diskriminasi etnis di 

lingkungan universitas. Tingkat pemahaman mahasiswa mengenai isu diskriminasi dapat dikatakan 

sedang (mean = 3,02), di mana sebagian besar responden (77,8%) termasuk dalam kategori Aktivis 

Agamis, yaitu mahasiswa yang bertindak secara aktif berdasarkan prinsip-prinsip Islam. Nilai-nilai 

Hifz al-Nafs (perlindungan jiwa) dan Hifz al-Nasl (perlindungan kehormatan) terbukti menjadi 

pedoman moral yang utama dalam mengembangkan sikap toleran dan menolak segala bentuk 

diskriminasi. Analisis tabulasi silang menunjukkan bahwa terdapat hubungan yang baik antara 

tingkat kesadaran dan tanggapan aktif mahasiswa terhadap diskriminasi. Penelitian ini mencapai 

kesimpulan bahwa Maqashid Syari'ah bukan hanya sebuah teori, melainkan telah diinternalisasi 

sebagai pedoman etis yang aktif dalam kesadaran sosial para mahasiswa. Rekomendasi yang 

disampaikan mencakup penguatan kurikulum Pendidikan Agama Islam yang berbasis kontekstual, 

pelatihan intervensi oleh saksi yang bertumpu pada nilai-nilai Islam, serta pembentukan forum 

dialog antar etnis di lingkungan kampus untuk memupuk budaya toleransi yang adil dan 

bermartabat. 

Kata Kunci: Toleransi, Diskriminasi Etnis, Mahasiswa Muslim, Maqashid Syari’ah, Pendidikan 

Agama Islam. 

 

ABSTRACT 

This study aims to examine Muslim students’ reactions to discrimination experienced by ethnic 

minorities by employing the Maqashid Syari’ah framework as an ethical foundation. The research 

utilized a mixed-method approach with a sequential exploratory design, involving 36 Muslim 

student respondents from various study programs at the Indonesia University of Education. 

Quantitative data were collected through a Likert-scale-based questionnaire, while qualitative 

data were obtained from open-ended responses. The findings revealed that 58.3% of students had 

witnessed or experienced ethnic discrimination within the university environment. The level of 

students’ understanding regarding discrimination issues was moderate (mean = 3.02), with the 

majority of respondents (77.8%) categorized as Religious Activists—students who act actively 

based on Islamic principles. The values of Hifz al-Nafs (protection of life) and Hifz al-Nasl 

(protection of dignity) proved to be the main moral guidelines in fostering tolerance and rejecting 

all forms of discrimination. Cross-tabulation analysis showed a positive relationship between the 

level of awareness and students’ active responses toward discrimination. The study concludes that 

Maqashid Syari’ah is not merely a theoretical concept but has been internalized as an active 

ethical guideline within students’ social consciousness. The recommendations include 

strengthening context-based Islamic Religious Education curricula, implementing bystander 

intervention training grounded in Islamic values, and establishing inter-ethnic dialogue forums 

within the campus environment to cultivate a culture of just and dignified tolerance. 

Keywords: Tolerance, Ethnic Discrimination, Muslim Students, Maqashid Syari’ah, Islamic 

mailto:airia.saffana1@upi.edu1
mailto:hamakaans@upi.edu2
mailto:askagusti1@upi.edu3


 
 

31 
 
 

Religious Education. 

 

PENDAHULUAN 

Indonesia adalah bangsa yang dibangun di atas landasan keberagaman, yang terdiri 

dari berbagai etnis, budaya, dan agama. Keberagaman ini menuntut adanya sikap toleransi 

sebagai pilar utama untuk menjaga keharmonisan sosial. Lingkungan pendidikan tinggi, 

sebagai cerminan kecil dari Indonesia, menjadi tempat penting bertemunya mahasiswa 

dari berbagai latar belakang. Karena itu, kampus tidak hanya menjadi pusat ilmu 

pengetahuan, tetapi juga tempat untuk mempraktikkan dan menjaga nilai-nilai persatuan. 

Meskipun demikian, sejarah bangsa kita menunjukkan bahwa pada periode-periode 

krisis baik itu krisis ekonomi, sosial, maupun politik nilai toleransi seringkali diuji. Dalam 

situasi yang sulit, kelompok etnis minoritas seringkali berada di posisi yang rentan dan 

mudah menjadi sasaran prasangka. Pengalaman ini menjadi pengingat bahwa toleransi 

bukanlah kondisi yang datang dengan sendirinya, melainkan sebuah nilai yang harus terus 

dijaga dan diperjuangkan. Tantangan serupa bisa saja muncul kembali di zaman modern, 

termasuk di lingkungan akademik yang seharusnya menjadi penjaga akal sehat dan nilai 

kemanusiaan. 

Di lingkungan perguruan tinggi, bentuk diskriminasi etnis tidak selalu terlihat jelas. 

Seringkali, diskriminasi hadir dalam bentuk yang lebih halus dan tersembunyi, seperti 

stereotip yang dianggap biasa, candaan yang merendahkan identitas kelompok lain, atau 

pengucilan dalam pergaulan. Fenomena seperti ini, meskipun jarang dilaporkan secara 

resmi (Hidayat, 2023), sangat memengaruhi suasana keterbukaan di kampus. Oleh karena 

itu, sangat penting untuk meneliti cara pandang dan respons mahasiswa sebagai generasi 

penerus dan calon pemimpin terhadap isu diskriminasi. 

Bagi mahasiswa Muslim, isu diskriminasi etnis ini berkaitan erat dengan 

pemahaman ajaran agamanya. Islam secara jelas mengajarkan kesetaraan dan 

penghormatan terhadap martabat setiap manusia tanpa memandang suku atau warna kulit. 

Kerangka Maqashid Syari’ah (tujuan-tujuan utama syariat Islam) memberikan dasar nilai 

yang kuat, di mana perlindungan terhadap jiwa (hifz al-nafs), kehormatan/keturunan (hifz 

al-nasl), dan akal (hifz al-'aql) adalah tujuan utama yang harus ditegakkan. Dari sudut 

pandang ini, segala bentuk diskriminasi adalah tindakan yang bertentangan langsung 

dengan tujuan mendasar dari syariat Islam (Qodir, 2021). 

لَلِتعََارَفوُْاۚانَِّاكَْرَمَكُ  قبََاۤىِٕ انُْثٰىوَجَعَلْنٰكُمْشُعوُْبًاوَّ نْذكََرٍوَّ اِنَّاللّٰهَعَلِيْمٌخَبِيْرٌ يٰٰٓايَُّهَاالنَّاسُاِنَّاخَلَقْنٰكُمْم ِ مْعِنْداَللّٰهِاتَقْٰىكُمْْۗ  

"Wahai manusia! Sungguh, Kami telah menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan 

seorang perempuan, kemudian Kami jadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku 

agar kamu saling mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah 

ialah orang yang paling bertakwa. Sungguh, Allah Maha Mengetahui, Mahateliti." 

(QS. Al-Hujurat [49]: 13) 

ٍ،وَلََلِعَجَمِ  ٍ،وَلََلِِحَْمَرَعَلىَأسَْوَدَ،وَلََأسَْوَدَ يَاأيَُّهَاالنَّاسُ،ألَََإنَِّرَبَّكُمْوَاحِدٌ،وَإنَِّأبََاكُمْوَاحِدٌ،ألَََلََفَضْلَلِعَرَبيِ عٍَلىَأعَْجَمِي  ي عٍَلىَعَرَبِي 

بِ  التَّقْوَىعَلىَأحَْمَرَإلََِّ  

"Wahai manusia, sesungguhnya Tuhanmu satu dan ayahmu satu (Adam). 

Ketahuilah, tidak ada kelebihan bagi orang Arab atas orang non-Arab, tidak pula orang 

non-Arab atas orang Arab, tidak pula orang berkulit merah atas orang berkulit hitam, tidak 

pula orang berkulit hitam atas orang berkulit merah, kecuali dengan takwa." 

(HR. Ahmad) 

Namun, sering terjadi kesenjangan antara ajaran ideal agama dengan kenyataan di 

masyarakat. Penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa pemahaman agama yang baik 

biasanya berhubungan positif dengan sikap toleran (Latifah, 2022). Akan tetapi, masih 

jarang ada penelitian kuantitatif yang khusus menganalisis respons mahasiswa terhadap 



 
 

32 
 
 

diskriminasi etnis dari perspektif Maqashid Syari'ah. Penelitian ini penting untuk 

menghubungkan teori keislaman dengan kenyataan sosial di kampus. Tujuannya tidak 

hanya untuk melihat apakah mahasiswa sadar akan adanya diskriminasi, tetapi juga untuk 

memahami bagaimana mereka menanggapinya berdasarkan nilai-nilai Islam. Dengan 

begitu, konsep Maqashid Syari'ah tidak hanya menjadi teori, tetapi menjadi panduan 

analisis yang bisa diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. 

Pemilihan judul “Toleransi dalam Krisis: Analisis Respons Mahasiswa terhadap 

Diskriminasi Etnis Minoritas melalui Maqashid Syari’ah” dilandasi kebutuhan untuk 

menjembatani teori keislaman maqashid syariah dengan realitas sosial kampus. Penelitian 

ini tidak hanya ingin melihat sejauh mana mahasiswa menyadari adanya diskriminasi, 

tetapi juga bagaimana mereka merespons; apakah memilih diam, bereaksi aktif, atau 

memahami isu tersebut melalui nilai keislaman (Rahman & Syafirah, 2022). Kajian ini 

juga sangat penting agar konsep maqashid syari’ah tidak berhenti sebagai teori, tetapi 

menjadi nilai yang hidup dalam praktik sosial. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan campuran (mixed methods) dengan desain 

explanatory sequential, yaitu penelitian yang diawali dengan pengumpulan dan analisis 

data kuantitatif, kemudian dilanjutkan dengan pengumpulan dan analisis data kualitatif. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Bab ini menyajikan hasil pengolahan data dari 36 responden mahasiswa Muslim 

yang telah mengisi kuesioner secara lengkap, serta pembahasannya berdasarkan kerangka 

Maqashid Syari'ah. 

1. Profil Responden 

1. Karakteristik Demografis 

Berdasarkan data yang terkumpul, karakteristik responden adalah sebagai berikut: 

Jenis Kelamin: 

• Laki-laki: 21 orang (58,3%) 

• Perempuan: 15 orang (41,7%) 

Program Studi: Responden berasal dari berbagai program studi dengan distribusi 

sebagai berikut: 

• Teknik Logistik dan variasinya: 15 orang (~41,7%) 

• Program studi lainnya tersebar di 15+ prodi berbeda, antara lain: Sistem Informasi, 

Ilmu Komunikasi, Manajemen, Pendidikan Tata Busana, Pendidikan Teknik 

Elektro, Pendidikan Sejarah, Hukum, Biologi, Teknik Pertambangan, dan lain-lain 

Implikasi: Meskipun terdapat dominasi responden dari Teknik Logistik, 

keberagaman program studi lainnya menunjukkan bahwa sampel cukup heterogen dan 

dapat memberikan gambaran lintas disiplin ilmu mengenai isu diskriminasi etnis di 

kampus. 

2. Pengalaman terhadap Diskriminasi Etnis 

Dari 36 responden: 

• 21 orang (58,3%) menyatakan pernah melihat atau mengalami perlakuan yang 

tidak adil terkait latar belakang etnis di lingkungan kampus 

• 15 orang (41,7%) menyatakan tidak pernah 

Temuan ini mengindikasikan bahwa lebih dari setengah mahasiswa menyadari 

adanya fenomena diskriminasi etnis di kampus, meskipun mungkin dalam bentuk yang 

halus atau tidak terang-terangan. 

 



 
 

33 
 
 

2. Deskripsi Variabel Utama (Menjawab Rumusan Masalah 1) 

1. Tingkat Kesadaran terhadap Diskriminasi Etnis 

Tingkat kesadaran mahasiswa terhadap isu diskriminasi etnis diukur melalui 

beberapa indikator persepsi, dengan hasil sebagai berikut: 

Statistik Deskriptif: 

• Rata-rata (mean): 3,02 (skala 1-5) 

• Nilai minimum: 2,20 

• Nilai maksimum: 3,93 

• Standar deviasi: 0,40 

Interpretasi: Tingkat kesadaran mahasiswa berada pada kategori moderat (cukup 

tinggi). Hal ini menunjukkan bahwa mahasiswa cukup menyadari adanya kesenjangan 

perlakuan antar mahasiswa yang dipengaruhi perbedaan etnis, meskipun belum mencapai 

tingkat kesadaran yang sangat tinggi. 

2. Kategori Respons Mahasiswa (Temuan Utama) 

Berdasarkan analisis terhadap tiga dimensi respons (kognitif, afektif, dan konatif), 

responden diklasifikasikan ke dalam tiga kategori respons: 

Distribusi Kategori Respons: 

Kategori Respons Jumla

h 

Persentase 

Aktivis Agamis 28 77,8% 

Cenderung Diam 4 11,1% 

Diskusan Reflektif 4 11,1% 

Total 36 100% 

Penjelasan Setiap Kategori: 

1. Aktivis Agamis (77,8%) 

Kelompok terbesar ini menunjukkan karakteristik: 

• Memiliki kesadaran tinggi terhadap diskriminasi (mean kesadaran: 3,12) 

• Merespons secara aktif ketika menyaksikan atau mengalami diskriminasi 

• Menggunakan nilai-nilai keislaman sebagai landasan etis dalam bersikap 

• Cenderung untuk melakukan tindakan nyata, seperti membela korban diskriminasi 

atau melaporkan kepada pihak berwenang 

2. Cenderung Diam (11,1%) 

Kelompok minoritas ini menunjukkan karakteristik: 

• Memiliki kesadaran yang lebih rendah (mean kesadaran: 2,67) 

• Menyadari adanya diskriminasi tetapi memilih untuk tidak bereaksi 

• Kemungkinan dipengaruhi oleh faktor tekanan sosial, ketakutan konflik, atau 

kurangnya kepercayaan diri 

3. Diskusan Reflektif (11,1%) 

Kelompok ini menunjukkan karakteristik: 

• Memiliki kesadaran moderat (mean kesadaran: 2,73) 

• Merespons melalui dialog, diskusi, dan refleksi analitis 

• Lebih memilih pendekatan intelektual dibanding tindakan langsung 

Analisis: 

Dominasi kelompok Aktivis Agamis (77,8%) merupakan temuan yang sangat 

signifikan. Hal ini menunjukkan bahwa mayoritas mahasiswa Muslim tidak bersikap 



 
 

34 
 
 

apatis terhadap isu diskriminasi etnis. Sebaliknya, mereka memiliki kesadaran yang tinggi 

dan kecenderungan untuk bereaksi secara aktif dengan berlandaskan nilai-nilai keislaman. 

Temuan ini berbeda dengan asumsi umum bahwa mahasiswa cenderung pasif atau 

tidak peduli terhadap isu-isu sosial. Dalam konteks penelitian ini, pemahaman terhadap 

ajaran Islam—khususnya prinsip keadilan dan penghormatan terhadap martabat 

manusia—terbukti menjadi pendorong utama sikap proaktif mahasiswa. 

Sementara itu, keberadaan kelompok "Cenderung Diam" (11,1%) dan "Diskusan 

Reflektif" (11,1%) menunjukkan bahwa masih ada mahasiswa yang belum sepenuhnya 

mengaktualisasikan nilai-nilai Islam dalam respons sosial mereka. Hal ini menjadi 

perhatian untuk pengembangan program edukasi yang lebih kontekstual. 

3. Peran Nilai Keislaman sebagai Referensi Etis (Menjawab Rumusan Masalah 2) 

1. Persepsi terhadap Nilai-Nilai Islam 

Untuk mengukur sejauh mana nilai-nilai Islam (khususnya yang terkait dengan 

Maqashid Syari'ah) menjadi referensi etis mahasiswa, penelitian ini menganalisis empat 

item kunci: 

Statistik Deskriptif Nilai Keislaman: 

Indikator Mean 

(Skala 1-

5) 

Kategor

i 

Islam menumbuhkan sikap adil dan 

menghargai keberagaman 

4,39 Sangat 

Tinggi 

Mahasiswa Muslim perlu dibekali 

wawasan sosial berbasis syariat 

4,06 Tinggi 

Toleransi harus dibangun melalui dialog, 

bukan slogan 

4,11 Tinggi 

Pendekatan keagamaan dapat meredakan 

konflik antar etnis 

4,08 Tinggi 

Interpretasi: 

Seluruh indikator menunjukkan skor yang tinggi hingga sangat tinggi (>4,0 dari 

skala 5). Hal ini mengonfirmasi bahwa mahasiswa Muslim memiliki keyakinan yang 

sangat kuat bahwa ajaran Islam—khususnya nilai-nilai yang berkaitan dengan keadilan, 

toleransi, dan penghormatan terhadap keberagaman—adalah landasan etis utama dalam 

menyikapi isu diskriminasi. 

2. Interpretasi Maqashid Syari'ah 

Dalam kerangka Maqashid Syari'ah, nilai-nilai yang diukur dalam penelitian ini 

berkaitan erat dengan dua tujuan utama syariat: 

Hifz al-Nafs (Perlindungan terhadap Jiwa/Kehidupan) 

Diskriminasi etnis, baik dalam bentuk lisan (stereotip, ejekan) maupun struktural 

(pengucilan, perlakuan tidak adil), secara langsung mengancam kesehatan mental dan 

martabat individu yang menjadi korban. Dalam konteks ini, Hifz al-Nafs tidak hanya 

berarti melindungi kehidupan fisik, tetapi juga melindungi kesejahteraan psikologis dan 

sosial setiap individu. 

Skor tinggi pada item "Islam menumbuhkan sikap adil" (4,39) menunjukkan bahwa 

mahasiswa memahami bahwa melindungi martabat manusia—tanpa memandang latar 

belakang etnis—adalah bagian integral dari ajaran Islam. Ini sejalan dengan prinsip 

Maqashid Syari'ah yang menempatkan perlindungan jiwa sebagai kebutuhan primer 



 
 

35 
 
 

(daruriyyat). 

Hifz al-Nasl (Perlindungan terhadap Kehormatan/Keturunan) 

Diskriminasi melalui stereotip atau pencemaran nama baik terhadap kelompok etnis 

tertentu sama saja dengan menyerang kehormatan dan martabat kolektif kelompok 

tersebut. Dalam Maqashid Syari'ah, Hifz al-Nasl mencakup perlindungan terhadap 

kehormatan individu dan kelompok dari segala bentuk fitnah atau penghinaan. 

Skor tinggi pada item "pendekatan keagamaan dapat meredakan konflik" (4,08) dan 

"toleransi melalui dialog" (4,11) menunjukkan bahwa mahasiswa meyakini bahwa Islam 

menawarkan solusi praktis untuk menjaga kehormatan setiap kelompok etnis melalui 

dialog yang bermartabat dan pendekatan yang berbasis nilai kemanusiaan universal. 

Kesimpulan: 

Nilai-nilai Maqashid Syari'ah bukan hanya konsep normatif-teoretis, tetapi telah 

menjadi referensi etis yang hidup dalam kesadaran mahasiswa Muslim. Keyakinan yang 

kuat terhadap nilai-nilai Islam ini menjadi modal sosial yang sangat berharga untuk 

membangun toleransi dan keadilan di lingkungan kampus. 

4. Hubungan antara Variabel (Menjawab Rumusan Masalah 3) 

1. Analisis Cross-Tabulation: Kesadaran vs Kategori Respons 

Untuk memahami hubungan antara tingkat kesadaran terhadap diskriminasi dengan 

kategori respons mahasiswa, dilakukan analisis tabulasi silang sebagai berikut: 

Tabel Cross-Tabulation: 

Kategori 

Respons 

n Mean 

Kesadaran 

Karakteristik 

Aktivis Agamis 28 3,12 Kesadaran 

Tertinggi 

Diskusan 

Reflektif 

4 2,73 Kesadaran Moderat 

Cenderung Diam 4 2,67 Kesadaran 

Terendah 

Temuan: 

Terdapat pola hubungan positif antara tingkat kesadaran dengan respons toleransi 

mahasiswa: 

• Mahasiswa dengan kesadaran tertinggi (3,12) cenderung menjadi Aktivis Agamis 

• Mahasiswa dengan kesadaran terendah (2,67) cenderung Cenderung Diam 

Pola ini mengindikasikan bahwa kesadaran terhadap diskriminasi merupakan 

prediktor penting bagi respons aktif mahasiswa. Semakin tinggi kesadaran, semakin besar 

kemungkinan mahasiswa untuk bereaksi secara proaktif. 

2. Interpretasi Hubungan dalam Kerangka Maqashid Syari'ah 

Hubungan positif antara kesadaran dan respons aktif dapat dijelaskan melalui 

kerangka Maqashid Syari'ah: 

Kesadaran sebagai Hifz al-'Aql (Perlindungan Akal) 

Kesadaran terhadap diskriminasi merupakan hasil dari pemahaman dan penggunaan 

akal yang baik (Hifz al-'Aql). Mahasiswa yang memiliki kesadaran tinggi adalah mereka 

yang mampu mengidentifikasi ketidakadilan sosial dan memahami dampaknya terhadap 

korban. 

Dalam ajaran Islam, penggunaan akal untuk mengenali mafsadah 

(kerusakan/keburukan) adalah langkah pertama sebelum melakukan amar ma'ruf nahi 

munkar (menyeru kebaikan dan mencegah kemungkaran). Oleh karena itu, kesadaran yang 



 
 

36 
 
 

tinggi—yang merupakan hasil dari Hifz al-'Aql—secara natural mendorong respons aktif 

(Hifz al-Nafs dan al-Nasl) untuk melindungi korban diskriminasi. 

Implikasi Praktis: 

Temuan ini menunjukkan bahwa peningkatan kesadaran kritis melalui pendidikan 

dan kajian Islam yang kontekstual dapat menjadi strategi efektif untuk meningkatkan 

partisipasi mahasiswa dalam membangun lingkungan kampus yang lebih adil dan toleran. 

5. Tantangan dan Solusi Praktis (Menjawab Rumusan Masalah 4) 

1. Identifikasi Tantangan 

Berdasarkan analisis data dan kerangka Maqashid Syari'ah, terdapat beberapa 

tantangan utama dalam upaya membangun toleransi yang adil di lingkungan akademik: 

1. Gap antara Keyakinan Teologis dan Kesadaran Sosial 

• Keyakinan terhadap nilai Islam sangat tinggi (mean 4,39) 

• Kesadaran terhadap diskriminasi hanya moderat (mean 3,02) 

• Tantangan: Bagaimana menerjemahkan keyakinan teologis yang kuat menjadi 

sensitivitas sosial yang tinggi? 

Analisis Maqashid: Gap ini menunjukkan adanya kesenjangan antara pemahaman 

teori (Hifz al-'Aql) dengan aplikasi praktis (Hifz al-Nafs). Mahasiswa mungkin memahami 

nilai-nilai Islam secara normatif, tetapi belum sepenuhnya menghubungkannya dengan 

realitas sosial di sekitar mereka. 

2. Keberadaan Kelompok "Cenderung Diam" 

• Meskipun hanya 11,1%, kelompok ini perlu mendapat perhatian khusus 

• Kemungkinan penyebab: 

o Tekanan sosial dan ketakutan akan konflik 

o Kurangnya kepercayaan diri untuk bereaksi 

o Tidak tahu cara yang tepat untuk merespons 

Analisis Maqashid: Kelompok ini berisiko mengalami tekanan psikologis (ancaman 

terhadap Hifz al-Nafs) karena konflik internal antara nilai yang diyakini dengan 

ketidakmampuan untuk bertindak. 

3. Kurangnya Forum Dialog Aktif tentang Toleransi 

• Berdasarkan data, frekuensi diskusi tentang isu etnis dan toleransi masih perlu 

ditingkatkan 

• Dampak: Mahasiswa tidak memiliki ruang aman untuk mengekspresikan 

kekhawatiran dan belajar dari pengalaman orang lain 

4. Diskriminasi Halus (Microaggression) yang Sulit Diidentifikasi 

• Bentuk diskriminasi di kampus seringkali tidak terang-terangan 

• Stereotip yang dianggap "candaan biasa" atau pengucilan yang halus 

• Tantangan: Meningkatkan sensitivitas terhadap bentuk diskriminasi yang tidak 

kasat mata 

2. Solusi Praktis Berbasis Maqashid Syari'ah 

Berdasarkan temuan penelitian dan kerangka Maqashid Syari'ah, berikut adalah 

rekomendasi solusi praktis: 

a. Program Penguatan Kesadaran Kritis melalui Kajian Islam Kontekstual 

Tujuan: Menjembatani gap antara keyakinan teologis dan kesadaran sosial 

Strategi Implementasi: 

• Menyelenggarakan serial kajian Islam dengan tema "Islam dan Keadilan Sosial" 

• Fokus pada penerapan prinsip Hifz al-Nafs dan Hifz al-Nasl dalam konteks 

kampus modern 

• Menghadirkan studi kasus: Bagaimana Nabi Muhammad SAW menangani 



 
 

37 
 
 

diskriminasi di Madinah (Piagam Madinah sebagai model toleransi) 

• Melibatkan pembicara dari akademisi, aktivis Muslim, dan korban diskriminasi 

Landasan Maqashid: Program ini bertujuan memperkuat Hifz al-'Aql (pemahaman 

yang benar) sebagai landasan untuk Hifz al-Nafs (perlindungan terhadap sesama). 

b. Pelatihan Bystander Intervention Berbasis Nilai Islam 

Tujuan: Memberikan keterampilan praktis kepada mahasiswa untuk bereaksi ketika 

menyaksikan diskriminasi 

Strategi Implementasi: 

• Workshop interaktif: "Cara Islami Menghadapi Diskriminasi" 

• Simulasi situasi diskriminasi dan latihan respons yang aman dan efektif 

• Mengajarkan konsep "Amar ma'ruf nahi munkar" sebagai tanggung jawab sosial 

setiap Muslim 

• Menyediakan panduan: kapan harus intervensi langsung, kapan harus 

melaporkan, dan kapan harus memberikan dukungan emosional 

Landasan Maqashid: Bystander intervention adalah bentuk konkret dari Hifz al-

Nafs—melindungi korban diskriminasi dari kerusakan psikologis dan sosial. 

c. Pemberdayaan Kelompok Aktivis Agamis sebagai Agen Perubahan 

Tujuan: Memanfaatkan kelompok mayoritas (77,8%) sebagai motor penggerak 

budaya toleransi 

Strategi Implementasi: 

• Membentuk "Muslim Student Alliance for Justice" atau komunitas sejenis 

• Melatih mahasiswa Aktivis Agamis menjadi fasilitator dialog lintas etnis 

• Program mentoring: Aktivis Agamis mendampingi kelompok "Cenderung Diam" 

• Memberikan platform untuk berbagi best practices dalam menangani kasus 

diskriminasi 

Landasan Maqashid: Pemberdayaan ini mewujudkan prinsip ta'awun (tolong-

menolong dalam kebaikan) sebagai manifestasi Hifz al-Nasl (menjaga kehormatan 

komunitas secara kolektif). 

d. Integrasi Nilai Maqashid Syari'ah dalam Kurikulum PAI 

Tujuan: Menjadikan Maqashid Syari'ah sebagai kerangka analisis untuk isu-isu 

sosial kontemporer 

Strategi Implementasi: 

• Merevisi kurikulum Pendidikan Agama Islam agar lebih aplikatif 

• Menambahkan modul khusus: "Maqashid Syari'ah dan Keadilan Sosial" 

• Menggunakan metode pembelajaran berbasis studi kasus dan diskusi kelompok 

• Tugas mahasiswa: Menganalisis fenomena sosial di kampus dengan kerangka 

Hifz al-Nafs dan Hifz al-Nasl 

Landasan Maqashid: Pendidikan yang transformatif adalah bentuk Hifz al-'Aql yang 

membentuk karakter mahasiswa untuk menjadi agen keadilan. 

e. Pembentukan Forum Dialog Lintas Etnis 

Tujuan: Menyediakan ruang aman untuk membangun empati dan pemahaman lintas 

kelompok etnis 

Strategi Implementasi: 

• Menyelenggarakan "Circle of Trust: Berbagi Cerita Lintas Etnis" secara reguler 

(bulanan) 

• Moderasi oleh mahasiswa Aktivis Agamis yang terlatih 

• Format: Story-telling, empathy building, dan collaborative problem-solving 

• Mengundang mahasiswa dari berbagai latar belakang etnis untuk berbagi 



 
 

38 
 
 

pengalaman 

Landasan Maqashid: Dialog yang bermartabat adalah cara untuk mewujudkan Hifz 

al-Nasl—menjaga kehormatan setiap kelompok dan membangun persaudaraan yang sejati. 

f. Kampanye "Kampus Bebas Diskriminasi" Berbasis Nilai Islam 

Tujuan: Membangun budaya kampus yang inklusif dan menghormati keberagaman 

Strategi Implementasi: 

• Kampanye media sosial dengan hashtag #IslamUntukSemua atau 

#KampusBerkahTanpaDiskriminasi 

• Membuat poster dan video pendek yang menampilkan ayat-ayat Al-Qur'an 

tentang kesetaraan (QS. Al-Hujurat: 13) 

• Mengadakan lomba essay, video, atau karya seni bertema toleransi dalam Islam 

• Melibatkan organisasi kemahasiswaan Islam sebagai pelaksana 

Landasan Maqashid: Kampanye ini adalah bentuk da'wah bil-hal yang mewujudkan 

prinsip Maqashid Syari'ah dalam kehidupan sehari-hari. 

3. Indikator Keberhasilan Program 

Untuk mengukur efektivitas solusi yang diusulkan, beberapa indikator dapat 

digunakan: 

1. Peningkatan Kesadaran: 

o Target: Meningkatkan mean kesadaran dari 3,02 menjadi minimal 3,5 dalam 1 

tahun 

2. Pengurangan Kelompok "Cenderung Diam": 

o Target: Mengurangi persentase kelompok ini dari 11,1% menjadi <5% 

3. Peningkatan Partisipasi dalam Forum Dialog: 

o Target: Minimal 50 mahasiswa dari berbagai etnis terlibat dalam forum dialog 

setiap semester 

4. Penurunan Laporan Diskriminasi: 

o Target: Penurunan kasus diskriminasi yang dilaporkan (karena pencegahan yang 

lebih baik) 

5. Peningkatan Skor Nilai Keislaman: 

o Target: Mempertahankan atau meningkatkan skor nilai Islam (sudah tinggi: 4,39) 

dengan fokus pada aplikasi praktis 

6. Keterbatasan Penelitian 

Penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan yang perlu diperhatikan: 

1. Ukuran Sampel Terbatas 

o Dengan n=36, hasil penelitian tidak dapat digeneralisasi untuk seluruh populasi 

mahasiswa Muslim di Indonesia atau bahkan di Universitas Pendidikan Indonesia 

secara keseluruhan 

2. Metode Convenience Sampling 

o Teknik pengambilan sampel berdasarkan kemudahan akses dapat menimbulkan 

selection bias 

o Dominasi responden dari Teknik Logistik (~40%) dapat memengaruhi 

representasi perspektif 

3. Keterbatasan Analisis Korelasi 

o Uji korelasi hanya menunjukkan pola hubungan, bukan hubungan kausalitas 

o Dengan sampel kecil, kekuatan statistik (statistical power) terbatas 

4. Keterbatasan Metode Kuantitatif 

o Kuesioner tidak dapat menangkap nuansa pengalaman personal secara mendalam 

o Perlu dilengkapi dengan wawancara kualitatif untuk pemahaman yang lebih kaya 

 



 
 

39 
 
 

5. Konteks Spesifik 

o Penelitian dilakukan di satu universitas (UPI) dengan konteks sosial-budaya 

tertentu 

o Hasil mungkin berbeda di universitas lain dengan komposisi mahasiswa yang 

berbeda 

Meskipun demikian, keterbatasan ini tidak mengurangi nilai penelitian sebagai studi 

pendahuluan (exploratory study) yang memberikan wawasan awal tentang respons 

mahasiswa Muslim terhadap diskriminasi etnis dalam kerangka Maqashid Syari'ah. 

7. Analisis Kualitatif Pengalaman Mahasiswa 

Analisis respons terbuka mengungkap kedalaman implementasi nilai-nilai Islam 

dalam merespons diskriminasi. Dari 36 responden, 18 orang (50%) membagikan 

pengalaman personal yang mengkonfirmasi temuan kuantitatif sekaligus memberikan 

nuansa yang lebih kaya. 

Temuan Kualitatif Utama: 

1. Nilai keadilan Islam menjadi landasan moral untuk pembelaan aktif 

2. Konsep ukhuwah digunakan sebagai kerangka penolakan diskriminasi 

3. Pemahaman Maqashid Syari'ah yang sophisticated di kalangan mahasiswa 

4. Aksi nyata melalui intervensi, dukungan, dan perubahan struktural 

Konfirmasi Temuan Kuantitatif: 

Dominasi kategori Aktivis Agamis (77.8%) dalam temuan kuantitatif mendapatkan 

konfirmasi melalui narasi-narasi aksi nyata dalam respons kualitatif. Mahasiswa tidak 

hanya memiliki kesadaran teoritis, tetapi benar-benar mengimplementasikan nilai-nilai 

Islam dalam tindakan konkret melawan diskriminasi." 

 

KESIMPULAN  

Berdasarkan analisis kuantitatif dan kualitatif terhadap 36 responden 

mahasiswa/siswi Muslim, penelitian ini menghasilkan beberapa kesimpulan penting: 

1. Kesadaran terhadap Diskriminasi Etnis 

Lebih dari setengah mahasiswa (58,3%) pernah menyaksikan atau mengalami 

perlakuan tidak adil terkait latar belakang etnis di lingkungan kampus. Tingkat kesadaran 

mahasiswa terhadap isu diskriminasi berada pada kategori moderat (mean = 3,02 dari 

skala 5), yang menunjukkan bahwa mahasiswa cukup menyadari adanya kesenjangan 

perlakuan antar mahasiswa yang dipengaruhi perbedaan etnis. 

2. Dominasi Respons "Aktivis Agamis" 

Temuan paling signifikan dari penelitian ini adalah bahwa 77,8% mahasiswa 

tergolong dalam kategori "Aktivis Agamis" yaitu mahasiswa yang memiliki kesadaran 

tinggi terhadap diskriminasi dan cenderung bereaksi secara aktif dengan berlandaskan 

nilai-nilai keislaman.  Analisis kualitatif mengungkap bahwa dominasi ini bukan hanya 

angka statistik, tetapi didukung oleh pengalaman nyata mahasiswa dalam menerapkan 

nilai-nilai Islam untuk melawan diskriminasi melalui aksi konkret seperti membela 

korban, menegur pelaku, dan menciptakan ruang inklusif. Hanya 11,1% yang "Cenderung 

Diam" dan 11,1% yang "Diskusan Reflektif". 

Dominasi kelompok Aktivis Agamis ini membantah asumsi bahwa mahasiswa 

cenderung apatis terhadap isu-isu sosial. Sebaliknya, mayoritas mahasiswa Muslim 

menunjukkan kesadaran dan kecenderungan untuk bertindak ketika menyaksikan 

ketidakadilan, dengan menggunakan nilai Islam sebagai kompas moral mereka. 

3. Peran Sentral Nilai Maqashid Syari'ah 

Nilai-nilai Islam dalam Maqashid Syari'ah terbukti menjadi referensi etis yang kuat. 

Yang mengejutkan, analisis kualitatif menunjukkan bahwa beberapa mahasiswa secara 



 
 

40 
 
 

eksplisit menyebutkan dan memahami konsep Hifz al-'ird (menjaga kehormatan) dan Hifz 

al-nafs (menjaga martabat) dalam menganalisis pengalaman mereka. Hal ini menunjukkan 

internalisasi Maqashid Syari'ah yang lebih dalam dari yang diperkirakan. Seluruh indikator 

nilai keislaman menunjukkan skor tinggi hingga sangat tinggi (mean > 4,0 dari skala 5), 

dengan item "Islam menumbuhkan sikap adil dan menghargai keberagaman" mencapai 

skor tertinggi (4,39). 

Hal ini mengonfirmasi bahwa Maqashid Syari'ah bukan sekadar konsep normatif-

teoretis, melainkan telah menjadi nilai yang hidup dalam kesadaran dan praktik sosial 

mahasiswa Muslim. Keyakinan yang kuat terhadap nilai-nilai Islam ini menjadi modal 

sosial yang berharga untuk membangun toleransi dan keadilan di lingkungan kampus. 

4. Hubungan Positif antara Kesadaran dan Respons Aktif 

Terdapat pola hubungan positif antara kesadaran dan respons aktif. Analisis 

kualitatif memperlihatkan mekanisme hubungan ini: mahasiswa menggunakan kerangka 

moral Islam (seperti "keadilan" dan "ukhuwah") sebagai dasar pertimbangan sebelum 

bertindak, kemudian melakukan intervensi yang terukur dan kontekstual. Mahasiswa 

dengan kesadaran tertinggi (mean = 3,12) cenderung menjadi Aktivis Agamis, sementara 

mahasiswa dengan kesadaran terendah (mean = 2,67) cenderung Cenderung Diam. 

Dalam kerangka Maqashid Syari'ah, hubungan ini dapat dijelaskan sebagai berikut: 

Kesadaran yang tinggi merupakan hasil dari penggunaan akal yang baik (Hifz al-'Aql), 

yang kemudian secara natural mendorong tindakan untuk melindungi korban diskriminasi 

(Hifz al-Nafs dan al-Nasl). Ini sejalan dengan prinsip Islam tentang amar ma'ruf nahi 

munkar—bahwa mengenali kemungkaran (kesadaran) adalah langkah pertama sebelum 

mencegahnya (respons aktif). 

5. Kedalaman Pemahaman Teoretis Mahasiswa 

Analisis kualitatif mengungkap tingkat pemahaman teoretis yang baik di kalangan 

mahasiswa. Beberapa responden tidak hanya menerapkan nilai Islam secara intuitif, tetapi 

mampu menganalisis pengalaman mereka menggunakan kerangka Maqashid Syari'ah yang 

kompleks, menunjukkan bahwa pendidikan Islam telah berhasil menanamkan dasar-dasar 

teoretis yang kuat. 

6. Variasi Strategi Intervensi Berbasis Nilai Islam 

Mahasiswa mengembangkan beragam strategi intervensi yang sesuai dengan 

konteks: 

• Intervensi langsung melalui pembelaan verbal 

• Pendekatan tidak langsung melalui pendampingan dan dukungan 

• Intervensi struktural melalui penciptaan ruang inklusif 

• Pendidikan melalui diskusi dan persuasi 
7. Tantangan dan Solusi Berbasis Nilai Islam 

Meskipun temuan secara umum positif, penelitian ini mengidentifikasi beberapa 

tantangan utama: 

a) Gap antara keyakinan teologis yang tinggi (4,39) dan kesadaran sosial yang 
moderat (3,02)—menunjukkan perlunya pendekatan yang lebih kontekstual dalam 

pendidikan Islam untuk menerjemahkan nilai-nilai normatif menjadi sensitivitas 

sosial. 

b) Keberadaan kelompok "Cenderung Diam" (11,1%)—meskipun kecil, kelompok ini 

perlu perhatian khusus karena berisiko mengalami tekanan psikologis akibat 

konflik internal antara nilai yang diyakini dengan ketidakmampuan untuk 

bertindak. 

c) Kurangnya forum dialog aktif—mahasiswa memerlukan ruang aman untuk 

membahas isu-isu sensitif tentang toleransi dan diskriminasi. 



 
 

41 
 
 

g. Untuk mengatasi tantangan ini, penelitian mengusulkan solusi praktis berbasis 
Maqashid Syari'ah, antara lain: 

• Program kajian Islam kontekstual yang fokus pada aplikasi nilai keadilan sosial 

• Pelatihan bystander intervention berbasis nilai Islam 

• Pemberdayaan kelompok Aktivis Agamis sebagai agen perubahan 

• Integrasi Maqashid Syari'ah dalam kurikulum PAI 

• Forum dialog lintas etnis yang bermartabat 

• Kampanye "Kampus Bebas Diskriminasi" berbasis nilai Islam 

8. Kontribusi Teoretis dan Praktis 

Penelitian ini memberikan kontribusi penting bagi kajian Pendidikan Agama Islam 

(PAI) dengan menunjukkan bahwa kerangka Maqashid Syari'ah dapat 

dioperasionalisasikan sebagai instrumen analisis untuk isu-isu sosial kontemporer. Lebih 

dari itu, penelitian ini membuktikan bahwa nilai-nilai Islam—ketika dipahami secara 

mendalam dan kontekstual—mampu menjadi pendorong sikap toleran dan proaktif dalam 

menghadapi ketidakadilan sosial. 

Saran 

Berdasarkan temuan dan kesimpulan penelitian, berikut adalah saran-saran yang 

dapat dipertimbangkan: 

1. Untuk Pihak Universitas 

1. Penguatan Kurikulum PAI yang Aplikatif 
Universitas perlu merevisi kurikulum Pendidikan Agama Islam agar lebih fokus 

pada aplikasi nilai-nilai Islam dalam konteks kehidupan sosial kampus. Materi tentang 

Maqashid Syari'ah sebaiknya tidak hanya diajarkan secara teoretis, tetapi juga melalui 

metode pembelajaran berbasis studi kasus, diskusi kelompok, dan simulasi situasi nyata. 

2. Pembentukan Unit Layanan Keberagaman dan Anti-Diskriminasi 
Universitas perlu membentuk unit khusus yang menangani isu-isu keberagaman dan 

diskriminasi, dengan melibatkan mahasiswa Aktivis Agamis sebagai peer counselor. Unit 

ini dapat berfungsi sebagai: 

• Pusat pelaporan kasus diskriminasi 

• Penyelenggara program edukasi toleransi 

• Fasilitator dialog lintas kelompok etnis dan agama 

• Pemberi dukungan psikologis bagi korban diskriminasi 
3. Pelembagaan Forum Dialog Lintas Etnis 

Menyelenggarakan forum dialog secara rutin (minimal setiap semester) dengan 

format yang aman dan inklusif. Forum ini dapat menjadi ruang bagi mahasiswa dari 

berbagai latar belakang untuk saling berbagi cerita, membangun empati, dan mencari 

solusi bersama terhadap isu-isu keberagaman di kampus. 

4. Program Pelatihan untuk Dosen dan Tenaga Kependidikan 

Mengadakan pelatihan tentang sensitivitas terhadap isu diskriminasi dan cara 

menangani microaggression di ruang kelas. Dosen dan tenaga kependidikan perlu dibekali 

pengetahuan tentang bentuk-bentuk diskriminasi halus dan strategi intervensi yang tepat. 

5. Kampanye Budaya Kampus yang Inklusif 
Meluncurkan kampanye besar-besaran dengan slogan seperti "UPI Berkah Tanpa 

Diskriminasi" atau "Keberagaman adalah Anugerah", dengan melibatkan organisasi 

kemahasiswaan Islam dan lintas agama. Kampanye ini dapat menggunakan berbagai 

media: poster, video, media sosial, dan kegiatan seni budaya. 

 

 



 
 

42 
 
 

2. Untuk Organisasi Kemahasiswaan (khususnya Organisasi Islam) 

1. Pembentukan "Muslim Student Alliance for Justice" 

Organisasi mahasiswa Islam dapat membentuk aliansi atau komunitas khusus yang 

fokus pada isu-isu keadilan sosial dan anti-diskriminasi. Komunitas ini dapat berfungsi 

sebagai: 

• Wadah pemberdayaan kelompok Aktivis Agamis 

• Penyelenggara kajian Islam kontekstual 

• Agen advokasi untuk korban diskriminasi 
2. Program Mentoring Berbasis Nilai Islam 

Mengembangkan program mentoring di mana mahasiswa Aktivis Agamis 

mendampingi mahasiswa yang tergolong "Cenderung Diam" untuk meningkatkan 

kepercayaan diri mereka dalam merespons ketidakadilan. Program ini dapat menggunakan 

pendekatan ta'awun (tolong-menolong dalam kebaikan) sebagai basis filosofisnya. 

3. Serial Kajian "Islam dan Keadilan Sosial" 
Menyelenggarakan serial kajian rutin dengan tema-tema seperti: 

• "Piagam Madinah: Model Toleransi dari Rasulullah SAW" 

• "Hifz al-Nafs: Melindungi Martabat Sesama sebagai Ibadah" 

• "Amar Ma'ruf Nahi Munkar dalam Konteks Kampus Modern" 

• "Islam Rahmatan lil 'Alamin: Dari Teori ke Praksis" 
4. Kolaborasi Lintas Organisasi 

Membangun kolaborasi dengan organisasi mahasiswa lintas agama dan etnis untuk 

mengadakan kegiatan bersama yang memperkuat persaudaraan dan saling pengertian. Ini 

sejalan dengan prinsip Islam tentang ukhuwah insaniyah (persaudaraan kemanusiaan). 

3. Untuk Mahasiswa 

1. Meningkatkan Kesadaran Kritis 

Mahasiswa perlu terus meningkatkan kesadaran kritis terhadap berbagai bentuk 

diskriminasi, terutama yang berbentuk halus (microaggression). Ini dapat dilakukan 

dengan: 

• Membaca literatur tentang isu-isu keberagaman 

• Mengikuti kajian dan seminar tentang keadilan sosial 

• Berdiskusi dengan teman dari berbagai latar belakang etnis 
2. Berani Menjadi Bystander yang Aktif 

Mahasiswa yang tergolong Aktivis Agamis perlu terus mempertahankan dan 

memperkuat sikap proaktif mereka. Sementara itu, mahasiswa yang "Cenderung Diam" 

didorong untuk berani bersuara atau setidaknya memberikan dukungan moral kepada 

korban diskriminasi. Prinsip "barangsiapa melihat kemungkaran maka ubahlah" (hadis) 

harus menjadi panduan dalam bertindak. 

3. Menjadikan Maqashid Syari'ah sebagai Kompas Moral 

Dalam menghadapi dilema etis, mahasiswa Muslim dapat menggunakan kerangka 

Maqashid Syari'ah sebagai panduan: 

• Apakah tindakan ini melindungi jiwa dan martabat orang lain? (Hifz al-Nafs) 

• Apakah tindakan ini menjaga kehormatan individu dan kelompok? (Hifz al-Nasl) 

• Apakah tindakan ini sejalan dengan tujuan syariat untuk menciptakan kebaikan? 
(Maslahat) 

4. Membangun Jaringan Persaudaraan Lintas Etnis 

Aktif menjalin persahabatan dengan mahasiswa dari berbagai latar belakang etnis. 

Ini adalah cara praktis untuk membangun empati dan memahami perspektif orang lain, 

sekaligus mewujudkan prinsip ta'aruf (saling mengenal) dalam QS. Al-Hujurat: 13. 



 
 

43 
 
 

4. Untuk Peneliti Selanjutnya 

1. Memperluas Skala dan Cakupan Penelitian 

Penelitian lanjutan perlu dilakukan dengan sampel yang lebih besar dan lebih 

representatif, mencakup berbagai universitas di Indonesia dengan konteks sosial-budaya 

yang berbeda. Hal ini akan memungkinkan generalisasi temuan secara lebih luas. 

2. Menggunakan Metode Campuran (Mixed Methods) 

Penelitian kuantitatif perlu dilengkapi dengan pendekatan kualitatif, seperti: 

• Wawancara mendalam dengan responden dari masing-masing kategori (Aktivis 

Agamis, Cenderung Diam, Diskusan Reflektif) 

• Focus Group Discussion (FGD) untuk menggali pengalaman dan perspektif secara 
lebih mendalam 

• Studi kasus tentang insiden diskriminasi spesifik dan bagaimana mahasiswa 
meresponsnya 

Pendekatan mixed methods akan memberikan pemahaman yang lebih kaya dan 

nuanced tentang fenomena diskriminasi di kampus. 

3. Mengembangkan Instrumen Pengukuran yang Lebih Spesifik 

Penelitian lanjutan dapat mengembangkan instrumen pengukuran yang lebih spesifik 

untuk mengukur: 

• Berbagai dimensi pemahaman Maqashid Syari'ah (tidak hanya Hifz al-Nafs dan al-

Nasl, tetapi juga Hifz al-Din, al-'Aql, dan al-Mal) 

• Bentuk-bentuk diskriminasi yang lebih spesifik (verbal, non-verbal, struktural) 

• Efektivitas berbagai strategi intervensi 
4. Studi Longitudinal untuk Mengukur Perubahan 

Melakukan penelitian longitudinal untuk melacak perubahan kesadaran dan respons 

mahasiswa terhadap diskriminasi dari waktu ke waktu, terutama setelah implementasi 

program-program intervensi yang diusulkan. 

5. Penelitian Komparatif 
Melakukan studi komparatif antara: 

• Universitas negeri vs swasta 

• Universitas umum vs universitas Islam 

• Universitas di kota besar vs kota kecil 

• Indonesia vs negara Muslim lainnya 

Studi komparatif akan membantu mengidentifikasi faktor-faktor kontekstual yang 

memengaruhi respons mahasiswa terhadap diskriminasi. 

6. Menguji Efektivitas Intervensi 

Melakukan penelitian eksperimental atau quasi-eksperimental untuk menguji 

efektivitas program-program intervensi yang diusulkan dalam penelitian ini, seperti: 

• Apakah kajian Islam kontekstual benar-benar meningkatkan kesadaran mahasiswa? 

• Apakah pelatihan bystander intervention efektif mengubah perilaku mahasiswa? 

• Apakah forum dialog lintas etnis mengurangi prasangka dan stereotip? 
7. Mengeksplorasi Peran Variabel Lain 

Penelitian lanjutan dapat mengeksplorasi peran variabel-variabel lain yang mungkin 

memengaruhi respons mahasiswa terhadap diskriminasi, seperti: 

• Tingkat religiusitas 

• Pengalaman pribadi sebagai korban diskriminasi 

• Latar belakang keluarga dan pendidikan 

• Paparan terhadap media sosial dan isu-isu sosial 

• Keterlibatan dalam organisasi kemahasiswaan 



 
 

44 
 
 

8. Eksplorasi Pemahaman Mahasiswa 

Menyelidiki lebih dalam bagaimana mahasiswa mengembangkan pemahaman 

kompleks tentang Maqashid Syari'ah dan faktor-faktor yang mempengaruhi kemampuan 

mereka untuk mengaplikasikan kerangka teoretis ini dalam analisis masalah sosial. 

9. Studi tenang Variasi Strategi Intervensi 
Meneliti efektivitas berbagai strategi intervensi yang dikembangkan mahasiswa 

(langsung, tidak langsung, struktural) dalam konteks diskriminasi yang berbeda-beda. 

10. Penelitian Pedagogi Agama Islam 

Mengkaji metode pembelajaran yang efektif dalam mentransformasikan pemahaman 

teoretis Maqashid Syari'ah menjadi kapasitas untuk aksi sosial yang transformatif. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Adelina, R. (2017). Diskriminasi etnis dan dampaknya terhadap integrasi sosial. Jurnal Sosiologi 

Kontemporer, 12(1), 45–58. 

Analisis Perlindungan Hukum terhadap Diskriminasi. (2024). Jurnal Hukum dan Masyarakat, 

18(2), 112–130. 

Baron, R. A., & Byrne, D. (2017). Social psychology (13th ed.). Pearson Education. 

Fajri, M. (2022). Maqashid syari'ah sebagai metode analisis isu kontemporer. Jurnal Hukum Islam, 

15(3), 201–220. https://doi.org/10.21043/syariah.v26i1.1890 

Hidayat, R. (2023). Persepsi diskriminasi etnis di lingkungan pendidikan tinggi di Indonesia. 

Jurnal Multikultural Indonesia, 5(2), 98–112. 

https://journal.iaidalampung.ac.id/index.php/jshi/article/view/422/325 

Hoon, C. Y. (2019). Chinese Indonesian identity and social perception: Between assimilation and 

multiculturalism. Masyarakat: Jurnal Sosiologi, 24(1), 1–15. 

https://journal.ui.ac.id/index.php/mjs 

Kainde, L. L. A., et al. (2024). Toleransi dan keberagaman dalam perspektif mahasiswa. Jurnal 

Harmoni Sosial, 11(3), 145–162. 

Kajian terhadap Persepsi Mahasiswa terhadap Rasisme. (2024). Jurnal Pendidikan Multikultural, 

8(1), 75–92. 

Latifah, S. (2022). Internalisasi nilai Islam dalam relasi sosial mahasiswa di kampus. Jurnal 

Pendidikan dan Budaya Islam, 14(2), 115–128. 

https://journal.uad.ac.id/index.php/tadris/article/view/5030 

Musoli, A. (2018). Konsep maqashid syari'ah dan aplikasinya dalam hukum Islam kontemporer. 

Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam, 12(1), 89–106. 

https://doi.org/10.29240/jf.v5i2.1404 

Qodir, A. (2021). Maqashid syari'ah dan perlindungan hak asasi manusia dalam perspektif Islam 

modern. Jurnal Syariah dan Hukum, 19(1), 45–60. 

https://ejournal.iainkediri.ac.id/index.php/syariah/article/view/2100 

Rahman, A., & Syafirah, N. (2022). Religious awareness and tolerance among Muslim students. 

Jurnal Pendidikan Islam & Multikultural, 10(1), 75–89. https://journal.uin-

alauddin.ac.id/index.php/pijar/article/view/3421 

Setiawan, D. (2021). Tantangan toleransi di Indonesia pasca reformasi. Jurnal Sejarah & Integrasi 

Nasional, 8(3), 201–215. 

https://journal.unnes.ac.id/sju/index.php/sejarah/article/view/31782 

Tsalisa, N. (2024). Pendidikan agama Islam sebagai solusi masalah sosial kontemporer. Jurnal PAI 

Kontekstual, 7(2), 88–105. 

Waid, A., & Lestari, R. (2020). Maqashid syari'ah dalam perspektif ulama klasik dan kontemporer. 

At-Turas: Jurnal Studi Keislaman, 5(1), 12–28. https://doi.org/10.33650/at-turas.v5i1.324. 


