Vol 10 No. 1 Januari 2025
Jurnal Ilmiah Multidisiplin Terpadu eISSN: 2246-6111

TOLERANSI DALAM KRISIS: ANALISIS RESPONS MAHASISWA
TERHADAP DISKRIMINASI ETNIS MINORITAS MELALUI
MAQASHID SYARI’AH

Airia Saffana!, Hamka Adhiel Nugraha?, Azka Gusti®
airia.saffanal@upi.edu?, hamkaans@upi.edu?, askagustil@upi.edu®
Universitas Pendidikan Indonesia

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji reaksi mahasiswa Muslim terhadap diskriminasi yang
dialami oleh etnis minoritas dengan memanfaatkan kerangka Magqashid Syari’ah sebagai dasar
etika. Metode penelitian yang diterapkan adalah metode campuran dengan desain berurutan
eksploratif, yang melibatkan 36 responden mahasiswa Muslim dari beragam program studi di
Universitas Pendidikan Indonesia. Data kuantitatif diperoleh dengan menggunakan kuesioner yang
berbasis skala Likert, sedangkan data kualitatif didapatkan melalui jawaban terbuka. Hasil studi
menunjukkan bahwa 58,3% mahasiswa telah melihat atau merasakan diskriminasi etnis di
lingkungan universitas. Tingkat pemahaman mahasiswa mengenai isu diskriminasi dapat dikatakan
sedang (mean = 3,02), di mana sebagian besar responden (77,8%) termasuk dalam kategori Aktivis
Agamis, yaitu mahasiswa yang bertindak secara aktif berdasarkan prinsip-prinsip Islam. Nilai-nilai
Hifz al-Nafs (perlindungan jiwa) dan Hifz al-Nasl (perlindungan kehormatan) terbukti menjadi
pedoman moral yang utama dalam mengembangkan sikap toleran dan menolak segala bentuk
diskriminasi. Analisis tabulasi silang menunjukkan bahwa terdapat hubungan yang baik antara
tingkat kesadaran dan tanggapan aktif mahasiswa terhadap diskriminasi. Penelitian ini mencapai
kesimpulan bahwa Magashid Syari‘ah bukan hanya sebuah teori, melainkan telah diinternalisasi
sebagai pedoman etis yang aktif dalam kesadaran sosial para mahasiswa. Rekomendasi yang
disampaikan mencakup penguatan kurikulum Pendidikan Agama Islam yang berbasis kontekstual,
pelatihan intervensi oleh saksi yang bertumpu pada nilai-nilai Islam, serta pembentukan forum
dialog antar etnis di lingkungan kampus untuk memupuk budaya toleransi yang adil dan
bermartabat.

Kata Kunci: Toleransi, Diskriminasi Etnis, Mahasiswa Muslim, Maqashid Syari’ah, Pendidikan
Agama Islam.

ABSTRACT

This study aims to examine Muslim students’ reactions to discrimination experienced by ethnic
minorities by employing the Maqashid Syari’ah framework as an ethical foundation. The research
utilized a mixed-method approach with a sequential exploratory design, involving 36 Muslim
student respondents from various study programs at the Indonesia University of Education.
Quantitative data were collected through a Likert-scale-based questionnaire, while qualitative
data were obtained from open-ended responses. The findings revealed that 58.3% of students had
witnessed or experienced ethnic discrimination within the university environment. The level of
students’ understanding regarding discrimination issues was moderate (mean = 3.02), with the
majority of respondents (77.8%) categorized as Religious Activists—students who act actively
based on Islamic principles. The values of Hifz al-Nafs (protection of life) and Hifz al-Nasl
(protection of dignity) proved to be the main moral guidelines in fostering tolerance and rejecting
all forms of discrimination. Cross-tabulation analysis showed a positive relationship between the
level of awareness and students’ active responses toward discrimination. The study concludes that
Magashid Syari’ah is not merely a theoretical concept but has been internalized as an active
ethical guideline within students’ social consciousness. The recommendations include
strengthening context-based Islamic Religious Education curricula, implementing bystander
intervention training grounded in Islamic values, and establishing inter-ethnic dialogue forums
within the campus environment to cultivate a culture of just and dignified tolerance.

Keywords: Tolerance, Ethnic Discrimination, Muslim Students, Maqgashid Syari’ah, Islamic

30


mailto:airia.saffana1@upi.edu1
mailto:hamakaans@upi.edu2
mailto:askagusti1@upi.edu3

Religious Education.

PENDAHULUAN

Indonesia adalah bangsa yang dibangun di atas landasan keberagaman, yang terdiri
dari berbagai etnis, budaya, dan agama. Keberagaman ini menuntut adanya sikap toleransi
sebagai pilar utama untuk menjaga keharmonisan sosial. Lingkungan pendidikan tinggi,
sebagai cerminan kecil dari Indonesia, menjadi tempat penting bertemunya mahasiswa
dari berbagai latar belakang. Karena itu, kampus tidak hanya menjadi pusat ilmu
pengetahuan, tetapi juga tempat untuk mempraktikkan dan menjaga nilai-nilai persatuan.

Meskipun demikian, sejarah bangsa kita menunjukkan bahwa pada periode-periode
krisis baik itu krisis ekonomi, sosial, maupun politik nilai toleransi seringkali diuji. Dalam
situasi yang sulit, kelompok etnis minoritas seringkali berada di posisi yang rentan dan
mudah menjadi sasaran prasangka. Pengalaman ini menjadi pengingat bahwa toleransi
bukanlah kondisi yang datang dengan sendirinya, melainkan sebuah nilai yang harus terus
dijaga dan diperjuangkan. Tantangan serupa bisa saja muncul kembali di zaman modern,
termasuk di lingkungan akademik yang seharusnya menjadi penjaga akal sehat dan nilai
kemanusiaan.

Di lingkungan perguruan tinggi, bentuk diskriminasi etnis tidak selalu terlihat jelas.
Seringkali, diskriminasi hadir dalam bentuk yang lebih halus dan tersembunyi, seperti
stereotip yang dianggap biasa, candaan yang merendahkan identitas kelompok lain, atau
pengucilan dalam pergaulan. Fenomena seperti ini, meskipun jarang dilaporkan secara
resmi (Hidayat, 2023), sangat memengaruhi suasana keterbukaan di kampus. Oleh karena
itu, sangat penting untuk meneliti cara pandang dan respons mahasiswa sebagai generasi
penerus dan calon pemimpin terhadap isu diskriminasi.

Bagi mahasiswa Muslim, isu diskriminasi etnis ini berkaitan erat dengan
pemahaman ajaran agamanya. Islam secara jelas mengajarkan kesetaraan dan
penghormatan terhadap martabat setiap manusia tanpa memandang suku atau warna kulit.
Kerangka Magqashid Syari’ah (tujuan-tujuan utama syariat Islam) memberikan dasar nilai
yang kuat, di mana perlindungan terhadap jiwa (hifz al-nafs), kehormatan/keturunan (hifz
al-nasl), dan akal (hifz al-'agl) adalah tujuan utama yang harus ditegakkan. Dari sudut
pandang ini, segala bentuk diskriminasi adalah tindakan yang bertentangan langsung
dengan tujuan mendasar darl syariat Islam (Qodir, 2021).

By e

Lo g MECRE e 13k SR 38 530S 5 3 liaklilaas 3583 5 S A ELLENGG

"Wahai manu5|aI Sungguh, Kami telah menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan
seorang perempuan, kemudian Kami jadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku
agar kamu saling mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah
ialah orang yang paling bertakwa. Sungguh, Allah Maha Mengetahui, Mahateliti."

(QS. Al-Hujurat [49]: 13)

J}m\yj‘JyusPYYJ‘@MY}cWUu)MYY\‘h\)ﬁbt\}ch\y&f\‘i\‘w\.ﬂ\t@\h

ngs.\ﬂ_\Y\)A;Lxh:

"Wahai manusia, sesungguhnya Tuhanmu satu dan ayahmu satu (Adam).
Ketahuilah, tidak ada kelebihan bagi orang Arab atas orang non-Arab, tidak pula orang
non-Arab atas orang Arab, tidak pula orang berkulit merah atas orang berkulit hitam, tidak
pula orang berkulit hitam atas orang berkulit merah, kecuali dengan takwa."”

(HR. Ahmad)

Namun, sering terjadi kesenjangan antara ajaran ideal agama dengan kenyataan di
masyarakat. Penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa pemahaman agama yang baik
biasanya berhubungan positif dengan sikap toleran (Latifah, 2022). Akan tetapi, masih
jarang ada penelitian kuantitatif yang khusus menganalisis respons mahasiswa terhadap

31



diskriminasi etnis dari perspektif Magashid Syari'ah. Penelitian ini penting untuk
menghubungkan teori keislaman dengan kenyataan sosial di kampus. Tujuannya tidak
hanya untuk melihat apakah mahasiswa sadar akan adanya diskriminasi, tetapi juga untuk
memahami bagaimana mereka menanggapinya berdasarkan nilai-nilai Islam. Dengan
begitu, konsep Magqashid Syari‘ah tidak hanya menjadi teori, tetapi menjadi panduan
analisis yang bisa diterapkan dalam kehidupan sehari-hari.

Pemilihan judul “Toleransi dalam Krisis: Analisis Respons Mahasiswa terhadap
Diskriminasi Etnis Minoritas melalui Maqashid Syari’ah” dilandasi kebutuhan untuk
menjembatani teori keislaman magqashid syariah dengan realitas sosial kampus. Penelitian
ini tidak hanya ingin melihat sejauh mana mahasiswa menyadari adanya diskriminasi,
tetapi juga bagaimana mereka merespons; apakah memilih diam, bereaksi aktif, atau
memahami isu tersebut melalui nilai keislaman (Rahman & Syafirah, 2022). Kajian ini
juga sangat penting agar konsep magqashid syari’ah tidak berhenti sebagai teori, tetapi
menjadi nilai yang hidup dalam praktik sosial.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan campuran (mixed methods) dengan desain
explanatory sequential, yaitu penelitian yang diawali dengan pengumpulan dan analisis
data kuantitatif, kemudian dilanjutkan dengan pengumpulan dan analisis data kualitatif.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Bab ini menyajikan hasil pengolahan data dari 36 responden mahasiswa Muslim
yang telah mengisi kuesioner secara lengkap, serta pembahasannya berdasarkan kerangka
Magashid Syari‘ah.
1. Profil Responden
1. Karakteristik Demografis
Berdasarkan data yang terkumpul, karakteristik responden adalah sebagai berikut:
Jenis Kelamin:
e Laki-laki: 21 orang (58,3%)
e Perempuan: 15 orang (41,7%)
Program Studi: Responden berasal dari berbagai program studi dengan distribusi
sebagai berikut:
e Teknik Logistik dan variasinya: 15 orang (~41,7%)
e Program studi lainnya tersebar di 15+ prodi berbeda, antara lain: Sistem Informasi,
lImu Komunikasi, Manajemen, Pendidikan Tata Busana, Pendidikan Teknik
Elektro, Pendidikan Sejarah, Hukum, Biologi, Teknik Pertambangan, dan lain-lain
Implikasi: Meskipun terdapat dominasi responden dari Teknik Logistik,
keberagaman program studi lainnya menunjukkan bahwa sampel cukup heterogen dan
dapat memberikan gambaran lintas disiplin ilmu mengenai isu diskriminasi etnis di
kampus.
2. Pengalaman terhadap Diskriminasi Etnis
Dari 36 responden:
e 21 orang (58,3%) menyatakan pernah melihat atau mengalami perlakuan yang
tidak adil terkait latar belakang etnis di lingkungan kampus
e 15 orang (41,7%) menyatakan tidak pernah
Temuan ini mengindikasikan bahwa lebih dari setengah mahasiswa menyadari
adanya fenomena diskriminasi etnis di kampus, meskipun mungkin dalam bentuk yang
halus atau tidak terang-terangan.

32



2. Deskripsi Variabel Utama (Menjawab Rumusan Masalah 1)
1. Tingkat Kesadaran terhadap Diskriminasi Etnis
Tingkat kesadaran mahasiswa terhadap isu diskriminasi etnis diukur melalui
beberapa indikator persepsi, dengan hasil sebagai berikut:
Statistik Deskriptif:
e Rata-rata (mean): 3,02 (skala 1-5)
e Nilai minimum: 2,20
e Nilai maksimum: 3,93
e Standar deviasi: 0,40
Interpretasi: Tingkat kesadaran mahasiswa berada pada kategori moderat (cukup
tinggi). Hal ini menunjukkan bahwa mahasiswa cukup menyadari adanya kesenjangan
perlakuan antar mahasiswa yang dipengaruhi perbedaan etnis, meskipun belum mencapai
tingkat kesadaran yang sangat tinggi.
2. Kategori Respons Mahasiswa (Temuan Utama)
Berdasarkan analisis terhadap tiga dimensi respons (kognitif, afektif, dan konatif),
responden diklasifikasikan ke dalam tiga kategori respons:
Distribusi Kategori Respons:

Kategori Respons Jumla  Persentase
h

Aktivis Agamis 28 77,8%

Cenderung Diam 4 11,1%

Diskusan Reflektif 4 11,1%

Total 36 100%

Penjelasan Setiap Kategori:
1. Aktivis Agamis (77,8%)
Kelompok terbesar ini menunjukkan karakteristik:
Memiliki kesadaran tinggi terhadap diskriminasi (mean kesadaran: 3,12)
Merespons secara aktif ketika menyaksikan atau mengalami diskriminasi
Menggunakan nilai-nilai keislaman sebagai landasan etis dalam bersikap
Cenderung untuk melakukan tindakan nyata, seperti membela korban diskriminasi
atau melaporkan kepada pihak berwenang
2. Cenderung Diam (11,1%)
Kelompok minoritas ini menunjukkan karakteristik:
e Memiliki kesadaran yang lebih rendah (mean kesadaran: 2,67)
e Menyadari adanya diskriminasi tetapi memilih untuk tidak bereaksi
o Kemungkinan dipengaruhi oleh faktor tekanan sosial, ketakutan konflik, atau
kurangnya kepercayaan diri
3. Diskusan Reflektif (11,1%)
Kelompok ini menunjukkan karakteristik:
e Memiliki kesadaran moderat (mean kesadaran: 2,73)
e Merespons melalui dialog, diskusi, dan refleksi analitis
e Lebih memilih pendekatan intelektual dibanding tindakan langsung
Analisis:
Dominasi kelompok Aktivis Agamis (77,8%) merupakan temuan yang sangat
signifikan. Hal ini menunjukkan bahwa mayoritas mahasiswa Muslim tidak bersikap

33



apatis terhadap isu diskriminasi etnis. Sebaliknya, mereka memiliki kesadaran yang tinggi
dan kecenderungan untuk bereaksi secara aktif dengan berlandaskan nilai-nilai keislaman.

Temuan ini berbeda dengan asumsi umum bahwa mahasiswa cenderung pasif atau
tidak peduli terhadap isu-isu sosial. Dalam konteks penelitian ini, pemahaman terhadap
ajaran Islam—Kkhususnya prinsip keadilan dan penghormatan terhadap martabat
manusia—terbukti menjadi pendorong utama sikap proaktif mahasiswa.

Sementara itu, keberadaan kelompok "Cenderung Diam™ (11,1%) dan "Diskusan
Reflektif" (11,1%) menunjukkan bahwa masih ada mahasiswa yang belum sepenuhnya
mengaktualisasikan nilai-nilai Islam dalam respons sosial mereka. Hal ini menjadi
perhatian untuk pengembangan program edukasi yang lebih kontekstual.

3. Peran Nilai Keislaman sebagai Referensi Etis (Menjawab Rumusan Masalah 2)
1. Persepsi terhadap Nilai-Nilai Islam

Untuk mengukur sejauh mana nilai-nilai Islam (khususnya yang terkait dengan
Magashid Syari‘ah) menjadi referensi etis mahasiswa, penelitian ini menganalisis empat
item kunci:

Statistik Deskriptif Nilai Keislaman:

Indikator Mean Kategor
(Skala 1- i
5)
Islam menumbuhkan sikap adil dan 4,39 Sangat
menghargai keberagaman Tinggi
Mahasiswa Muslim perlu dibekali 4,06 Tinggi
wawasan sosial berbasis syariat
Toleransi harus dibangun melalui dialog, 4,11 Tinggi
bukan slogan
Pendekatan keagamaan dapat meredakan 4,08 Tinggi
konflik antar etnis
Interpretasi:

Seluruh indikator menunjukkan skor yang tinggi hingga sangat tinggi (>4,0 dari
skala 5). Hal ini mengonfirmasi bahwa mahasiswa Muslim memiliki keyakinan yang
sangat kuat bahwa ajaran Islam—Kkhususnya nilai-nilai yang berkaitan dengan keadilan,
toleransi, dan penghormatan terhadap keberagaman—adalah landasan etis utama dalam
menyikapi isu diskriminasi.

2. Interpretasi Magashid Syari'ah

Dalam kerangka Magashid Syari‘ah, nilai-nilai yang diukur dalam penelitian ini
berkaitan erat dengan dua tujuan utama syariat:

Hifz al-Nafs (Perlindungan terhadap Jiwa/Kehidupan)

Diskriminasi etnis, baik dalam bentuk lisan (stereotip, ejekan) maupun struktural
(pengucilan, perlakuan tidak adil), secara langsung mengancam kesehatan mental dan
martabat individu yang menjadi korban. Dalam konteks ini, Hifz al-Nafs tidak hanya
berarti melindungi kehidupan fisik, tetapi juga melindungi kesejahteraan psikologis dan
sosial setiap individu.

Skor tinggi pada item "Islam menumbuhkan sikap adil" (4,39) menunjukkan bahwa
mahasiswa memahami bahwa melindungi martabat manusia—tanpa memandang latar
belakang etnis—adalah bagian integral dari ajaran Islam. Ini sejalan dengan prinsip
Magashid Syari'ah yang menempatkan perlindungan jiwa sebagai kebutuhan primer

34



(daruriyyat).
Hifz al-Nasl (Perlindungan terhadap Kehormatan/Keturunan)

Diskriminasi melalui stereotip atau pencemaran nama baik terhadap kelompok etnis
tertentu sama saja dengan menyerang kehormatan dan martabat kolektif kelompok
tersebut. Dalam Magashid Syari‘ah, Hifz al-Nasl mencakup perlindungan terhadap
kehormatan individu dan kelompok dari segala bentuk fitnah atau penghinaan.

Skor tinggi pada item "pendekatan keagamaan dapat meredakan konflik™ (4,08) dan
"toleransi melalui dialog” (4,11) menunjukkan bahwa mahasiswa meyakini bahwa Islam
menawarkan solusi praktis untuk menjaga kehormatan setiap kelompok etnis melalui
dialog yang bermartabat dan pendekatan yang berbasis nilai kemanusiaan universal.

Kesimpulan:

Nilai-nilai Magashid Syari'ah bukan hanya konsep normatif-teoretis, tetapi telah
menjadi referensi etis yang hidup dalam kesadaran mahasiswa Muslim. Keyakinan yang
kuat terhadap nilai-nilai Islam ini menjadi modal sosial yang sangat berharga untuk
membangun toleransi dan keadilan di lingkungan kampus.

4. Hubungan antara Variabel (Menjawab Rumusan Masalah 3)
1. Analisis Cross-Tabulation: Kesadaran vs Kategori Respons

Untuk memahami hubungan antara tingkat kesadaran terhadap diskriminasi dengan
kategori respons mahasiswa, dilakukan analisis tabulasi silang sebagai berikut:

Tabel Cross-Tabulation:

Kategori n Mean Karakteristik

Respons Kesadaran

Aktivis Agamis 28 3,12 Kesadaran
Tertinggi

Diskusan 4 273 Kesadaran Moderat

Reflektif

Cenderung Diam 4 2,67 Kesadaran
Terendah

Temuan:

Terdapat pola hubungan positif antara tingkat kesadaran dengan respons toleransi
mahasiswa:

e Mahasiswa dengan kesadaran tertinggi (3,12) cenderung menjadi Aktivis Agamis
e Mahasiswa dengan kesadaran terendah (2,67) cenderung Cenderung Diam

Pola ini mengindikasikan bahwa kesadaran terhadap diskriminasi merupakan
prediktor penting bagi respons aktif mahasiswa. Semakin tinggi kesadaran, semakin besar
kemungkinan mahasiswa untuk bereaksi secara proaktif.

2. Interpretasi Hubungan dalam Kerangka Magashid Syari‘ah

Hubungan positif antara kesadaran dan respons aktif dapat dijelaskan melalui
kerangka Magashid Syari'ah:

Kesadaran sebagai Hifz al-'Aqgl (Perlindungan Akal)

Kesadaran terhadap diskriminasi merupakan hasil dari pemahaman dan penggunaan
akal yang baik (Hifz al-'Aqgl). Mahasiswa yang memiliki kesadaran tinggi adalah mereka
yang mampu mengidentifikasi ketidakadilan sosial dan memahami dampaknya terhadap
korban.

Dalam ajaran Islam, penggunaan akal untuk mengenali mafsadah
(kerusakan/keburukan) adalah langkah pertama sebelum melakukan amar ma'ruf nahi
munkar (menyeru kebaikan dan mencegah kemungkaran). Oleh karena itu, kesadaran yang

35



tinggi—yang merupakan hasil dari Hifz al-'Agl—secara natural mendorong respons aktif
(Hifz al-Nafs dan al-Nasl) untuk melindungi korban diskriminasi.

Implikasi Praktis:

Temuan ini menunjukkan bahwa peningkatan kesadaran kritis melalui pendidikan
dan kajian Islam yang kontekstual dapat menjadi strategi efektif untuk meningkatkan
partisipasi mahasiswa dalam membangun lingkungan kampus yang lebih adil dan toleran.
5. Tantangan dan Solusi Praktis (Menjawab Rumusan Masalah 4)

1. Identifikasi Tantangan

Berdasarkan analisis data dan kerangka Magashid Syari‘ah, terdapat beberapa
tantangan utama dalam upaya membangun toleransi yang adil di lingkungan akademik:

1. Gap antara Keyakinan Teologis dan Kesadaran Sosial

e Keyakinan terhadap nilai Islam sangat tinggi (mean 4,39)

e Kesadaran terhadap diskriminasi hanya moderat (mean 3,02)

e Tantangan: Bagaimana menerjemahkan keyakinan teologis yang kuat menjadi
sensitivitas sosial yang tinggi?

Analisis Magashid: Gap ini menunjukkan adanya kesenjangan antara pemahaman
teori (Hifz al-'Aqgl) dengan aplikasi praktis (Hifz al-Nafs). Mahasiswa mungkin memahami
nilai-nilai Islam secara normatif, tetapi belum sepenuhnya menghubungkannya dengan
realitas sosial di sekitar mereka.

2. Keberadaan Kelompok "Cenderung Diam"

e Meskipun hanya 11,1%, kelompok ini perlu mendapat perhatian khusus
e Kemungkinan penyebab:

o Tekanan sosial dan ketakutan akan konflik

o Kurangnya kepercayaan diri untuk bereaksi

o Tidak tahu cara yang tepat untuk merespons

Analisis Magashid: Kelompok ini berisiko mengalami tekanan psikologis (ancaman
terhadap Hifz al-Nafs) karena konflik internal antara nilai yang diyakini dengan
ketidakmampuan untuk bertindak.

3. Kurangnya Forum Dialog Aktif tentang Toleransi

e Berdasarkan data, frekuensi diskusi tentang isu etnis dan toleransi masih perlu
ditingkatkan

e Dampak: Mahasiswa tidak memiliki ruang aman untuk mengekspresikan
kekhawatiran dan belajar dari pengalaman orang lain

4. Diskriminasi Halus (Microaggression) yang Sulit Diidentifikasi

e Bentuk diskriminasi di kampus seringkali tidak terang-terangan
e Stereotip yang dianggap "candaan biasa" atau pengucilan yang halus
e Tantangan: Meningkatkan sensitivitas terhadap bentuk diskriminasi yang tidak
kasat mata
2. Solusi Praktis Berbasis Maqgashid Syari‘ah

Berdasarkan temuan penelitian dan kerangka Magashid Syari'ah, berikut adalah
rekomendasi solusi praktis:

a. Program Penguatan Kesadaran Kritis melalui Kajian Islam Kontekstual

Tujuan: Menjembatani gap antara keyakinan teologis dan kesadaran sosial

Strategi Implementasi:

¢ Menyelenggarakan serial kajian Islam dengan tema "Islam dan Keadilan Sosial"

e Fokus pada penerapan prinsip Hifz al-Nafs dan Hifz al-Nasl dalam konteks

kampus modern

e Menghadirkan studi kasus: Bagaimana Nabi Muhammad SAW menangani

36



diskriminasi di Madinah (Piagam Madinah sebagai model toleransi)
e Melibatkan pembicara dari akademisi, aktivis Muslim, dan korban diskriminasi
Landasan Magashid: Program ini bertujuan memperkuat Hifz al-'Agl (pemahaman
yang benar) sebagai landasan untuk Hifz al-Nafs (perlindungan terhadap sesama).
b. Pelatihan Bystander Intervention Berbasis Nilai Islam
Tujuan: Memberikan keterampilan praktis kepada mahasiswa untuk bereaksi ketika
menyaksikan diskriminasi
Strategi Implementasi:
e Workshop interaktif: "Cara Islami Menghadapi Diskriminasi*
e Simulasi situasi diskriminasi dan latihan respons yang aman dan efektif
e Mengajarkan konsep "Amar ma'ruf nahi munkar™ sebagai tanggung jawab sosial
setiap Muslim
e Menyediakan panduan: kapan harus intervensi langsung, kapan harus
melaporkan, dan kapan harus memberikan dukungan emosional
Landasan Magashid: Bystander intervention adalah bentuk konkret dari Hifz al-
Nafs—melindungi korban diskriminasi dari kerusakan psikologis dan sosial.
c. Pemberdayaan Kelompok Aktivis Agamis sebagai Agen Perubahan
Tujuan: Memanfaatkan kelompok mayoritas (77,8%) sebagai motor penggerak
budaya toleransi
Strategi Implementasi:
e Membentuk "Muslim Student Alliance for Justice” atau komunitas sejenis
e Melatih mahasiswa Aktivis Agamis menjadi fasilitator dialog lintas etnis
e Program mentoring: Aktivis Agamis mendampingi kelompok "Cenderung Diam"
e Memberikan platform untuk berbagi best practices dalam menangani kasus
diskriminasi
Landasan Magashid: Pemberdayaan ini mewujudkan prinsip ta'awun (tolong-
menolong dalam kebaikan) sebagai manifestasi Hifz al-Nasl (menjaga kehormatan
komunitas secara kolektif).
d. Integrasi Nilai Magashid Syari‘ah dalam Kurikulum PAI
Tujuan: Menjadikan Magashid Syari'ah sebagai kerangka analisis untuk isu-isu
sosial kontemporer
Strategi Implementasi:
e Merevisi kurikulum Pendidikan Agama Islam agar lebih aplikatif
e Menambahkan modul khusus: "Magashid Syari'ah dan Keadilan Sosial"
e Menggunakan metode pembelajaran berbasis studi kasus dan diskusi kelompok
e Tugas mahasiswa: Menganalisis fenomena sosial di kampus dengan kerangka
Hifz al-Nafs dan Hifz al-Nasl
Landasan Magashid: Pendidikan yang transformatif adalah bentuk Hifz al-'Agl yang
membentuk karakter mahasiswa untuk menjadi agen keadilan.
e. Pembentukan Forum Dialog Lintas Etnis
Tujuan: Menyediakan ruang aman untuk membangun empati dan pemahaman lintas
kelompok etnis
Strategi Implementasi:
e Menyelenggarakan "Circle of Trust: Berbagi Cerita Lintas Etnis" secara reguler
(bulanan)
e Moderasi oleh mahasiswa Aktivis Agamis yang terlatih
e Format: Story-telling, empathy building, dan collaborative problem-solving
e Mengundang mahasiswa dari berbagai latar belakang etnis untuk berbagi

37



pengalaman
Landasan Magashid: Dialog yang bermartabat adalah cara untuk mewujudkan Hifz
al-Nasl-—menjaga kehormatan setiap kelompok dan membangun persaudaraan yang sejati.
f. Kampanye "Kampus Bebas Diskriminasi* Berbasis Nilai Islam
Tujuan: Membangun budaya kampus yang inklusif dan menghormati keberagaman
Strategi Implementasi:
e Kampanye media sosial dengan hashtag #lslamUntukSemua atau
#KampusBerkahTanpaDiskriminasi
e Membuat poster dan video pendek yang menampilkan ayat-ayat Al-Qur'an
tentang kesetaraan (QS. Al-Hujurat: 13)
e Mengadakan lomba essay, video, atau karya seni bertema toleransi dalam Islam
e Melibatkan organisasi kemahasiswaan Islam sebagai pelaksana
Landasan Magashid: Kampanye ini adalah bentuk da‘'wah bil-hal yang mewujudkan
prinsip Magashid Syari‘ah dalam kehidupan sehari-hari.
3. Indikator Keberhasilan Program
Untuk mengukur efektivitas solusi yang diusulkan, beberapa indikator dapat
digunakan:
1. Peningkatan Kesadaran:
o Target: Meningkatkan mean kesadaran dari 3,02 menjadi minimal 3,5 dalam 1
tahun
2. Pengurangan Kelompok "Cenderung Diam":
o Target: Mengurangi persentase kelompok ini dari 11,1% menjadi <5%
3. Peningkatan Partisipasi dalam Forum Dialog:
o Target: Minimal 50 mahasiswa dari berbagai etnis terlibat dalam forum dialog
setiap semester
4. Penurunan Laporan Diskriminasi:
o Target: Penurunan kasus diskriminasi yang dilaporkan (karena pencegahan yang
lebih baik)
5. Peningkatan Skor Nilai Keislaman:
o Target: Mempertahankan atau meningkatkan skor nilai Islam (sudah tinggi: 4,39)
dengan fokus pada aplikasi praktis
6. Keterbatasan Penelitian
Penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan yang perlu diperhatikan:
1. Ukuran Sampel Terbatas
o Dengan n=36, hasil penelitian tidak dapat digeneralisasi untuk seluruh populasi
mahasiswa Muslim di Indonesia atau bahkan di Universitas Pendidikan Indonesia
secara keseluruhan
2. Metode Convenience Sampling
o Teknik pengambilan sampel berdasarkan kemudahan akses dapat menimbulkan
selection bias
o Dominasi responden dari Teknik Logistik (~40%) dapat memengaruhi
representasi perspektif
3. Keterbatasan Analisis Korelasi
o Uji korelasi hanya menunjukkan pola hubungan, bukan hubungan kausalitas
o Dengan sampel kecil, kekuatan statistik (statistical power) terbatas
4. Keterbatasan Metode Kuantitatif
o Kuesioner tidak dapat menangkap nuansa pengalaman personal secara mendalam
o Perlu dilengkapi dengan wawancara kualitatif untuk pemahaman yang lebih kaya

38



5. Konteks Spesifik
o Penelitian dilakukan di satu universitas (UPI) dengan konteks sosial-budaya
tertentu
o Hasil mungkin berbeda di universitas lain dengan komposisi mahasiswa yang
berbeda
Meskipun demikian, keterbatasan ini tidak mengurangi nilai penelitian sebagai studi
pendahuluan (exploratory study) yang memberikan wawasan awal tentang respons
mahasiswa Muslim terhadap diskriminasi etnis dalam kerangka Magashid Syari‘ah.
7. Analisis Kualitatif Pengalaman Mahasiswa
Analisis respons terbuka mengungkap kedalaman implementasi nilai-nilai Islam
dalam merespons diskriminasi. Dari 36 responden, 18 orang (50%) membagikan
pengalaman personal yang mengkonfirmasi temuan kuantitatif sekaligus memberikan
nuansa yang lebih kaya.

Temuan Kualitatif Utama:

. Nilai keadilan Islam menjadi landasan moral untuk pembelaan aktif

. Konsep ukhuwah digunakan sebagai kerangka penolakan diskriminasi

. Pemahaman Magqashid Syari‘ah yang sophisticated di kalangan mahasiswa
. Aksi nyata melalui intervensi, dukungan, dan perubahan struktural

Konfirmasi Temuan Kuantitatif:

Dominasi kategori Aktivis Agamis (77.8%) dalam temuan kuantitatif mendapatkan
konfirmasi melalui narasi-narasi aksi nyata dalam respons kualitatif. Mahasiswa tidak
hanya memiliki kesadaran teoritis, tetapi benar-benar mengimplementasikan nilai-nilai
Islam dalam tindakan konkret melawan diskriminasi."

A WDN B

KESIMPULAN

Berdasarkan analisis kuantitatif dan kualitatif terhadap 36 responden
mahasiswa/siswi Muslim, penelitian ini menghasilkan beberapa kesimpulan penting:
1. Kesadaran terhadap Diskriminasi Etnis

Lebih dari setengah mahasiswa (58,3%) pernah menyaksikan atau mengalami
perlakuan tidak adil terkait latar belakang etnis di lingkungan kampus. Tingkat kesadaran
mahasiswa terhadap isu diskriminasi berada pada kategori moderat (mean = 3,02 dari
skala 5), yang menunjukkan bahwa mahasiswa cukup menyadari adanya kesenjangan
perlakuan antar mahasiswa yang dipengaruhi perbedaan etnis.

2. Dominasi Respons "Aktivis Agamis"

Temuan paling signifikan dari penelitian ini adalah bahwa 77,8% mahasiswa
tergolong dalam kategori "Aktivis Agamis" yaitu mahasiswa yang memiliki kesadaran
tinggi terhadap diskriminasi dan cenderung bereaksi secara aktif dengan berlandaskan
nilai-nilai keislaman. Analisis kualitatif mengungkap bahwa dominasi ini bukan hanya
angka statistik, tetapi didukung oleh pengalaman nyata mahasiswa dalam menerapkan
nilai-nilai Islam untuk melawan diskriminasi melalui aksi konkret seperti membela
korban, menegur pelaku, dan menciptakan ruang inklusif. Hanya 11,1% yang "Cenderung
Diam" dan 11,1% yang "Diskusan Reflektif".

Dominasi kelompok Aktivis Agamis ini membantah asumsi bahwa mahasiswa
cenderung apatis terhadap isu-isu sosial. Sebaliknya, mayoritas mahasiswa Muslim
menunjukkan kesadaran dan kecenderungan untuk bertindak ketika menyaksikan
ketidakadilan, dengan menggunakan nilai Islam sebagai kompas moral mereka.

3. Peran Sentral Nilai Maqashid Syari'ah

Nilai-nilai Islam dalam Maqashid Syari'ah terbukti menjadi referensi etis yang kuat.

Yang mengejutkan, analisis kualitatif menunjukkan bahwa beberapa mahasiswa secara

39



eksplisit menyebutkan dan memahami konsep Hifz al-'ird (menjaga kehormatan) dan Hifz
al-nafs (menjaga martabat) dalam menganalisis pengalaman mereka. Hal ini menunjukkan
internalisasi Magashid Syari'ah yang lebih dalam dari yang diperkirakan. Seluruh indikator
nilai keislaman menunjukkan skor tinggi hingga sangat tinggi (mean > 4,0 dari skala 5),
dengan item "Islam menumbuhkan sikap adil dan menghargai keberagaman" mencapai
skor tertinggi (4,39).

Hal ini mengonfirmasi bahwa Maqashid Syari'ah bukan sekadar konsep normatif-
teoretis, melainkan telah menjadi nilai yang hidup dalam kesadaran dan praktik sosial
mahasiswa Muslim. Keyakinan yang kuat terhadap nilai-nilai Islam ini menjadi modal
sosial yang berharga untuk membangun toleransi dan keadilan di lingkungan kampus.

4. Hubungan Positif antara Kesadaran dan Respons Aktif

Terdapat pola hubungan positif antara kesadaran dan respons aktif. Analisis
kualitatif memperlihatkan mekanisme hubungan ini: mahasiswa menggunakan kerangka
moral Islam (seperti "keadilan" dan "ukhuwah") sebagai dasar pertimbangan sebelum
bertindak, kemudian melakukan intervensi yang terukur dan kontekstual. Mahasiswa
dengan kesadaran tertinggi (mean = 3,12) cenderung menjadi Aktivis Agamis, sementara
mahasiswa dengan kesadaran terendah (mean = 2,67) cenderung Cenderung Diam.

Dalam kerangka Magashid Syari'ah, hubungan ini dapat dijelaskan sebagai berikut:
Kesadaran yang tinggi merupakan hasil dari penggunaan akal yang baik (Hifz al-'Aql),
yang kemudian secara natural mendorong tindakan untuk melindungi korban diskriminasi
(Hifz al-Nafs dan al-Nasl). Ini sejalan dengan prinsip Islam tentang amar ma'ruf nahi
munkar—bahwa mengenali kemungkaran (kesadaran) adalah langkah pertama sebelum
mencegahnya (respons aktif).

5. Kedalaman Pemahaman Teoretis Mahasiswa

Analisis kualitatif mengungkap tingkat pemahaman teoretis yang baik di kalangan
mahasiswa. Beberapa responden tidak hanya menerapkan nilai Islam secara intuitif, tetapi
mampu menganalisis pengalaman mereka menggunakan kerangka Maqashid Syari'ah yang
kompleks, menunjukkan bahwa pendidikan Islam telah berhasil menanamkan dasar-dasar
teoretis yang kuat.

6. Variasi Strategi Intervensi Berbasis Nilai Islam

Mahasiswa mengembangkan beragam strategi intervensi yang sesuai dengan
konteks:

e Intervensi langsung melalui pembelaan verbal

¢ Pendekatan tidak langsung melalui pendampingan dan dukungan

e Intervensi struktural melalui penciptaan ruang inklusif

e Pendidikan melalui diskusi dan persuasi

7. Tantangan dan Solusi Berbasis Nilai Islam

Meskipun temuan secara umum positif, penelitian ini mengidentifikasi beberapa
tantangan utama:

a) Gap antara keyakinan teologis yang tinggi (4,39) dan kesadaran sosial yang
moderat (3,02)—menunjukkan perlunya pendekatan yang lebih kontekstual dalam
pendidikan Islam untuk menerjemahkan nilai-nilai normatif menjadi sensitivitas
sosial.

b) Keberadaan kelompok "Cenderung Diam" (11,1%)—meskipun kecil, kelompok ini
perlu perhatian khusus karena berisiko mengalami tekanan psikologis akibat
konflik internal antara nilai yang diyakini dengan ketidakmampuan untuk
bertindak.

¢) Kurangnya forum dialog aktif—mahasiswa memerlukan ruang aman untuk
membahas isu-isu sensitif tentang toleransi dan diskriminasi.

40



g. Untuk mengatasi tantangan ini, penelitian mengusulkan solusi praktis berbasis
Magqashid Syari'ah, antara lain:
Program kajian Islam kontekstual yang fokus pada aplikasi nilai keadilan sosial
Pelatihan bystander intervention berbasis nilai Islam
Pemberdayaan kelompok Aktivis Agamis sebagai agen perubahan
Integrasi Maqgashid Syari'ah dalam kurikulum PAI
e Forum dialog lintas etnis yang bermartabat
e Kampanye "Kampus Bebas Diskriminasi" berbasis nilai Islam
8. Kontribusi Teoretis dan Praktis
Penelitian ini memberikan kontribusi penting bagi kajian Pendidikan Agama Islam
(PAI) dengan menunjukkan bahwa kerangka Maqashid Syari'ah  dapat
dioperasionalisasikan sebagai instrumen analisis untuk isu-isu sosial kontemporer. Lebih
dari itu, penelitian ini membuktikan bahwa nilai-nilai Islam—ketika dipahami secara
mendalam dan kontekstual—mampu menjadi pendorong sikap toleran dan proaktif dalam
menghadapi ketidakadilan sosial.
Saran
Berdasarkan temuan dan kesimpulan penelitian, berikut adalah saran-saran yang
dapat dipertimbangkan:
1. Untuk Pihak Universitas
1. Penguatan Kurikulum PAI yang Aplikatif
Universitas perlu merevisi kurikulum Pendidikan Agama Islam agar lebih fokus
pada aplikasi nilai-nilai Islam dalam konteks kehidupan sosial kampus. Materi tentang
Magqashid Syari'ah sebaiknya tidak hanya diajarkan secara teoretis, tetapi juga melalui
metode pembelajaran berbasis studi kasus, diskusi kelompok, dan simulasi situasi nyata.
2. Pembentukan Unit Layanan Keberagaman dan Anti-Diskriminasi
Universitas perlu membentuk unit khusus yang menangani isu-isu keberagaman dan
diskriminasi, dengan melibatkan mahasiswa Aktivis Agamis sebagai peer counselor. Unit
ini dapat berfungsi sebagai:
e Pusat pelaporan kasus diskriminasi
e Penyelenggara program edukasi toleransi
¢ Fasilitator dialog lintas kelompok etnis dan agama
e Pemberi dukungan psikologis bagi korban diskriminasi
3. Pelembagaan Forum Dialog Lintas Etnis
Menyelenggarakan forum dialog secara rutin (minimal setiap semester) dengan
format yang aman dan inklusif. Forum ini dapat menjadi ruang bagi mahasiswa dari
berbagai latar belakang untuk saling berbagi cerita, membangun empati, dan mencari
solusi bersama terhadap isu-isu keberagaman di kampus.
4. Program Pelatihan untuk Dosen dan Tenaga Kependidikan
Mengadakan pelatihan tentang sensitivitas terhadap isu diskriminasi dan cara
menangani microaggression di ruang kelas. Dosen dan tenaga kependidikan perlu dibekali
pengetahuan tentang bentuk-bentuk diskriminasi halus dan strategi intervensi yang tepat.
5. Kampanye Budaya Kampus yang Inklusif
Meluncurkan kampanye besar-besaran dengan slogan seperti "UPI Berkah Tanpa
Diskriminasi" atau "Keberagaman adalah Anugerah", dengan melibatkan organisasi
kemahasiswaan Islam dan lintas agama. Kampanye ini dapat menggunakan berbagai
media: poster, video, media sosial, dan kegiatan seni budaya.

41



2. Untuk Organisasi Kemahasiswaan (khususnya Organisasi Islam)
1. Pembentukan "Muslim Student Alliance for Justice"

Organisasi mahasiswa Islam dapat membentuk aliansi atau komunitas khusus yang
fokus pada isu-isu keadilan sosial dan anti-diskriminasi. Komunitas ini dapat berfungsi
sebagai:

e Wadah pemberdayaan kelompok Aktivis Agamis
e Penyelenggara kajian Islam kontekstual
e Agen advokasi untuk korban diskriminasi

2. Program Mentoring Berbasis Nilai Islam

Mengembangkan program mentoring di mana mahasiswa Aktivis Agamis
mendampingi mahasiswa yang tergolong "Cenderung Diam" untuk meningkatkan
kepercayaan diri mereka dalam merespons ketidakadilan. Program ini dapat menggunakan
pendekatan ta'awun (tolong-menolong dalam kebaikan) sebagai basis filosofisnya.

3. Serial Kajian "Islam dan Keadilan Sosial"

Menyelenggarakan serial kajian rutin dengan tema-tema seperti:
"Piagam Madinah: Model Toleransi dari Rasulullah SAW"
"Hifz al-Nafs: Melindungi Martabat Sesama sebagai Ibadah"
"Amar Ma'ruf Nahi Munkar dalam Konteks Kampus Modern"

e '"Islam Rahmatan lil 'Alamin: Dari Teori ke Praksis"
4. Kolaborasi Lintas Organisasi

Membangun kolaborasi dengan organisasi mahasiswa lintas agama dan etnis untuk
mengadakan kegiatan bersama yang memperkuat persaudaraan dan saling pengertian. Ini
sejalan dengan prinsip Islam tentang ukhuwah insaniyah (persaudaraan kemanusiaan).

3. Untuk Mahasiswa
1. Meningkatkan Kesadaran Kritis

Mahasiswa perlu terus meningkatkan kesadaran kritis terhadap berbagai bentuk
diskriminasi, terutama yang berbentuk halus (microaggression). Ini dapat dilakukan
dengan:

e Membaca literatur tentang isu-isu keberagaman

e Mengikuti kajian dan seminar tentang keadilan sosial

e Berdiskusi dengan teman dari berbagai latar belakang etnis
2. Berani Menjadi Bystander yang Aktif

Mahasiswa yang tergolong Aktivis Agamis perlu terus mempertahankan dan
memperkuat sikap proaktif mereka. Sementara itu, mahasiswa yang "Cenderung Diam"
didorong untuk berani bersuara atau setidaknya memberikan dukungan moral kepada
korban diskriminasi. Prinsip "barangsiapa melihat kemungkaran maka ubahlah" (hadis)
harus menjadi panduan dalam bertindak.

3. Menjadikan Maqashid Syari'ah sebagai Kompas Moral
Dalam menghadapi dilema etis, mahasiswa Muslim dapat menggunakan kerangka
Magashid Syari'ah sebagai panduan:
e Apakah tindakan ini melindungi jiwa dan martabat orang lain? (Hifz al-Nafs)
e Apakah tindakan ini menjaga kehormatan individu dan kelompok? (Hifz al-Nasl)
e Apakah tindakan ini sejalan dengan tujuan syariat untuk menciptakan kebaikan?
(Maslahat)
4. Membangun Jaringan Persaudaraan Lintas Etnis

Aktif menjalin persahabatan dengan mahasiswa dari berbagai latar belakang etnis.
Ini adalah cara praktis untuk membangun empati dan memahami perspektif orang lain,
sekaligus mewujudkan prinsip ta'aruf (saling mengenal) dalam QS. Al-Hujurat: 13.

42



4. Untuk Peneliti Selanjutnya
1. Memperluas Skala dan Cakupan Penelitian
Penelitian lanjutan perlu dilakukan dengan sampel yang lebih besar dan lebih
representatif, mencakup berbagai universitas di Indonesia dengan konteks sosial-budaya
yang berbeda. Hal ini akan memungkinkan generalisasi temuan secara lebih luas.
2. Menggunakan Metode Campuran (Mixed Methods)
Penelitian kuantitatif perlu dilengkapi dengan pendekatan kualitatif, seperti:
e Wawancara mendalam dengan responden dari masing-masing kategori (Aktivis
Agamis, Cenderung Diam, Diskusan Reflektif)
e Focus Group Discussion (FGD) untuk menggali pengalaman dan perspektif secara
lebih mendalam
e Studi kasus tentang insiden diskriminasi spesifik dan bagaimana mahasiswa
meresponsnya
Pendekatan mixed methods akan memberikan pemahaman yang lebih kaya dan
nuanced tentang fenomena diskriminasi di kampus.
3. Mengembangkan Instrumen Pengukuran yang Lebih Spesifik
Penelitian lanjutan dapat mengembangkan instrumen pengukuran yang lebih spesifik
untuk mengukur:
e Berbagai dimensi pemahaman Maqashid Syari'ah (tidak hanya Hifz al-Nafs dan al-
Nasl, tetapi juga Hifz al-Din, al-'Aql, dan al-Mal)
¢ Bentuk-bentuk diskriminasi yang lebih spesifik (verbal, non-verbal, struktural)
o Efektivitas berbagai strategi intervensi
4. Studi Longitudinal untuk Mengukur Perubahan
Melakukan penelitian longitudinal untuk melacak perubahan kesadaran dan respons
mahasiswa terhadap diskriminasi dari waktu ke waktu, terutama setelah implementasi
program-program intervensi yang diusulkan.
5. Penelitian Komparatif
Melakukan studi komparatif antara:
e Universitas negeri vs swasta
e Universitas umum vs universitas Islam
e Universitas di kota besar vs kota kecil
¢ Indonesia vs negara Muslim lainnya
Studi komparatif akan membantu mengidentifikasi faktor-faktor kontekstual yang
memengaruhi respons mahasiswa terhadap diskriminasi.
6. Menguji Efektivitas Intervensi
Melakukan penelitian eksperimental atau quasi-eksperimental untuk menguji
efektivitas program-program intervensi yang diusulkan dalam penelitian ini, seperti:
e Apakah kajian Islam kontekstual benar-benar meningkatkan kesadaran mahasiswa?
e Apakah pelatihan bystander intervention efektif mengubah perilaku mahasiswa?
e Apakah forum dialog lintas etnis mengurangi prasangka dan stereotip?
7. Mengeksplorasi Peran Variabel Lain
Penelitian lanjutan dapat mengeksplorasi peran variabel-variabel lain yang mungkin
memengaruhi respons mahasiswa terhadap diskriminasi, seperti:
Tingkat religiusitas
Pengalaman pribadi sebagai korban diskriminasi
Latar belakang keluarga dan pendidikan
Paparan terhadap media sosial dan isu-isu sosial
Keterlibatan dalam organisasi kemahasiswaan

43



8. Eksplorasi Pemahaman Mahasiswa
Menyelidiki lebih dalam bagaimana mahasiswa mengembangkan pemahaman
kompleks tentang Magqashid Syari'ah dan faktor-faktor yang mempengaruhi kemampuan
mereka untuk mengaplikasikan kerangka teoretis ini dalam analisis masalah sosial.
9. Studi tenang Variasi Strategi Intervensi
Meneliti efektivitas berbagai strategi intervensi yang dikembangkan mahasiswa
(langsung, tidak langsung, struktural) dalam konteks diskriminasi yang berbeda-beda.
10. Penelitian Pedagogi Agama Islam
Mengkaji metode pembelajaran yang efektif dalam mentransformasikan pemahaman
teoretis Magashid Syari'ah menjadi kapasitas untuk aksi sosial yang transformatif.

DAFTAR PUSTAKA

Adelina, R. (2017). Diskriminasi etnis dan dampaknya terhadap integrasi sosial. Jurnal Sosiologi
Kontemporer, 12(1), 45-58.

Analisis Perlindungan Hukum terhadap Diskriminasi. (2024). Jurnal Hukum dan Masyarakat,
18(2), 112-130.

Baron, R. A., & Byrne, D. (2017). Social psychology (13th ed.). Pearson Education.

Fajri, M. (2022). Maqashid syari'ah sebagai metode analisis isu kontemporer. Jurnal Hukum Islam,
15(3), 201-220. https://doi.org/10.21043/syariah.v26i1.1890

Hidayat, R. (2023). Persepsi diskriminasi etnis di lingkungan pendidikan tinggi di Indonesia.
Jurnal Multikultural Indonesia, 5(2), 98-112.
https://journal.iaidalampung.ac.id/index.php/jshi/article/view/422/325

Hoon, C. Y. (2019). Chinese Indonesian identity and social perception: Between assimilation and
multiculturalism. Masyarakat: Jurnal Sosiologi, 24(1), 1-15.
https://journal.ui.ac.id/index.php/mjs

Kainde, L. L. A., et al. (2024). Toleransi dan keberagaman dalam perspektif mahasiswa. Jurnal
Harmoni Sosial, 11(3), 145-162.

Kajian terhadap Persepsi Mahasiswa terhadap Rasisme. (2024). Jurnal Pendidikan Multikultural,

8(1), 75-92.
Latifah, S. (2022). Internalisasi nilai Islam dalam relasi sosial mahasiswa di kampus. Jurnal
Pendidikan dan Budaya Islam, 14(2), 115-128.

https://journal.uad.ac.id/index.php/tadris/article/view/5030

Musoli, A. (2018). Konsep maqashid syari'ah dan aplikasinya dalam hukum Islam kontemporer.
Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam, 12(1), 89-106.
https://doi.org/10.29240/jf.v5i2.1404

Qodir, A. (2021). Maqashid syari'ah dan perlindungan hak asasi manusia dalam perspektif Islam
modern. Jurnal Syariah dan Hukum, 19(1), 45-60.
https://ejournal.iainkediri.ac.id/index.php/syariah/article/view/2100

Rahman, A., & Syafirah, N. (2022). Religious awareness and tolerance among Muslim students.
Jurnal Pendidikan Islam &  Multikultural, 10(1), 75-89. https://journal.uin-
alauddin.ac.id/index.php/pijar/article/view/3421

Setiawan, D. (2021). Tantangan toleransi di Indonesia pasca reformasi. Jurnal Sejarah & Integrasi
Nasional, 8(3), 201-215.
https://journal.unnes.ac.id/sju/index.php/sejarah/article/view/31782

Tsalisa, N. (2024). Pendidikan agama Islam sebagai solusi masalah sosial kontemporer. Jurnal PAI
Kontekstual, 7(2), 88—105.

Waid, A., & Lestari, R. (2020). Maqashid syari'ah dalam perspektif ulama klasik dan kontemporer.
At-Turas: Jurnal Studi Keislaman, 5(1), 12-28. https://doi.org/10.33650/at-turas.v5i1.324.

44



