Vol 10 No. 1 Januari 2026
Jurnal Ilmiah Multidisiplin Terpadu eISSN: 2246-6111

TAJDID NIKAH PADA PASANGAN MUALLAF DIKAJI DARI
PERSPEKTIF ISTISHAB

Anwar Husein!, Putra Halomoan?
anwarhusein230424@gmail.com', putrahsb@uinsyahada.ac.id?
Universitas Islam Negeri Syeikh Ali Hasan Ahmad Ad-Dary Padangsidimpuan

ABSTRAK

Hasil penelitian ini menunjukan Istishab adalah menjadikan hukum yang telah tetap pada masa
yang lalu, berlaku terus sampai sekarang karena tidak ada dalil merubahnya. Salah satu
karakteristik dan keistimewaan hukum Islam adalah kesesuaian dengan setiap kondisi, keadaan
dan tempat. Ini sejalan dengan sebuah ungkapan popular di kalangan para ulama bahwa al-Syariat
al-Islamiyah Shalihat li kulli zaman wa makan (syariat Islam sesuai dalam segala waktu dan
tempat). Sebagaimana kriteria al-Istishab yang diistilahkannya dengan muqgawwim atau
pendukung. Adapun metode penelitian ini adalah penelitian kualitatif, dengan pendekatan
fenomenologi Alfred Schutz dan simbolik-interpretatif Geertz. Sri Ahimsa Putra mengatakan
begitu pentingnya pendekatan fenomenologi dalam kajian agama dengan menyatakan bahwa
pendekatan fenomenologi dapat digunakan peneliti untuk memahami gejala keagamaan. Jadi
Penulis dapat mengambil kesimpulan bahwa terdapat dua pendapat ulama, yang pertama
membolehkan melakukan tajdid nikah. Pendapat ini adalah yang shahih (kuat/benar). Selanjutnya
tidak memperkenankan tajdid nikah, dan pendapat kedua ini adalah pendapat yang lemah. Hukum
Islam menetapkan bahwa agar perkawinan suami- istri itu sah menurut hukum Islam dan adanya
kepastian hukum, harus dilaksanakan pembaruan nikah secara Islam. Karena hukum dapat berubah
karena perubahan waktu, tempat, dan keadaan praktek pemberlakuan alistishhab pada pasangan
muallaf jika dilihat dari hukum asalnya tidak sah karena perkawinan pertama dilakukan tidak
secara syariat islam atau masih dilakukan ara nikah non-muslim. Tetapi jika dilihat praktek pada
masa Rasulullah itu hukumnya boleh, karena untuk memperindah dan sebagai kehati-hatian saja.
Jadi berdasarkan hukum al-istishhab disini tidak wajib.

Kata Kunci: Tajdid Nikah, Muallaf, Istishab.

ABSRACT

The results of this research show that Istishab means making laws that have been fixed in the past
continue to apply until now because there is no reason to change them. One of the characteristics
and features of Islamic law is its suitability to every condition, situation and place. This is in line
with a popular expression among ulama that al-Syariat al-Islamiyah Shabayar li kulli masa wa
makan (Islamic law is appropriate in all times and places). As in al-Istishab's criteria, he terms
muqawwim or supporter. This research method is qualitative research, with Alfred Schutz's
phenomenological and Geertz's symbolic- interpretive approaches. Sri Ahimsa Putra said that the
phenomenological approach is very important in the study of religion, stating that the
phenomenological approach can be used by researchers to understand religious phenomena. So
the author can conclude that there are two opinions of ulama, the first is that it is permissible to
perform tajdid nikah. This opinion is authentic (strong/true). Furthermore, it does not allow
marriage tajdid, and this second opinion is a weak opinion. Islamic law stipulates that in order for
a husband and wife's marriage to be valid according to Islamic law and there is legal certainty,
Islamic marriage renewal must be carried out. Because the law can change due to changes in
time, place and circumstances, the practice of applying alistishhab to a couple who converts to
Islam, if seen from the original law, is not valid because the first marriage was not carried out
according to Islamic law or was still carried out as a non-Muslim marriage. But if you look at the
practice during the time of the Prophet, the law was permissible, because it was for beautification
and just to be careful. So based on the law of al-istishhab here it is not mandatory.

Keywords: Tajdid Nikah, Muallaf, Istishab.

318


mailto:anwarhusein230424@gmail.com1
mailto:putrahsb@uinsyahada.ac.id2

PENDAHULUAN

Islam menganjurkan kepada umatnya untuk menikah dengan berbagai alasan sebagai
bentuk motivasi. Dalam Al-Qur’an menyebutkan bahwa nikah adalah termasuk sunah
nabi, petunjuk para Rasul, yang mana mereka adalah teladan yang wajib diikuti
petunjuknya,2 sebagaimana dalam firman-Nya surat ar-Ra’du ayat 38 :1 )

S Jal QR4 b Y1 4 (35 of gkl OIS Lay® 43535 Lol i ! Ul g LB 0 Sl Uik S8l

Sungguh Kami benar-benar telah mengutus para rasul sebelum engkau (Nabi
Muhammad) dan Kami berikan kepada mereka istri-istri dan keturunan. Tidak mungkin
bagi seorang rasul mendatangkan sesuatu bukti (mukjizat) melainkan dengan izin Allah.
Untuk setiap masa ada ketentuannya.

Berdasarkan Undang-Undang Perkawinan No. 1 Tahun 1974 Pasal 2 ayat 1,
perkawinan yang telah dilaksanakan suami istri menurut agama bukan Islam tetap sah,
karena pasangan suami istri saat itu masih beragama Kristen. Setelah pasangan suami istri
masuk Islam, perkawinan pertamanya menjadi tidak sah menurut hukum perkawinan
Islam. Oleh karena itu, untuk menjadikan sahnya perkawinan atas pasangan suami istri
tersebut setelah masuk Islam, dilaksanakannya pembaharuan nikah. Berdasarkan Pasal 2
ayat (2) Undang-Undang Perkawinan Nomor 1 Tahun 1974 , perkawinan yang dilakukan
akan dicatatkan. Bagi umat Kristiani yang menikah sebelum tahun 1974, pencatatannya
dilakukan oleh Gereja, sedangkan bagi perkawinan yang dilakukan setelah tahun 1974
dilakukan oleh Kantor Catatan Sipil (KCS).

Menurut Pasal 2 UU Perkawinan, pencatatan perkawinan bukan merupakan syarat
sahnya suatu perkawinan. Meski begitu, perhatikan baik-baik ketentuan umum hukum
perkawinan, seperti: ""Selanjutnya semua perkawinan harus dicatat menurut peraturan
perundang-undangan yang berlaku, di samping ketentuan-ketentuan Pasal 2. " Ayat (2)
Peraturan Pemerintah Nomor 9 Tahun 1975 yang merupakan ketentuan pelaksanaan dari
Peraturan Pemerintah dan menurut Pasal 10(1), dapat disimpulkan bahwa pencatatan
bukanlah syarat sahnya suatu perkawinan; Perkawinan memegang peranan penting karena
pencatatan merupakan syarat sah atau tidaknya suatu perkawinan diakui oleh negara.2

Dalam persyaratan dan rukun nikah berdasarkan UU Perkawinan Pasal 2 ayat

(1) dan (2), juga telah memenuhi syarat dan rukun dalam hukum perkawinan Islam.
Oleh karena itu, sebagai orang Islam harus mencatatkan perkawinannya di depan Pegawai
Pencatat Nikah di Kantor Urusan Agama. Bagi suami istri yang masuk Islam,
perkawinannya yang pertama harus diperbaharui secara hukum Islam dan peraturan
perundang-undangan yang berlaku.

Dan Menurut jumhur ulama, perkawinan non-muslim adalah sah apabila perkawinan
tersebut dijalankan sesuai dengan ajaran yang dianut. Artinya, apabila perkawinan yang
dilakukan dikatakan sah menurut ajaran mereka, maka setelah masuk Islam pernikahan
tersebut dikatakan sah. Jumhur ulama berpendapat bahwa status perkawinan non-muslim
yang masuk Islam, yang pernah mereka lakukan sebelum masuk Islam tetap dianggap sah,
dengan syarat perempuan yang dinikahi bukan dari golongan perempuan yang haram
untuk dinikahi dan tidak lebih dari empat. Meskipun akad nikahnya dilakukan tanpa
adanya wali dan saksi.3

Keabsahan perkawinan yang dilakukan oleh umat non-muslim sebelum masuk
Islam, tetap berlaku setelah masuk Islam. Keberlakuan hukum sah nikah ini sesuai dengan
konsep al-Istishab dalam mazhab al-Syafi’i. Jika suami istri kafir masuk Islam secara
berbarengan, maka akad nikah sebelum keduanya masuk Islam, adalah sah dalam
pandangan syariat Islam. Al-Istishab merupakan perihal tetap berlakunya suatu hukum
pada zaman kedua, berdasarkan keberlakuannya pada zaman pertama, sebelum ada dalil
tentang perubahan ketentuan. Tajdid nikah yang dilakukan oleh pasangan non- muslim

319



terkesan melakukan perkawinan yang kedua yang mana sebelumnya mereka sudah
menikah sesuai dengan ajaran di dalam agama mereka. Perkawinan non-muslim tetap
dianggap sah sesudah masuk Islam tanpa adanya keharusan untuk melakukan tajdid akad
nikah. Artinya, perkawinannya tetap berjalan seperti biasanya, meskipun akad perkawinan
yang pernah dilakukan tidak sesuai dengan syariat Islam. Namun sebagian ulama
menganjurkan tajdid nikah.4

Pandangan yang menganjurkan tajdid terkesan kontradiktif dengan keberlakuan al-
Istishab. Sebab al-Istishab berarti kelanjutan nikah setelahnya, sedangkan tajdid
menunjukkan adanya asumsi sebaliknya. Ulama yang berpendapat bahwa tajdid nikah
dapat membatalkan nikah sebelumnya, antara lain Yusuf al-Ardabili al-Syafi’i. Ulama
terkemuka mazhab al-Syafi’i (wafat 779 H). Menurut Syekh Al-Ardabili, sebagaimana
yang beliau jelaskan dalam kitab Al-Anwar Li A’malil Abror, dengan melakukan tajdid
nikah, maka nikah yang pertama telah rusak, dan tajdid nikah itu dianggap sebagai
pengakuan (igrar) perpisahan, dan tajdid nikah tersebut mengurangi jatah talak suami, dan
diharuskan memberikan mahar lagi. 5

Adapun tujuannya mengambil penelitian ini seperti yang telah diketahui tajdidun
nikah seorang muallaf. untuk mengetahui apakah tajdid nikah itu merusak perkawinan
atau hanya sekedar dalam memperbaharui nikah saja.

METODE PENELITIAN

Untuk memperoleh gambaran secara umum mengenai pembahasan, penelitian ini
mendasarkan pada suatu penelitian literatur atau study kepustakaan. Maka metode yang
penulis gunakan adalah penelitian kualitatif, dengan pendekatan fenomenologi Alfred
Schutz dan simbolik-interpretatif Geertz. Sri Ahimsa Putra mengatakan begitu pentingnya
pendekatan fenomenologi dalam kajian agama dengan menyatakan bahwa pendekatan
fenomenologi dapat digunakan peneliti untuk memahami gejala keagamaan.

Dengan penelitian perpustakaan di sini bertujuan untuk mengumpulkan data dan
informasi dengan bantuan macam-macam material yang terdapat di ruang perpustakaan,
misalnya berupa buku-buku, majalah, naskah-naskah, catatan, kisah sejarah, dokumen-
dokumen dan lain-lain yang berhubungan dengan permasalahan yang akan penulis
bahas dan teliti.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pengertian Tajdid Nikah

Tajdid al-Nikah terdiri dari dua kata, yakni tajdid, dan al-nikah. Secara etimologi,
kata tajdid berasal dari kata |&aad-aaas-23a yang artinya pembaharuan. Pembaharuan nikah
adalah sepasang suami istri melakukan ijab qabul pernikahan ulang. Sebagian pendapat
mensyaratkan semua syarat pernikahan harus dipenuhi termasuk adanya mahar ulang,
sedangkan yang lain berpendapat tidak perlu adanya mahar lagi. Menurut Kamus Besar
Bahasa Indonesia, mengulangi berasal dari kata dasar “re” pada yang berarti melakukan
lagi atau kembali ke keadaan sebelumnya, dan kata kerja “mengulang” berarti melakukan
lagi sebelumnya. Jelaskan arti kata “ulangi” dengan “mengulangi”. 6

Sementara istilah Tajdid secara etimologi memperbarui dan secara terminologi
dimaksudkan memperbarui atau mengulangi sebuah perbuatan seperti semula karena
terbukti setelah itu tidak lengkap syarat atau rukun ataupun perbuatan tersebut dalam batal
atau sah, seperti tajdid wudhu yaitu memperbarui wudhu, walaupun wudhu orang tersebut
belum batal, tetapi untuk memperbanyak amalan ibadah wudhu dari kehati-hatian saja.
Oleh karena itu terkait dengan pengulangan dalam pembahasan ini lebih tepat secara

320



spesifik diistilahkan dengan I’adah atau lebih umum dengan Tajdid yaitu memperbarui
untuk kehati-hatian dan menghilangkan keraguan, walaupun tidak batal.

Dalam tajdidun nikah terdapat perbedaan pendapat mengenai hukum pengulangan
nikah atau tajdidun nikah atau memperbarui akad nikah. Menurut Qaul Shahih (pendapat
yang benar) hukumnya zawaj (boleh) dan tidak merusak pada Akad nikah yang telah
terjadi. Karena memperbarui Akad itu hanya sekedar keindahan (al-tajammul) atau
berhati-hati (al-ihtiyath). Menurut gaul lain (pendapat lain) akad baru tersebut bisa
merusak akad yang telah terjadi. Akan tetapi apabila pernikahan tersebut terdapat
kekurangan, menghalangi keabsahan perbuatan, seperti hilangnya salah satu syarat, maka
dinamakan mengerjakan perbuatan itu sekali lagi dengan mengulang (I’adah).7

Apabila salah satu rukun atau syarat yang tidak terpenuhi pada pernikahan pertama
maka pernikahan tersebut diulang. Seandainya seseorang memperbarui nikah dengan
istrinya maka wajib baginya membayar mahar lagi karena hal tersebut merupakan
penetapan didalam perceraian (al-Firqati). Pandangan figih disebut tajdid nikah atau
pembaruan nikah. Tajdid nikah itu hukumnya boleh, apabila bertujuan untuk menguatkan
status pernikahan. Suatu hukum dari tajdidun nikah adalah boleh, karena mengulangi akad
nikah yang kedua tidak merusak akad yang pertama. Kemudian dikuatkan oleh argument
Ahmad bin Ali bin Hajar al-Asqalani, menyatakan bahwa menurut jumhur ulama tajdidun
nikah tidak merusak akad yang pertama .

Dari pengulangan nikah adalah boleh dan bisa menjadi wajib ketika ada peraturan
pemerintah yang mengharuskan akad nikah dan apabila nikah tersebut tidak terpenuhi
rukun dan syarat pada pernikahan. 22 Suatu pernikahan yang nikahnya tidak sah, maka
pernikahan tersebut diulang karena untuk menghindari kemaslahatan (I’adah), kan tetapi
apabila pernikahan tersebut untuk memperbarui akad itu hanya sekedar keindahan (al-
tajammul) atau berhati-hati (al-ihtiyath) maka itu termasuk tajdid nikah.8

Dapat disimpulkan bahwa al-istishab adalah penetapan hukum atas sesuatu
berdasarkan ketetapan hukum yang terdahulu, sampai adanya dalil yang dapat
membuktikan perubahan hukumnya. Dalam pengertian di atas sangat jelas bahwa penulis
bisa memberi kesimpulan, sah-sah saja tajdid dilakukan dan tindakan tersebut tidak
mengakibatkan batal akad nikah sebelumnya. Karena tajdid nikah merupakan tindakan
sebagai langkah membuat kenyamanan hati dan ihtiyath (kehati-hatian). Bagi semua
pasangan suami istri pasti menginginkan keluarga yang bahagia sakinah mawaddah
warahmah baik bahagia dunia sampai akhirat akan tetapi dalam perjalanan rumah tangga
tidak terlepas dari yang pernah terjadi pada rumah tangga mereka itu bisa merusak tali
pernikahan yang selama ini ingin dipertahankan keutuhannya.

Pengertian Al-Istishab

Istishab secara etimologi b 4:wall (meminta atau ditemani). Sedangkan secara
terminologi al-Istishab adalah perihal tetap berlakunya suatu hukum pada zaman kedua,
berdasarkan keberlakuannya pada zaman pertama, sebelum ada dalil tentang perubahan
ketentuan. Menurut Ibn Qayyim al-Jauziyah al-Istishab adalah menetapkan berlakunya
suatu hukum yang telah ada atau meniadakan sesuatu yang memang tiada sampai ada
bukti yang merubah kedudukannya. Sedangkan Al- Istishab menurut ulama ushul adalah
menetapkan sesuatu menurut keadaan sebelumnya sampai terdapat dalil-dalil yang
menunjukkan perubahan keadaan, atau menjadikan hukum yang telah ditetapkan pada
masa lampau secara kekal menurut keadaannya sampai terdapat dalil yang menunjukkan
perubahannya.9

Sedangkan Al-Istishab menurut istilah ushul figih adalah: “ Menjadikan hukum yang
telah tetap pada masa yang lalu, berlaku terus sampai sekarang karena tidak ada dalil
merubahnya.” Salah satu karakteristik dan keistimewaan hukum Islam adalah kesesuaian

321



dengan setiap kondisi, keadaan dan tempat. Ini sejalan dengan sebuah ungkapan popular di

kalangan para ulama bahwa al-Syariat al- Islamiyah Shalihat li kulli zaman wa makan

(syariat Islam sesuai dalam segala waktu dan tempat). Sebagaimana kriteria al-Istishab

yang diistilahkannya dengan mugawwim atau pendukung, yaitu :10

1. Keyakinan. Maksudnya bahwa keyakinan akan berlakunya suatu keadaan pada waktu
yang lalu, baik keadaan itu dalam bentuk hukum syara’ atau sesuatu objek yang
bermuatan hukum syara’,

2. Keraguan. Maksudnya bahwa keraguan tentang masih berlakunya keadaan yang telah
meyakinkan sebelumnya adalah karena memang waktunya sudah berlalu,

3. Bertemunya hal yang meyakinkan dan meragukan dalam waktu yang sama.
Maksudnya bahwa keyakinan dan keraguan bertemu pada masa kini, artinya, terjadi
keraguan untuk memberlakukan keadaan baru karena belum ada petunjuk untuk itu,
dan dalam waktu yang bersamaan terjadi keyakinan untuk memberlakukan yang lama
karena belum ada hal yang mengubahnya

4. Keadaan yang meyakinkan dan meragukan itu waktunya berbeda

5. Keyakinan dan keraguan itu terjadi secara nyata. Maksudnya, betul- betul terjadi
secara hakiki (nyata) dan bukan terjadi secara taqdiri (tersembunyi)

Penulis berpendapat bahwa al-Istishab bisa di jadikan sebagai salah satu metode
dalam mencari sebuah hukum setelah merujuk terlebih dahulu pada al-quran, as- sunnah,
maka jika tidak ada dalil yang menunjukkan secara detail maka metode al- Istishhab bisa
dilakukan. Dalam kehidupan bermasyarakat terdapat hukum-hukum yang belum ada
ketentuannya dalam qur’an dan hadits. Sehingga perlu adanya suatu pemikiran untuk
menentukan hukum tersebut yang berpedoman pada qur’an dan hadits. Salah satu yang
digunakan adalah dengan cara al-Istishab. al-Istishab berarti menetapkan hukum menurut
keadaan yang terjadi sebelumnya sampai ada dalil yang mengubahnya.

Macam-macam Istishab

Mengutip buku Ushul Figh Kajian Hukum Islam oleh Abu Zahrah membagi istishab
menjadi empat macam, yaitu:11

1. Istishab Al-Ibabah Al-Ashliyah

Istishab yang didasarkan pada hukum asal, yaitu mubah (boleh). Penerapan kaidah
ini banyak terkait dengan masalah-masalah muamalah, seperti terkait makanan dan
minuman. Selama tidak ada dalil yang melarangnya, maka hal tersebut diperbolehkan.
Sebab, pada dasarnya segala sesuatu di bumi ini diperuntukan oleh Allah bagi kehidupan
manusia.

2. Istishab Al-Baraah Al-Ashliyyah

Istishab ini berdasarkan prinsip bahwa pada dasarnya manusia bebas dari taklif
(beban), sampai adanya dalil yang mengubah status tersebut. Atas dasar ini, manusia bebas
dari kesalahan sampai ada buktinya.

3. Istishab Al-Hukmi

Didasarkan atas tetapnya hukum yang sudah ada sampai ada dalil yang
mencabutnya. Contohnya, seseorang yang sudah jelas melaksanakan akad pernikahan,
maka status pernikahan tersebut berlaku sampai terbukti adanya perceraian.

4. Istishab Al-Washfi

Istishab yang didasarkan atas anggapan tetapnya sifat yang ada dan diketahui
sebelumnya, sampai ada bukti yang mengubahnya. Misalnya, sifat air yang diketahui suci
sebelumnya akan tetap suci sampai ada bukti yang menunjukkan air itu menjadi najis.

Al-Istishab merupakan landasan hukum yang masih diperselisihkan akan tetapi kita
sebagai umat Islam sepatutnya kita mempelajari dan mengetahui setiap hukum- hukum
yang ada. Dari keterangan diatas dapat diambil kesimpulan bahwa sebenarnya allstishab

322



itu bukanlah cara menetapkan hukum (thuruqul istinbath), tetapi ia pada hakikatnya adalah
menguatkan atau menyatakan tetap berlaku suatu hukum yang pernah ditetapkan karena
tidak ada yang mengubah atau yang mengecualikan. Al- Istishab dapat digunakan sebagai
dasar hukum setelah Al-qur’an, As- sunnah, [jma’ dan Qiyas. Karena “Pangkal sesuatu itu
adalah boleh” selama belum ada dalil yang merubah ketetapan hukum tersebut, maka
sesuatu itu tetap dihukumi boleh. Dengan catatan selama tidak bertentangan dengan Al-
qur’an dan As-sunnah.12

Pendapat ulama terhadap al-Istishab

Para ulama ushul figh , seperti dikemukakan Muhammad Abu Zahrah, sepakat
bahwa tiga macam al-istishab yang disebut pertama diatas adalah sah dijadikan landasan
hukum. Mereka berbeda pendapat pada macam yang keempat, yaitu alistishab al-wasf.
Dalam hal ini ada dua pendapat:13

1. Kalangan Hanabilah dan Syafi’iyah berbeda pendapat bahwa al-istishab al- wasf
dapat dijadikan landasan secara penuh baik dalam menimbulkan hak yang baru
maupun dalam mempertahankan haknya yang sudah ada. Misalnya, seseorang yang
hilang tidak tahu tempatnya, tetap dianggap hidup sampai terbukti bahwa ia telah
wafat. Oleh karena masih dianggap hidup, maka berlaku baginya segala hal bagi
orang hidup, seperti bahwa harta dan isterinya masih dianggap kepunyaannya, dan
jika ada ahli warisnya yang wafat, maka dia turut mewarisi harta peninggalannya dan
kadar pembagiannya langsung dinyatakan sebagai hak miliknya.

2. Kalangan Hanafiyyah dan Malikiyyah berpendapat, bahwa al-istishab al-wasf hanya
berlaku untuk mempertahankan haknya yang sudah ada bukan untuk menimbulkan
hak yang baru. Dalam contoh diatas, orang yang hilang itu, meskipun ia masih
dianggap masih hidup, yang dengan itu isterinya tetap dianggap sebagai istrinya dan
hartanya juga masih berstatus sebagai hak miliknya sebagai seorang yang masih
hidup, namun jika ada ahli warisnya yang wafat, maka khusus kadar pembagiannya
harus disimpan dan belum dapat dinyatakan sebagai haknya sampai terbukti ia hidup.
Jika terbukti ia telah wafat dan ternyata lebih dulu wafatnya dibandingkan dengan
waktu wafat tersebut dibagi di antara ahli waris yang ada. Alasan didasarkan atas dalil
al-istishab yang berupa dugaan, bukan hidup secara fakta.

Ulama Hanafiyah menetapkan bahwa al-Istishab merupakan hujjah untuk
mempertahankan dan bukan untuk menetapkan apa-apa yang dimaksud oleh mereka.14
Dengan pernyataan tersebut, jelaslah bahwa al-Istishab merupakan ketetapan sesuatu, yang
telah ada menurut keadaan semula dan juga mempertahankan sesuatu yang berbeda
sampai ada dalil yang menetapkan atas perbedaannya.

Kesimpulan penulis dapat disimpulkan bahwa terdapat perbedaan pendapat pada al-
Istishab al-wasf . Kalangan Hanabilah dan Syafi’iyah berbeda pendapat bahwa al- Istishab
al-wasf dapat dijadikan landasan secara penuh baik dalam menimbulkan hak yang baru
maupun dalam mempertahankan haknya yang sudah ada. Sedangkan kalangan Hanafiyyah
dan Malikiyyah berpendapat, bahwa al-Istishab al-wasf hanya berlaku untuk
mempertahankan haknya yang sudah ada bukan untuk menimbulkan hak yang baru.

Dalam persoalan yang berkembang dalam masyarakat dengan kehidupan yang
cenderung mengalami perubahan, tetapi juga untuk memberikan solusi terhadap berbagai
persoalan yang dihadapi masyarakat. Karena itu, al-Istishab didedikasikan untuk
meyakinkan bahwa Islam adalah solusi terhadap berbagai persoalan keagamaan dan
persoalan dalam kehidupan. Untuk itu, dibutuhkan penyegaran atau cara baru dalam
memahami/ menafsirkan Islam.

323



Maka allstishab disini berfungsi sebagai kemaslahatan dalam mendialogkan Islam
dengan berbagai persoalan sangat dibutuhkan sehingga solusi yang ditawarkan juga
komprehensif
Hukum Al Istishab
Para ulama berbeda pendapat tentang kedudukan al-Istishab sebagai dalil untuk
mengistinbathkan hukum terhadap suatu peristiwa yang tidak dijelaskan dalil syara’.
Kalangan Mutakallimin memandang al-Istishab tidak dapat dijadikan sebagai dalil karena
hukum yang ditetapkan pada masa lalu harus didasarkan pada dalil. Begitu pula untuk
menetapkan hukum yang sama pada masa sekarang dan akan datang harus pula
berdasarkan dalil. Dalam konteks ini, al-Istishab bukanlah dalil sehingga menetapkan
hukum masa lalu tetap berlaku terus untuk masa mendatang berlandaskan al-Istishab sama
dengan menetapkan hukum tanpa dalil Kalangan Malikiyyah, Syafi’iyyah, Hanabilah,
Zhahiriyyah dan Syiah menjadikan al-Istishab sebagai dalil menetapkan hukum yang telah
ada selama tidak ada dalil yang merubahnya. Menurut mereka, sesuatu yang ditetapkan
pada masa lalu selama tidak ada dalil yang merubahnya, baik secara qath’i maupun zanni,
maka hukum itu tetap berlaku karena diduga keras belum ada perubahan terhadapnya. 15
Di samping itu, mereka memperkuat pendapatnya dengan ijma’ ulama. Banyak
ulama yang sepakat menerima berbagai hukum-hukum yang dirumuskan melalui kaidah
al-Istishab. Pada dasarnya, menganggap al-Istishab itu sendiri sebagai dalil hukum adalah
diperbolehkan , karena dalil pada hakikatnya adalah petunjuk yang menetapkan hukum
terdahulu. Dan al-Istishab adalah menetapkan petunjuk dalil itu kepada hukumnya. Ulama
Hanafiyah menetapkan bahwa al-Istishab adalah hujjah untuk menolak, bukan untuk
menetapkan. Artinya menurut mereka, bahwa ia adalah hujjah untuk melestarikan hukum
yang telah ada dan menolak sesuatu yang berbeda sampai ada dalil yang menunjukkan
tetapnya perbedaan itu. Ia bukan hujjah untuk menetapkan suatu perkara yang tidak tetap.
Ada tiga pendapat dikalangan ulama mengenai kehujjahan al-Istishab, yaitu:
Mayoritas dari pengikut Malik, Syafi’i, dan sebagian ulama Hanafi berpendapat bahwa al-
Istishab dapat menjadi hujjah dalam menetapkan hukum syara’, sebelum ada dalil yang
mengubahnya. Sebagian besar ulama Hanafi berpendapat, bahwa al-Istishab dapat menjadi
hujjah dalam menetapkan hukum syara’ yang dalam hal ini hanya berlaku pada kasus yang
sudah ada hukumnya dan tidak berlaku bagi kasus yang akan ditetapkan hukumnya.
Dalam mengeluarkan sesuatu hukum, terdapat berbagai sumber yang boleh menjadi
sandaran para mujtahid. Sumber-sumber ini terbagi dua jenis yaitu sumber yang disepakati
dan sumber yang tidak disepakati. Jumhur ulama telah bersepakat bahwa ada empat
sumber yang disepakati dalam mengeluarkan sesuatu hukum yaitu al-Quran, al-Sunnah,
al-ijjma’ dan al-qgiyas. Dan sumber-sumber yang tidak disepakati yaitu al-istihsan, ‘Urf, al-
Istishab, dan sebagainya.16
Dalam pengertian sederhana, Penulis memaknai Istishab sebagai salah satu metode
jjtthad dengan cara menetapkan hukum sesuatu pada hukum asalnya selama belum ada
dalil lain yang merubah hukum tersebut. Dari definisi-definisi tersebut diatas, kita juga
dapat mengambil kesimpulan bahwa konsep istishab sebagai penggalian hukum
mengandung tiga unsur pokok, yaitu:17
1. lampau, (al-madhi), waktu sekarang (al-hadir) dan waktu yang akan datang (al-
mustaqgbal). Tiga konsep waktu ini dalam istishab cenderung dipandang mempunyai
nilai yang sama hingga terbukti adanya pergeseran yang dapat mengubah karakteristik
hukum yang melekatnya.

2. Segi ketetapan hukum. Istishab mengandung dua bentuk ketetapan hukum yaitu
ketetapan hukum boleh (itsbat) dan ketetapan hukum yang tidak membolehkan (nafy).
Dengan demikian berarti bahwa yang dahulunya “belum pernah ada”, maka keadaan

324



“belum pernah ada” itu tetap diberlakukan untuk masa berikutnya. Begitu pula, jika di
masa sebelumnya “pernah ada”, maka keberadaannya tetap diberlakukan untuk masa
berikutnya.

3. Segi dalil hukum. Istishab mendasarkan ketetapan hukum berdasarkan hukum yang
sudah ada, selama tidak ada dalil lain yang menyatakan sebaliknya. Parameter penting
dari konsep istishab sebagai metode penetapan hukum berpusat pada pengetahuan
seseorang atas dalil hukum.

Pengetahuan tentang dalil menjadi kerangka dasar menetapkan posisi hukum
asalnya.

Pemberlakuan Al-Istishab Pada Pasangan Muallaf

Ibnu Abdil Barr mengemukakan, para ulama telah sepakat, jika ada pasangan suami
isteri yang masuk Islam secara bersamaan dalam satu waktu, maka nikah mereka berdua
tetap sah, selama antara keduanya tidak terdapat hubungan keturunan atau penyusuan.
Pemberlakuan istishhab pada pasangan muallaf hukumnya boleh. Sebagaimana praktek
pada masa Rasulullah Shallallahu Alaihi wa Sallam banyak orang yang masuk Islam
bersama-sama dengan isteri mereka, dan nikah mereka pun tetap diakui dan dianggap sah.
Bahkan Rasulullah Shallallahu Alaihi wa Sallam tidak mempertanyakan kepada mereka
tentang syarat dan cara pernikahan yang mereka laksanakan. Yang demikian itu
merupakan suatu hal yang diketahui kaum muslimin secara mutawatir dan pasti.18

Menurut Yusuf al-Qaradhawi muallaf yaitu mereka yang diharapkan kecenderungan
hatinya atau keyakinannya dapat bertambah terhadap Islam atau terhalangnya niat jahat
mereka terhadap muslim atau harapan akan adanya kemanfaatan mereka dalam membela
dan menolong kaum muslimin dari musuh. Muallaf memiliki beberapa pengertian,
seperti:19

1. Muallaf diartikan sebagai seseorang (non muslim) yang baru saja masuk islam.

2. Menurut syariah, muallaf diartikan sebagai seseorang yang hatinya telah
dicondongkan pada Islam. Atau dengan kata lain, muallaf merupakan seseorang yang
hatinya telah diikat untuk mengokohkan mereka pada Islam.

Penulis menyimpulkan bahwa pemberlakuan alistishab pada pasangan muallaf
hukumnya boleh. Sebagaimana praktek pada masa Rasulullah Shallallahu Alaithi wa
Sallam banyak orang yang masuk Islam bersama-sama dengan istri mereka dan nikah
mereka pun tetap diakui dan dianggap sah. Bahkan Rasulullah Shallallahu Alaihi wa
Sallam tidak mempertanyakan kepada mereka tentang syarat dan cara pernikahan yang
mereka laksanakan. Tetapi di sini perlu diperhatikan, jika pernikahan mereka terdiri dari
pasangan yang secara hukum Islam diperbolehkan menjalin hubungan pernikahan, maka
nikah mereka sah dan diakui.

Tetapi jika merupakan pasangan yang seharusnya tidak boleh menikah, baik karena
ada hubungan keturunan maupun penyusuan, atau karena pihak wanitanya tengah
menjalani iddah ketika menikah, atau karena ia seorang wanita murtad, penyembah
berhala, atau penganut Majusi, maka nikahnya tidak sah dan tidak diakui. Menurut Imam
Syafi’i, Ahlul Kitab yang boleh dinikahi adalah orang Yahudi dan Nasrani, serta orang
Majusi. Lebih rinci dapat dikatakan, bahwa kaum musyrikin ini terdiri dari tiga macam: 20

1. yang mempunyai kitab

2. yang tidak mempunyai kitab

3. yang diduga mempunyai Kitab. Yang mempunyai kitab adalah orang-orang Yahudi
dan Nasrani. Dalam hal ini tidak terdapat perbedaan pendapat di kalangan para ulama

Sebagaimana Allah berfirman dalam al-baqarah: 221 :21

325



. uas,wnjm\zfesmsub«swwpmyuu Cralsd ra uLsMH,m\z,
MJMSMUM\ UJ\ SLH A JL\S\ ul\ Ges kol g)® éaﬁ\jjdwwﬁwy aly® ‘JAAJ.I
O 8N aglal (il A8 (i
Janganlah kamu menikahi perempuan musyrik hingga mereka beriman! Sungguh,
hamba sahaya perempuan yang beriman lebih baik daripada perempuan musyrik,
meskipun dia menarik hatimu. Jangan pula kamu menikahkan laki-laki musyrik (dengan
perempuan yang beriman) hingga mereka beriman. Sungguh, hamba sahaya laki-laki yang
beriman lebih baik daripada laki-laki musyrik meskipun dia menarik hatimu. Mereka
mengajak ke neraka, sedangkan Allah mengajak ke surga dan ampunan dengan izin-Nya.
(Allah) menerangkan ayat-ayat-Nya kepada manusia agar mereka mengambil pelajaran
Berdasarkan ketentuan perundang-undangan yang berlaku secara positif di Indonesia serta
produk hukum Islam yang sebagai masyrakat Indonesia menggunakannya, yang biasa
disebut figh. Telah jelas dan tegas menyatakan bahwa sebenarnya pernikahan beda agama
tidak diinginkan, karena bertentangan dengan hukum yang berlaku di Indonesia dan
hukum agama. Jika salah seorang dari pasangan suami isteri yang kafir masuk Islam
sebelum bercampur, maka harus segera dipisahkan antara keduanya pada saat ia masuk
Islam. Pernikahannya menjadi batal dan bukan sebagai bentuk talak. 22
Demikianlah pendapat yang dikemukakan oleh Imam Syafi’i. Abu Hanifah
mengatakan, “Tidak perlu segera memisahkan antara mereka jika keduanya berada di
wilayah Islam, sehingga ditawarkan kepada pihak yang masih kafir untuk masuk Islam,
dan jika tetap tidak mau masuk Islam, maka keduanya harus dipisahkan. Jika penolakan
tersebut dari pihak suami, maka pemisahan itu merupakan talak, karena hak talak itu ada
pada pihak laki-laki. Dengan demikian, maka ia dianggap telah mentalak isterinya
sebagaimana jika ia melafadzhkannya. Dan jika penolakan masuk Islam itu berasal dari
pihak wanita, maka pernikahan itu dianggap batal, karena wanita tidak mempunyai hak
talak. enulis berkesimpulan bahwa pendapat ulama Imam Syafi’i menyatakan jika salah
seorang dari pasangan suami istri yang kafir masuk Islam sebelum bercampur, maka harus
segera dipisahkan antara keduanya pada saat ia masuk Islam. Pernikahannya menjadi batal
dan bukan sebagai bentuk talak.
Keberlakuan Tajdid Nikah Pasangan Muallaf Pada Al-Istishab
Bagi pasangan muallaf yang masuk Islam, jika diteliti mereka melaksanakan nikah
yang kedua kalinya. Berdasarkan pendapat ulama menyebabkan munculnya permasalahan
yaitu ketika pasangan suami-istri non- muslim masuk Islam, bagaimana status perkawinan
pasangan tersebut yang dilakukan sebelum masuk Islam ? Ibnu Abdul Barr menyebutkan,
bahwa yang demikian merupakan ijma’ para ulama. Hal itu karena tidak ada perbedaan
agama di antara mereka. Abu Dawud telah meriwayatkan, dari Ibnu Abbas bahwa ada
seorang laki-laki yang datang kepada Rasulullah Shallallahu Alaihi wa Sallam untuk
memeluk masuk Islam, dan setelah itu, istrinya pun mendatangi beliau dan memeluk Islam
juga.23
Lalu suami wanita itu berkata, “Ya Rasulullah, sesungguhnya ia (istrinya) telah
memeluk Islam bersama-sama denganku.” Kemudian beliau menganggap pernyataan
keislaman mereka dilakukan secara bersamaan dengan tujuan supaya masing-masing tidak
saling mendahului yang menyebabkan nikahnya rusak. Istishab berjalan atas prinsip
keraguan yang mengiringi keyakinan dan mengukuhkan pengalaman yang meyakinkan
yang berlaku di masa lalu (sebelumnya) itu. 24
Al-Istishab adalah akhir dalil syara’ yang dijadikan tempat kembali seorang
Mujtahid untuk mengetahui hukum suatu peristiwa yang dihadapkan kepadanya, karena
Ulama Ushul berkata: “ Sesungguhnya Al-Istishab adalah akhir tempat beredar fatwa”.
Yaitu mengetahui atas sesuatu menurut hukum yang telah ditetapkan baginya selama tidak

326



terdapat dalil yang mengubahnya. Ini adalah teori dalam pengambilan dalil yang telah
menjadi kebiasaan dan tradisi manusia dalam segala pengelolaan dan ketetapan mereka.

Masalah tajdidun nikah (memperbarui nikah) dalam kajian figh ada dua pendapat
ulama : 25

1. Pembaharuan perkawinan dalam rangka Syahmul (Kecantikan) semata-mata menikah
secara sah menurut Islam menurut syarat- syarat akad, tetapi setelah terdaftar di KUA;
dan harus disaksikan oleh petugas KUA. Oleh karena itu, dalam hal ini, menurut
Syekh bin Hajar dan mayoritas ulama Syafiyyah, nikah pertama tidak akan batal
selama pihak mempelai pria yakin bahwa nikah pertama tidak akan batal.

Pendapat ini adalah yang shahih (kuat/benar), yakni hukumnya boleh. Karena di
dalam memperbarui nikah terdapat unsur tajammul (memperindah) dan ihtiyath (kehati-
hatian dari sepasang suami-istri
2. Memperbarui nikah jika dimaksudkan untuk membatalkan yang pertama karena

menganggap hari pernikahan pertama kurang baik atau menganggap setelah sekian
lama menikah karena khawatir pernah mengucapkan thalaq. Maka menurut sebagian
ulama Syafi’iyah nikah yang pertama dianggap batal.

Pendapat kedua ini adalah pendapat yang lemah, yang berarti tidak
memperkenankan tajdidun nikah. Dengan alasan karena dapat merusak akad nikah yang
pertama. Jika dikaitkan dengan al-Istishab, pernyataan Syekh al- Ardabili dalam kitab Al-
Anwar lah yang mendukung metode al-Istishab. Karena pembaruan nikah dilakukan
karena masuk Islam, sehingga jelas bahwa perkawinan yang dilakukan oleh pasangan
suami-istri sebelum masuk Islam itu menjadi fasid dan batal setelah keduanya masuk
Islam. 73 Adapun penyebab fasid atau batalnya perkawinan tersebut adalah karena tidak
memenuhi syarat- syarat dan rukun-rukun perkawinan Islam.

Al- Istishhab itu berjalan atas prinsip keraguan yang mengiringi keyakinan dan
mengukuhkan pengalaman yang meyakinkan yang berlaku di masa lalu (sebelumnya) itu.
26

Al Jon ¥ ol

Apa yang ditetapkan dengan sesuatu yang meyakinkan tidak dapat dihilangkan
dengan suatu yang meragukan.

Penulis dapat mengambil kesimpulan bahwa terdapat dua pendapat ulama, yang
pertama membolehkan melakukan tajdid nikah. Pendapat ini adalah yang shahih
(kuat/benar). Selanjutnya tidak memperkenankan tajdid nikah, dan pendapat kedua ini
adalah pendapat yang lemah. Hukum Islam menetapkan bahwa agar perkawinan suami-
istri itu sah menurut hukum Islam dan adanya kepastian hukum, harus dilaksanakan
pembaruan nikah secara Islam. Karena hukum dapat berubah karena perubahan waktu,
tempat, dan keadaan praktek pemberlakuan alistishhab pada pasangan muallaf jika dilihat
dari hukum asalnya tidak sah karena perkawinan pertama dilakukan tidak secara syariat
islam atau masih dilakukan ara nikah non-muslim. Tetapi jika dilihat praktek pada masa
Rasulullah itu hukumnya boleh, karena untuk memperindah dan sebagai kehati-hatian
saja. Jadi berdasarkan hukum al-istishhab disini tidak wajib.27

Perspektif al-istishab, maka pernyataan syekh al- ardabili lah yang mendukung.
Yang mana pengertian al-istishab ialah menetapkan berlakunya suatu hukum yang telah
ada sampai ada bukti yang merubah kedudukannya. Sehingga jelas bahwa perkawinan
yang dilakukan oleh pasangan suami-istri sebelum masuk Islam itu menjadi batal, dan
penyebab batalnya perkawinan tersebut adalah karena tidak memenuhi syarat-syarat dan
rukun-rukun perkawinan dalam Islam. Penulis menyimpulkan bahwa tajdid boleh
dilakukan. sebagaimana praktek pada masa Rasulullah Shallallahu Alaihi wa Sallam

327



banyak orang yang masuk Islam bersama-sama dengan istri mereka, dan nikah mereka pun
tetap diakui dan dianggap sah.28

KESIMPULAN

Penulis dapat mengambil kesimpulan bahwa terdapat dua pendapat ulama, yang
pertama membolehkan melakukan tajdid nikah. Pendapat ini adalah yang shahih
(kuat/benar). Selanjutnya tidak memperkenankan tajdid nikah, dan pendapat kedua ini
adalah pendapat yang lemah. Hukum Islam menetapkan bahwa agar perkawinan suami-
istri itu sah menurut hukum Islam dan adanya kepastian hukum, harus dilaksanakan
pembaruan nikah secara Islam. Karena hukum dapat berubah karena perubahan waktu,
tempat, dan keadaan praktek pemberlakuan alistishhab pada pasangan muallaf jika dilihat
dari hukum asalnya tidak sah karena perkawinan pertama dilakukan tidak secara syariat
islam atau masih dilakukan ara nikah non-muslim. Tetapi jika dilihat praktek pada masa
Rasulullah itu hukumnya boleh, karena untuk memperindah dan sebagai kehati-hatian
saja. Jadi berdasarkan hukum al-istishhab disini tidak wajib.

Perspektif al-istishab, maka pernyataan syekh al- ardabili lah yang mendukung.
Yang mana pengertian al-istishab ialah menetapkan berlakunya suatu hukum yang telah
ada sampai ada bukti yang merubah kedudukannya. Sehingga jelas bahwa perkawinan
yang dilakukan oleh pasangan suami-istri sebelum masuk Islam itu menjadi batal, dan
penyebab batalnya perkawinan tersebut adalah karena tidak memenuhi syarat-syarat dan
rukun-rukun perkawinan dalam Islam. Penulis menyimpulkan bahwa tajdid boleh
dilakukan. sebagaimana praktek pada masa Rasulullah Shallallahu Alaihi wa Sallam
banyak orang yang masuk Islam bersama- sama dengan istri mereka, dan nikah mereka
pun tetap diakui dan dianggap sah.

DAFTAR PUSTAKA

Abd. Rahman Dahlan, Ushul Fiqih, (Jakarta: Amzah, 2014), Cet. 3, hlm. 14

Abd. Rahman Dahlan, Ushul Fiqih, (Jakarta: Amzah, 2014), Cet. 3, Andewi Suhartini, Ushul Figh,
(Jakarta pusat: Direktorat jenderal pendidikan islam kementerian agama, 2012)

Abdul Hayy Abdul ‘Al, Pengantar Ushul Fikih, (Jakarta:Pustaka Al-Kautsar, 2014)

Abdul Manan, Reformasi Hukum Islam di Indonesia, (Jakarta: Raja Grafindo Jakarta, 2006), hIM.

Abdul Rahman Ghozali, Figh Munakahat, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, edisi pertama,
2003)

Abdul Wahhab Khallaf, Ilmu Ushul Fikih, (Jakarta: Pustaka Amani, 2003), hlm. 123- 124.

Abdul Wahhab Khallaf, Ilmu Ushul Fikih, (Jakarta: Pustaka Amani, 2003)

Abu Zahrah, Ushul Figh, (Jakarta : Direktorat jenderal pendidikan islam kementerian agama,
2012), him. 89

Andewi suhartini, ushul figh, (jakarta pusat : direktor jendral 2012), hlm. 16

Andewi Suhartini, Ushul Figh, (Jakarta pusat: Direktorat jenderal pendidikan islam kementerian
agama, 2012

Andewi Suhartini, Ushul Figh, (Jakarta pusat: Direktorat Jenderal pendidikan Islam Kementerian
Agama,2012)

Basiq Djalil, Ilmu Ushul Figh Satu Dan Dua, (Jakarta: Kencana)

Ensiklopedia Figih Kuwait, al Mausu’ah al Fighiyyah al Kuwait, (Kementrian Urusan Waqaf dan
Islam Kuwait)

H.A. Basiq Djalil, [lmu Ushul Fiqih Satu Dan Dua, (Jakarta:Kencana)

H.A. Basiq Djalil, [lmu Ushul Fiqih Satu Dan Dua, (Jakarta:Kencana)

Husin Al-Habsyi, Kamus al-Kautsar Lengkap Arab-Indonesia, (Yayasan Pesantren Islam)

Ibnu Hajar al-Haitamy, Tuhfah al-Muhtaj, juz VII, (Mesir: Darul hadits) Kartini Kartono,
Pengantar Riset Sosial, (Bandung : Mandar Maju, 1990)

Satria Effendi M. Zein, Ushul Fiqih, (Jakarta: t.p., 1997)

328



Satria Effendi, M. Zein, Ushul Figh, (kencana, Jakarta: 2005)

Satria effendi, M. Zein, Ushul Fiqih, (Jakarta: Kencana, 2009).

Soemiyati, Hukum Perkawinan dan Undang-undang Perkawinan, (Liberti:Yogyakarta,1982), HIm.
30

Wasman dan Wardah Nuroniyah, Hukum Perkawinan Islam di Indonesia, (CV. Mitra
Utama:Yogyakarta, 2011)

Yusuf al-Ardabili al-Syafi’i, al-Anwar li A’mal al-Abrar, juz I, (Dar al-Dhiya’, Lil- Nashr wa- al-
Tawzi, 2006)

329



