
Jurnal Ilmiah Multidisiplin Terpadu 
Vol 10 No. 1 Januari 2026 

eISSN: 2246-6111 

 

 

318 

TAJDID NIKAH PADA PASANGAN MUALLAF DIKAJI DARI 

PERSPEKTIF ISTISHAB 
 

Anwar Husein1, Putra Halomoan2  
anwarhusein230424@gmail.com1, putrahsb@uinsyahada.ac.id2  

Universitas Islam Negeri Syeikh Ali Hasan Ahmad Ad-Dary Padangsidimpuan 
 

ABSTRAK 
Hasil penelitian ini menunjukan Istishab adalah menjadikan hukum yang telah tetap pada masa 

yang lalu, berlaku terus sampai sekarang karena tidak ada dalil merubahnya. Salah satu 

karakteristik dan keistimewaan hukum Islam adalah kesesuaian dengan setiap kondisi, keadaan 

dan tempat. Ini sejalan dengan sebuah ungkapan popular di kalangan para ulama bahwa al-Syariat 

al-Islamiyah Shalihat li kulli zaman wa makan (syariat Islam sesuai dalam segala waktu dan 

tempat). Sebagaimana kriteria al-Istishab yang diistilahkannya dengan muqawwim atau 

pendukung. Adapun metode penelitian ini adalah penelitian kualitatif, dengan pendekatan 

fenomenologi Alfred Schutz dan simbolik-interpretatif Geertz. Sri Ahimsa Putra mengatakan 

begitu pentingnya pendekatan fenomenologi dalam kajian agama dengan menyatakan bahwa 

pendekatan fenomenologi dapat digunakan peneliti untuk memahami gejala keagamaan. Jadi 

Penulis dapat mengambil kesimpulan bahwa terdapat dua pendapat ulama, yang pertama 

membolehkan melakukan tajdid nikah. Pendapat ini adalah yang shahih (kuat/benar). Selanjutnya 

tidak memperkenankan tajdid nikah, dan pendapat kedua ini adalah pendapat yang lemah. Hukum 

Islam menetapkan bahwa agar perkawinan suami- istri itu sah menurut hukum Islam dan adanya 

kepastian hukum, harus dilaksanakan pembaruan nikah secara Islam. Karena hukum dapat berubah 

karena perubahan waktu, tempat, dan keadaan praktek pemberlakuan alistishhab pada pasangan 

muallaf jika dilihat dari hukum asalnya tidak sah karena perkawinan pertama dilakukan tidak 

secara syariat islam atau masih dilakukan ara nikah non-muslim. Tetapi jika dilihat praktek pada 

masa Rasulullah itu hukumnya boleh, karena untuk memperindah dan sebagai kehati-hatian saja. 

Jadi berdasarkan hukum al-istishhab disini tidak wajib. 

Kata Kunci: Tajdid Nikah, Muallaf, Istishab. 

 

ABSRACT 

The results of this research show that Istishab means making laws that have been fixed in the past 

continue to apply until now because there is no reason to change them. One of the characteristics 

and features of Islamic law is its suitability to every condition, situation and place. This is in line 

with a popular expression among ulama that al-Syariat al-Islamiyah Shabayar li kulli masa wa 

makan (Islamic law is appropriate in all times and places). As in al-Istishab's criteria, he terms 

muqawwim or supporter. This research method is qualitative research, with Alfred Schutz's 

phenomenological and Geertz's symbolic- interpretive approaches. Sri Ahimsa Putra said that the 

phenomenological approach is very important in the study of religion, stating that the 

phenomenological approach can be used by researchers to understand religious phenomena. So 

the author can conclude that there are two opinions of ulama, the first is that it is permissible to 

perform tajdid nikah. This opinion is authentic (strong/true). Furthermore, it does not allow 

marriage tajdid, and this second opinion is a weak opinion. Islamic law stipulates that in order for 

a husband and wife's marriage to be valid according to Islamic law and there is legal certainty, 

Islamic marriage renewal must be carried out. Because the law can change due to changes in 

time, place and circumstances, the practice of applying alistishhab to a couple who converts to 

Islam, if seen from the original law, is not valid because the first marriage was not carried out 

according to Islamic law or was still carried out as a non-Muslim marriage. But if you look at the 

practice during the time of the Prophet, the law was permissible, because it was for beautification 

and just to be careful. So based on the law of al-istishhab here it is not mandatory. 

Keywords: Tajdid Nikah, Muallaf, Istishab. 

mailto:anwarhusein230424@gmail.com1
mailto:putrahsb@uinsyahada.ac.id2


 
 

319 

PENDAHULUAN 

Islam menganjurkan kepada umatnya untuk menikah dengan berbagai alasan sebagai 

bentuk motivasi. Dalam Al-Qur’an menyebutkan bahwa nikah adalah termasuk sunah 

nabi, petunjuk para Rasul, yang mana mereka adalah teladan yang wajib diikuti 

petunjuknya,2 sebagaimana dalam firman-Nya surat ar-Ra’du ayat 38 :1 

سَل ناَ وَلقَدَْ  وَاجًا لهَُمْ  وَجَعلَ ناَ قَب ل كَْ م ِّن رُسُلًْ أرَ  يَّةًْ أزَ  ِّ ِّْ ْۗللَّّ ْٱ ب إ ذ نْ  إ لَّّْ ب ـَٔايَةْ  يأَ ت ىَْ أنَ ل رَسُولْ  كَانَْ وَمَا ْۚوَذرُ  تاَبْ  أجََلْ  ل كُل  ك   

Sungguh Kami benar-benar telah mengutus para rasul sebelum engkau (Nabi 

Muhammad) dan Kami berikan kepada mereka istri-istri dan keturunan. Tidak mungkin 

bagi seorang rasul mendatangkan sesuatu bukti (mukjizat) melainkan dengan izin Allah. 

Untuk setiap masa ada ketentuannya. 

Berdasarkan Undang-Undang Perkawinan No. 1 Tahun 1974 Pasal 2 ayat 1, 

perkawinan yang telah dilaksanakan suami istri menurut agama bukan Islam tetap sah, 

karena pasangan suami istri saat itu masih beragama Kristen. Setelah pasangan suami istri 

masuk Islam, perkawinan pertamanya menjadi tidak sah menurut hukum perkawinan 

Islam. Oleh karena itu, untuk menjadikan sahnya perkawinan atas pasangan suami istri 

tersebut setelah masuk Islam, dilaksanakannya pembaharuan nikah. Berdasarkan Pasal 2 

ayat (2) Undang-Undang Perkawinan Nomor 1 Tahun 1974 , perkawinan yang dilakukan 

akan dicatatkan. Bagi umat Kristiani yang menikah sebelum tahun 1974, pencatatannya 

dilakukan oleh Gereja, sedangkan bagi perkawinan yang dilakukan setelah tahun 1974 

dilakukan oleh Kantor Catatan Sipil (KCS). 

Menurut Pasal 2 UU Perkawinan, pencatatan perkawinan bukan merupakan syarat 

sahnya suatu perkawinan. Meski begitu, perhatikan baik-baik ketentuan umum hukum 

perkawinan, seperti: ``Selanjutnya semua perkawinan harus dicatat menurut peraturan 

perundang-undangan yang berlaku, di samping ketentuan-ketentuan Pasal 2. '' Ayat (2) 

Peraturan Pemerintah Nomor 9 Tahun 1975 yang merupakan ketentuan pelaksanaan dari 

Peraturan Pemerintah dan menurut Pasal 10(1), dapat disimpulkan bahwa pencatatan 

bukanlah syarat sahnya suatu perkawinan; Perkawinan memegang peranan penting karena 

pencatatan merupakan syarat sah atau tidaknya suatu perkawinan diakui oleh negara.2 

Dalam persyaratan dan rukun nikah berdasarkan UU Perkawinan Pasal 2 ayat 

(1) dan (2), juga telah memenuhi syarat dan rukun dalam hukum perkawinan Islam. 

Oleh karena itu, sebagai orang Islam harus mencatatkan perkawinannya di depan Pegawai 

Pencatat Nikah di Kantor Urusan Agama. Bagi suami istri yang masuk Islam, 

perkawinannya yang pertama harus diperbaharui secara hukum Islam dan peraturan 

perundang-undangan yang berlaku. 

Dan Menurut jumhur ulama, perkawinan non-muslim adalah sah apabila perkawinan 

tersebut dijalankan sesuai dengan ajaran yang dianut. Artinya, apabila perkawinan yang 

dilakukan dikatakan sah menurut ajaran mereka, maka setelah masuk Islam pernikahan 

tersebut dikatakan sah. Jumhur ulama berpendapat bahwa status perkawinan non-muslim 

yang masuk Islam, yang pernah mereka lakukan sebelum masuk Islam tetap dianggap sah, 

dengan syarat perempuan yang dinikahi bukan dari golongan perempuan yang haram 

untuk dinikahi dan tidak lebih dari empat. Meskipun akad nikahnya dilakukan tanpa 

adanya wali dan saksi.3 

Keabsahan perkawinan yang dilakukan oleh umat non-muslim sebelum masuk 

Islam, tetap berlaku setelah masuk Islam. Keberlakuan hukum sah nikah ini sesuai dengan 

konsep al-Istishab dalam mazhab al-Syafi’i. Jika suami istri kafir masuk Islam secara 

berbarengan, maka akad nikah sebelum keduanya masuk Islam, adalah sah dalam 

pandangan syariat Islam. Al-Istishab merupakan perihal tetap berlakunya suatu hukum 

pada zaman kedua, berdasarkan keberlakuannya pada zaman pertama, sebelum ada dalil 

tentang perubahan ketentuan. Tajdid nikah yang dilakukan oleh pasangan non- muslim 



 
 

320 

terkesan melakukan perkawinan yang kedua yang mana sebelumnya mereka sudah 

menikah sesuai dengan ajaran di dalam agama mereka. Perkawinan non-muslim tetap 

dianggap sah sesudah masuk Islam tanpa adanya keharusan untuk melakukan tajdid akad 

nikah. Artinya, perkawinannya tetap berjalan seperti biasanya, meskipun akad perkawinan 

yang pernah dilakukan tidak sesuai dengan syariat Islam. Namun sebagian ulama 

menganjurkan tajdid nikah.4 

Pandangan yang menganjurkan tajdid terkesan kontradiktif dengan keberlakuan al-

Istishab. Sebab al-Istishab berarti kelanjutan nikah setelahnya, sedangkan tajdid 

menunjukkan adanya asumsi sebaliknya. Ulama yang berpendapat bahwa tajdid nikah 

dapat membatalkan nikah sebelumnya, antara lain Yusuf al-Ardabili al-Syafi’i. Ulama 

terkemuka mazhab al-Syafi’i (wafat 779 H). Menurut Syekh Al-Ardabili, sebagaimana 

yang beliau jelaskan dalam kitab Al-Anwar Li A’malil Abror, dengan melakukan tajdid 

nikah, maka nikah yang pertama telah rusak, dan tajdid nikah itu dianggap sebagai 

pengakuan (iqrar) perpisahan, dan tajdid nikah tersebut mengurangi jatah talak suami, dan 

diharuskan memberikan mahar lagi. 5 

Adapun tujuannya mengambil penelitian ini seperti yang telah diketahui tajdidun 

nikah seorang muallaf. untuk mengetahui apakah tajdid nikah itu merusak perkawinan 

atau hanya sekedar dalam memperbaharui nikah saja. 

 

METODE PENELITIAN 

Untuk memperoleh gambaran secara umum mengenai pembahasan, penelitian ini 

mendasarkan pada suatu penelitian literatur atau study kepustakaan. Maka metode yang 

penulis gunakan adalah penelitian kualitatif, dengan pendekatan fenomenologi Alfred 

Schutz dan simbolik-interpretatif Geertz. Sri Ahimsa Putra mengatakan begitu pentingnya 

pendekatan fenomenologi dalam kajian agama dengan menyatakan bahwa pendekatan 

fenomenologi dapat digunakan peneliti untuk memahami gejala keagamaan.  

Dengan penelitian perpustakaan di sini bertujuan untuk mengumpulkan data dan 

informasi dengan bantuan macam-macam material yang terdapat di ruang perpustakaan, 

misalnya berupa buku-buku, majalah, naskah-naskah, catatan, kisah sejarah, dokumen- 

dokumen dan lain-lain yang berhubungan dengan permasalahan yang akan penulis 

bahas dan teliti. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pengertian Tajdid Nikah 

Tajdid al-Nikah terdiri dari dua kata, yakni tajdid, dan al-nikah. Secara etimologi, 

kata tajdid berasal dari kata اديدجْت-يجددْ-جدد  yang artinya pembaharuan. Pembaharuan nikah 

adalah sepasang suami istri melakukan ijab qabul pernikahan ulang. Sebagian pendapat 

mensyaratkan semua syarat pernikahan harus dipenuhi termasuk adanya mahar ulang, 

sedangkan yang lain berpendapat tidak perlu adanya mahar lagi. Menurut Kamus Besar 

Bahasa Indonesia, mengulangi berasal dari kata dasar “re” pada yang berarti melakukan 

lagi atau kembali ke keadaan sebelumnya, dan kata kerja “mengulang” berarti melakukan 

lagi sebelumnya. Jelaskan arti kata “ulangi” dengan “mengulangi”. 6 

Sementara istilah Tajdid secara etimologi memperbarui dan secara terminologi 

dimaksudkan memperbarui atau mengulangi sebuah perbuatan seperti semula karena 

terbukti setelah itu tidak lengkap syarat atau rukun ataupun perbuatan tersebut dalam batal 

atau sah, seperti tajdid wudhu yaitu memperbarui wudhu, walaupun wudhu orang tersebut 

belum batal, tetapi untuk memperbanyak amalan ibadah wudhu dari kehati-hatian saja. 

Oleh karena itu terkait dengan pengulangan dalam pembahasan ini lebih tepat secara 



 
 

321 

spesifik diistilahkan dengan I’adah atau lebih umum dengan Tajdid yaitu memperbarui 

untuk kehati-hatian dan menghilangkan keraguan, walaupun tidak batal. 

Dalam tajdidun nikah terdapat perbedaan pendapat mengenai hukum pengulangan 

nikah atau tajdidun nikah atau memperbarui akad nikah. Menurut Qaul Shahih (pendapat 

yang benar) hukumnya zawaj (boleh) dan tidak merusak pada Akad nikah yang telah 

terjadi. Karena memperbarui Akad itu hanya sekedar keindahan (al-tajammul) atau 

berhati-hati (al-ihtiyath). Menurut qaul lain (pendapat lain) akad baru tersebut bisa 

merusak akad yang telah terjadi. Akan tetapi apabila pernikahan tersebut terdapat 

kekurangan, menghalangi keabsahan perbuatan, seperti hilangnya salah satu syarat, maka 

dinamakan mengerjakan perbuatan itu sekali lagi dengan mengulang (I’adah).7 

Apabila salah satu rukun atau syarat yang tidak terpenuhi pada pernikahan pertama 

maka pernikahan tersebut diulang. Seandainya seseorang memperbarui nikah dengan 

istrinya maka wajib baginya membayar mahar lagi karena hal tersebut merupakan 

penetapan didalam perceraian (al-Firqati). Pandangan fiqih disebut tajdid nikah atau 

pembaruan nikah. Tajdid nikah itu hukumnya boleh, apabila bertujuan untuk menguatkan 

status pernikahan. Suatu hukum dari tajdidun nikah adalah boleh, karena mengulangi akad 

nikah yang kedua tidak merusak akad yang pertama. Kemudian dikuatkan oleh argument 

Ahmad bin Ali bin Hajar al-Asqalani, menyatakan bahwa menurut jumhur ulama tajdidun 

nikah tidak merusak akad yang pertama . 

Dari pengulangan nikah adalah boleh dan bisa menjadi wajib ketika ada peraturan 

pemerintah yang mengharuskan akad nikah dan apabila nikah tersebut tidak terpenuhi 

rukun dan syarat pada pernikahan. 22 Suatu pernikahan yang nikahnya tidak sah, maka 

pernikahan tersebut diulang karena untuk menghindari kemaslahatan (I’adah), kan tetapi 

apabila pernikahan tersebut untuk memperbarui akad itu hanya sekedar keindahan (al-

tajammul) atau berhati-hati (al-ihtiyath) maka itu termasuk tajdid nikah.8 

Dapat disimpulkan bahwa al-istishab adalah penetapan hukum atas sesuatu 

berdasarkan ketetapan hukum yang terdahulu, sampai adanya dalil yang dapat 

membuktikan perubahan hukumnya. Dalam pengertian di atas sangat jelas bahwa penulis 

bisa memberi kesimpulan, sah-sah saja tajdid dilakukan dan tindakan tersebut tidak 

mengakibatkan batal akad nikah sebelumnya. Karena tajdid nikah merupakan tindakan 

sebagai langkah membuat kenyamanan hati dan ihtiyath (kehati-hatian). Bagi semua 

pasangan suami istri pasti menginginkan keluarga yang bahagia sakinah mawaddah 

warahmah baik bahagia dunia sampai akhirat akan tetapi dalam perjalanan rumah tangga 

tidak terlepas dari yang pernah terjadi pada rumah tangga mereka itu bisa merusak tali 

pernikahan yang selama ini ingin dipertahankan keutuhannya. 

Pengertian Al-Istishab 

Istishab secara etimologi طلب الصحبة  (meminta atau ditemani). Sedangkan secara 

terminologi al-Istishab adalah perihal tetap berlakunya suatu hukum pada zaman kedua, 

berdasarkan keberlakuannya pada zaman pertama, sebelum ada dalil tentang perubahan 

ketentuan. Menurut Ibn Qayyim al-Jauziyah al-Istishab adalah menetapkan berlakunya 

suatu hukum yang telah ada atau meniadakan sesuatu yang memang tiada sampai ada 

bukti yang merubah kedudukannya. Sedangkan Al- Istishab menurut ulama ushul adalah 

menetapkan sesuatu menurut keadaan sebelumnya sampai terdapat dalil-dalil yang 

menunjukkan perubahan keadaan, atau menjadikan hukum yang telah ditetapkan pada 

masa lampau secara kekal menurut keadaannya sampai terdapat dalil yang menunjukkan 

perubahannya.9 

Sedangkan Al-Istishab menurut istilah ushul fiqih adalah: “ Menjadikan hukum yang 

telah tetap pada masa yang lalu, berlaku terus sampai sekarang karena tidak ada dalil 

merubahnya.” Salah satu karakteristik dan keistimewaan hukum Islam adalah kesesuaian 



 
 

322 

dengan setiap kondisi, keadaan dan tempat. Ini sejalan dengan sebuah ungkapan popular di 

kalangan para ulama bahwa al-Syariat al- Islamiyah Shalihat li kulli zaman wa makan 

(syariat Islam sesuai dalam segala waktu dan tempat). Sebagaimana kriteria al-Istishab 

yang diistilahkannya dengan muqawwim atau pendukung, yaitu :10 

1. Keyakinan. Maksudnya bahwa keyakinan akan berlakunya suatu keadaan pada waktu 

yang lalu, baik keadaan itu dalam bentuk hukum syara’ atau sesuatu objek yang 

bermuatan hukum syara’, 

2. Keraguan. Maksudnya bahwa keraguan tentang masih berlakunya keadaan yang telah 

meyakinkan sebelumnya adalah karena memang waktunya sudah berlalu, 

3. Bertemunya hal yang meyakinkan dan meragukan dalam waktu yang sama. 

Maksudnya bahwa keyakinan dan keraguan bertemu pada masa kini, artinya, terjadi 

keraguan untuk memberlakukan keadaan baru karena belum ada petunjuk untuk itu, 

dan dalam waktu yang bersamaan terjadi keyakinan untuk memberlakukan yang lama 

karena belum ada hal yang mengubahnya 

4. Keadaan yang meyakinkan dan meragukan itu waktunya berbeda 

5. Keyakinan dan keraguan itu terjadi secara nyata. Maksudnya, betul- betul terjadi 

secara hakiki (nyata) dan bukan terjadi secara taqdiri (tersembunyi) 

Penulis berpendapat bahwa al-Istishab bisa di jadikan sebagai salah satu metode 

dalam mencari sebuah hukum setelah merujuk terlebih dahulu pada al-quran, as- sunnah, 

maka jika tidak ada dalil yang menunjukkan secara detail maka metode al- Istishhab bisa 

dilakukan. Dalam kehidupan bermasyarakat terdapat hukum-hukum yang belum ada 

ketentuannya dalam qur’an dan hadits. Sehingga perlu adanya suatu pemikiran untuk 

menentukan hukum tersebut yang berpedoman pada qur’an dan hadits. Salah satu yang 

digunakan adalah dengan cara al-Istishab. al-Istishab berarti menetapkan hukum menurut 

keadaan yang terjadi sebelumnya sampai ada dalil yang mengubahnya. 

Macam-macam Istishab 

Mengutip buku Ushul Fiqh Kajian Hukum Islam oleh Abu Zahrah membagi istishab 

menjadi empat macam, yaitu:11 

1. Istishab Al-Ibabah Al-Ashliyah 

Istishab yang didasarkan pada hukum asal, yaitu mubah (boleh). Penerapan kaidah 

ini banyak terkait dengan masalah-masalah muamalah, seperti terkait makanan dan 

minuman. Selama tidak ada dalil yang melarangnya, maka hal tersebut diperbolehkan. 

Sebab, pada dasarnya segala sesuatu di bumi ini diperuntukan oleh Allah bagi kehidupan 

manusia. 

2. Istishab Al-Baraah Al-Ashliyyah 

Istishab ini berdasarkan prinsip bahwa pada dasarnya manusia bebas dari taklif 

(beban), sampai adanya dalil yang mengubah status tersebut. Atas dasar ini, manusia bebas 

dari kesalahan sampai ada buktinya. 

3. Istishab Al-Hukmi 

Didasarkan atas tetapnya hukum yang sudah ada sampai ada dalil yang 

mencabutnya. Contohnya, seseorang yang sudah jelas melaksanakan akad pernikahan, 

maka status pernikahan tersebut berlaku sampai terbukti adanya perceraian. 

4. Istishab Al-Washfi 

Istishab yang didasarkan atas anggapan tetapnya sifat yang ada dan diketahui 

sebelumnya, sampai ada bukti yang mengubahnya. Misalnya, sifat air yang diketahui suci 

sebelumnya akan tetap suci sampai ada bukti yang menunjukkan air itu menjadi najis. 

Al-Istishab merupakan landasan hukum yang masih diperselisihkan akan tetapi kita 

sebagai umat Islam sepatutnya kita mempelajari dan mengetahui setiap hukum- hukum 

yang ada. Dari keterangan diatas dapat diambil kesimpulan bahwa sebenarnya alIstishab 



 
 

323 

itu bukanlah cara menetapkan hukum (thuruqul istinbath), tetapi ia pada hakikatnya adalah 

menguatkan atau menyatakan tetap berlaku suatu hukum yang pernah ditetapkan karena 

tidak ada yang mengubah atau yang mengecualikan. Al- Istishab dapat digunakan sebagai 

dasar hukum setelah Al-qur’an, As- sunnah, Ijma’ dan Qiyas. Karena “Pangkal sesuatu itu 

adalah boleh” selama belum ada dalil yang merubah ketetapan hukum tersebut, maka 

sesuatu itu tetap dihukumi boleh. Dengan catatan selama tidak bertentangan dengan Al-

qur’an dan As-sunnah.12 

Pendapat ulama terhadap al-Istishab 

Para ulama ushul fiqh , seperti dikemukakan Muhammad Abu Zahrah, sepakat 

bahwa tiga macam al-istishab yang disebut pertama diatas adalah sah dijadikan landasan 

hukum. Mereka berbeda pendapat pada macam yang keempat, yaitu alistishab al-wasf. 

Dalam hal ini ada dua pendapat:13 

1. Kalangan Hanabilah dan Syafi’iyah berbeda pendapat bahwa al-istishab al- wasf 

dapat dijadikan landasan secara penuh baik dalam menimbulkan hak yang baru 

maupun dalam mempertahankan haknya yang sudah ada. Misalnya, seseorang yang 

hilang tidak tahu tempatnya, tetap dianggap hidup sampai terbukti bahwa ia telah 

wafat. Oleh karena masih dianggap hidup, maka berlaku baginya segala hal bagi 

orang hidup, seperti bahwa harta dan isterinya masih dianggap kepunyaannya, dan 

jika ada ahli warisnya yang wafat, maka dia turut mewarisi harta peninggalannya dan 

kadar pembagiannya langsung dinyatakan sebagai hak miliknya. 

2. Kalangan Hanafiyyah dan Malikiyyah berpendapat, bahwa al-istishab al-wasf hanya 

berlaku untuk mempertahankan haknya yang sudah ada bukan untuk menimbulkan 

hak yang baru. Dalam contoh diatas, orang yang hilang itu, meskipun ia masih 

dianggap masih hidup, yang dengan itu isterinya tetap dianggap sebagai istrinya dan 

hartanya juga masih berstatus sebagai hak miliknya sebagai seorang yang masih 

hidup, namun jika ada ahli warisnya yang wafat, maka khusus kadar pembagiannya 

harus disimpan dan belum dapat dinyatakan sebagai haknya sampai terbukti ia hidup. 

Jika terbukti ia telah wafat dan ternyata lebih dulu wafatnya dibandingkan dengan 

waktu wafat tersebut dibagi di antara ahli waris yang ada. Alasan didasarkan atas dalil 

al-istishab yang berupa dugaan, bukan hidup secara fakta. 

Ulama Hanafiyah menetapkan bahwa al-Istishab merupakan hujjah untuk 

mempertahankan dan bukan untuk menetapkan apa-apa yang dimaksud oleh mereka.14 

Dengan pernyataan tersebut, jelaslah bahwa al-Istishab merupakan ketetapan sesuatu, yang 

telah ada menurut keadaan semula dan juga mempertahankan sesuatu yang berbeda 

sampai ada dalil yang menetapkan atas perbedaannya. 

Kesimpulan penulis dapat disimpulkan bahwa terdapat perbedaan pendapat pada al-

Istishab al-wasf . Kalangan Hanabilah dan Syafi’iyah berbeda pendapat bahwa al- Istishab 

al-wasf dapat dijadikan landasan secara penuh baik dalam menimbulkan hak yang baru 

maupun dalam mempertahankan haknya yang sudah ada. Sedangkan kalangan Hanafiyyah 

dan Malikiyyah berpendapat, bahwa al-Istishab al-wasf hanya berlaku untuk 

mempertahankan haknya yang sudah ada bukan untuk menimbulkan hak yang baru. 

Dalam persoalan yang berkembang dalam masyarakat dengan kehidupan yang 

cenderung mengalami perubahan, tetapi juga untuk memberikan solusi terhadap berbagai 

persoalan yang dihadapi masyarakat. Karena itu, al-Istishab didedikasikan untuk 

meyakinkan bahwa Islam adalah solusi terhadap berbagai persoalan keagamaan dan 

persoalan dalam kehidupan. Untuk itu, dibutuhkan penyegaran atau cara baru dalam 

memahami/ menafsirkan Islam.  



 
 

324 

Maka alIstishab disini berfungsi sebagai kemaslahatan dalam mendialogkan Islam 

dengan berbagai persoalan sangat dibutuhkan sehingga solusi yang ditawarkan juga 

komprehensif 

Hukum Al Istishab 

Para ulama berbeda pendapat tentang kedudukan al-Istishab sebagai dalil untuk 

mengistinbathkan hukum terhadap suatu peristiwa yang tidak dijelaskan dalil syara’. 

Kalangan Mutakallimin memandang al-Istishab tidak dapat dijadikan sebagai dalil karena 

hukum yang ditetapkan pada masa lalu harus didasarkan pada dalil. Begitu pula untuk 

menetapkan hukum yang sama pada masa sekarang dan akan datang harus pula 

berdasarkan dalil. Dalam konteks ini, al-Istishab bukanlah dalil sehingga menetapkan 

hukum masa lalu tetap berlaku terus untuk masa mendatang berlandaskan al-Istishab sama 

dengan menetapkan hukum tanpa dalil Kalangan Malikiyyah, Syafi’iyyah, Hanabilah, 

Zhahiriyyah dan Syiah menjadikan al-Istishab sebagai dalil menetapkan hukum yang telah 

ada selama tidak ada dalil yang merubahnya. Menurut mereka, sesuatu yang ditetapkan 

pada masa lalu selama tidak ada dalil yang merubahnya, baik secara qath’i maupun zanni, 

maka hukum itu tetap berlaku karena diduga keras belum ada perubahan terhadapnya. 15 

Di samping itu, mereka memperkuat pendapatnya dengan ijma’ ulama. Banyak 

ulama yang sepakat menerima berbagai hukum-hukum yang dirumuskan melalui kaidah 

al-Istishab. Pada dasarnya, menganggap al-Istishab itu sendiri sebagai dalil hukum adalah 

diperbolehkan , karena dalil pada hakikatnya adalah petunjuk yang menetapkan hukum 

terdahulu. Dan al-Istishab adalah menetapkan petunjuk dalil itu kepada hukumnya. Ulama 

Hanafiyah menetapkan bahwa al-Istishab adalah hujjah untuk menolak, bukan untuk 

menetapkan. Artinya menurut mereka, bahwa ia adalah hujjah untuk melestarikan hukum 

yang telah ada dan menolak sesuatu yang berbeda sampai ada dalil yang menunjukkan 

tetapnya perbedaan itu. Ia bukan hujjah untuk menetapkan suatu perkara yang tidak tetap. 

Ada tiga pendapat dikalangan ulama mengenai kehujjahan al-Istishab, yaitu: 

Mayoritas dari pengikut Malik, Syafi’i, dan sebagian ulama Hanafi berpendapat bahwa al-

Istishab dapat menjadi hujjah dalam menetapkan hukum syara’, sebelum ada dalil yang 

mengubahnya. Sebagian besar ulama Hanafi berpendapat, bahwa al-Istishab dapat menjadi 

hujjah dalam menetapkan hukum syara’ yang dalam hal ini hanya berlaku pada kasus yang 

sudah ada hukumnya dan tidak berlaku bagi kasus yang akan ditetapkan hukumnya. 

Dalam mengeluarkan sesuatu hukum, terdapat berbagai sumber yang boleh menjadi 

sandaran para mujtahid. Sumber-sumber ini terbagi dua jenis yaitu sumber yang disepakati 

dan sumber yang tidak disepakati. Jumhur ulama telah bersepakat bahwa ada empat 

sumber yang disepakati dalam mengeluarkan sesuatu hukum yaitu al-Quran, al-Sunnah, 

al-ijma’ dan al-qiyas. Dan sumber-sumber yang tidak disepakati yaitu al-istihsan, ‘Urf, al-

Istishab, dan sebagainya.16 

Dalam pengertian sederhana, Penulis memaknai Istishab sebagai salah satu metode 

ijtihad dengan cara menetapkan hukum sesuatu pada hukum asalnya selama belum ada 

dalil lain yang merubah hukum tersebut. Dari definisi-definisi tersebut diatas, kita juga 

dapat mengambil kesimpulan bahwa konsep istishab sebagai penggalian hukum 

mengandung tiga unsur pokok, yaitu:17 

1. lampau, (al-madhi), waktu sekarang (al-hadir) dan waktu yang akan datang (al-

mustaqbal). Tiga konsep waktu ini dalam istishab cenderung dipandang mempunyai 

nilai yang sama hingga terbukti adanya pergeseran yang dapat mengubah karakteristik 

hukum yang melekatnya. 

2. Segi ketetapan hukum. Istishab mengandung dua bentuk ketetapan hukum yaitu 

ketetapan hukum boleh (itsbat) dan ketetapan hukum yang tidak membolehkan (nafy). 

Dengan demikian berarti bahwa yang dahulunya “belum pernah ada”, maka keadaan 



 
 

325 

“belum pernah ada” itu tetap diberlakukan untuk masa berikutnya. Begitu pula, jika di 

masa sebelumnya “pernah ada”, maka keberadaannya tetap diberlakukan untuk masa 

berikutnya. 

3. Segi dalil hukum. Istishab mendasarkan ketetapan hukum berdasarkan hukum yang 

sudah ada, selama tidak ada dalil lain yang menyatakan sebaliknya. Parameter penting 

dari konsep istishab sebagai metode penetapan hukum berpusat pada pengetahuan 

seseorang atas dalil hukum. 

Pengetahuan tentang dalil menjadi kerangka dasar menetapkan posisi hukum 

asalnya. 

Pemberlakuan Al-Istishab Pada Pasangan Muallaf 

Ibnu Abdil Barr mengemukakan, para ulama telah sepakat, jika ada pasangan suami 

isteri yang masuk Islam secara bersamaan dalam satu waktu, maka nikah mereka berdua 

tetap sah, selama antara keduanya tidak terdapat hubungan keturunan atau penyusuan. 

Pemberlakuan istishhab pada pasangan muallaf hukumnya boleh. Sebagaimana praktek 

pada masa Rasulullah Shallallahu Alaihi wa Sallam banyak orang yang masuk Islam 

bersama-sama dengan isteri mereka, dan nikah mereka pun tetap diakui dan dianggap sah. 

Bahkan Rasulullah Shallallahu Alaihi wa Sallam tidak mempertanyakan kepada mereka 

tentang syarat dan cara pernikahan yang mereka laksanakan. Yang demikian itu 

merupakan suatu hal yang diketahui kaum muslimin secara mutawatir dan pasti.18 

Menurut Yusuf al-Qaradhawi muallaf yaitu mereka yang diharapkan kecenderungan 

hatinya atau keyakinannya dapat bertambah terhadap Islam atau terhalangnya niat jahat 

mereka terhadap muslim atau harapan akan adanya kemanfaatan mereka dalam membela 

dan menolong kaum muslimin dari musuh. Muallaf memiliki beberapa pengertian, 

seperti:19 

1. Muallaf diartikan sebagai seseorang (non muslim) yang baru saja masuk islam. 

2. Menurut syariah, muallaf diartikan sebagai seseorang yang hatinya telah 

dicondongkan pada Islam. Atau dengan kata lain, muallaf merupakan seseorang yang 

hatinya telah diikat untuk mengokohkan mereka pada Islam. 

Penulis menyimpulkan bahwa pemberlakuan alistishab pada pasangan muallaf 

hukumnya boleh. Sebagaimana praktek pada masa Rasulullah Shallallahu Alaihi wa 

Sallam banyak orang yang masuk Islam bersama-sama dengan istri mereka dan nikah 

mereka pun tetap diakui dan dianggap sah. Bahkan Rasulullah Shallallahu Alaihi wa 

Sallam tidak mempertanyakan kepada mereka tentang syarat dan cara pernikahan yang 

mereka laksanakan. Tetapi di sini perlu diperhatikan, jika pernikahan mereka terdiri dari 

pasangan yang secara hukum Islam diperbolehkan menjalin hubungan pernikahan, maka 

nikah mereka sah dan diakui. 

Tetapi jika merupakan pasangan yang seharusnya tidak boleh menikah, baik karena 

ada hubungan keturunan maupun penyusuan, atau karena pihak wanitanya tengah 

menjalani iddah ketika menikah, atau karena ia seorang wanita murtad, penyembah 

berhala, atau penganut Majusi, maka nikahnya tidak sah dan tidak diakui. Menurut Imam 

Syafi’i, Ahlul Kitab yang boleh dinikahi adalah orang Yahudi dan Nasrani, serta orang 

Majusi. Lebih rinci dapat dikatakan, bahwa kaum musyrikin ini terdiri dari tiga macam: 20 

1. yang mempunyai kitab 

2. yang tidak mempunyai kitab 

3. yang diduga mempunyai Kitab. Yang mempunyai kitab adalah orang-orang Yahudi 

dan Nasrani. Dalam hal ini tidak terdapat perbedaan pendapat di kalangan para ulama  

Sebagaimana Allah berfirman dalam al-baqarah: 221 :21 

 



 
 

326 

حُوا وَلَّْ كَاتْ  تنَك  ر  نَّْ حَتَّى ْ ال مُش  م  نَة ْ وَلََمََة ْ ْۚيؤُ  م  ؤ  كَةْ  م ِّن خَي رْ  مُّ ر  ش  جَبتَ كُمْ  وَلوَْ  مُّ حُوا وَلَّْ ْۗأعَ  ينَْ تنُك  ك  ر   حَتَّى ْ ال مُش 

نوُا م  نْ  وَلَعبَ دْ  ْۚيؤُ  م  ؤ  كْ  م ِّن خَي رْ  مُّ ر  ش  جَبَكُمْ  وَلوَْ  مُّ ئ كَْ ْۗأعَ  عُونَْ أوُلَ  ُْ ْۖالنَّارْ  إ لىَ يدَ  عُو وَاللَّّ  ْۖب إ ذ ن هْ  وَال مَغ ف رَةْ  ال جَنَّةْ  إ لىَ يدَ 

ْ آياَت هْ  وَيبُيَ ِّنُْ يَتذَكََّرُونَْ لَعلََّهُمْ  ل لنَّاس   

Janganlah kamu menikahi perempuan musyrik hingga mereka beriman! Sungguh, 

hamba sahaya perempuan yang beriman lebih baik daripada perempuan musyrik, 

meskipun dia menarik hatimu. Jangan pula kamu menikahkan laki-laki musyrik (dengan 

perempuan yang beriman) hingga mereka beriman. Sungguh, hamba sahaya laki-laki yang 

beriman lebih baik daripada laki-laki musyrik meskipun dia menarik hatimu. Mereka 

mengajak ke neraka, sedangkan Allah mengajak ke surga dan ampunan dengan izin-Nya. 

(Allah) menerangkan ayat-ayat-Nya kepada manusia agar mereka mengambil pelajaran 

Berdasarkan ketentuan perundang-undangan yang berlaku secara positif di Indonesia serta 

produk hukum Islam yang sebagai masyrakat Indonesia menggunakannya, yang biasa 

disebut fiqh. Telah jelas dan tegas menyatakan bahwa sebenarnya pernikahan beda agama 

tidak diinginkan, karena bertentangan dengan hukum yang berlaku di Indonesia dan 

hukum agama. Jika salah seorang dari pasangan suami isteri yang kafir masuk Islam 

sebelum bercampur, maka harus segera dipisahkan antara keduanya pada saat ia masuk 

Islam. Pernikahannya menjadi batal dan bukan sebagai bentuk talak. 22 

Demikianlah pendapat yang dikemukakan oleh Imam Syafi’i. Abu Hanifah 

mengatakan, “Tidak perlu segera memisahkan antara mereka jika keduanya berada di 

wilayah Islam, sehingga ditawarkan kepada pihak yang masih kafir untuk masuk Islam, 

dan jika tetap tidak mau masuk Islam, maka keduanya harus dipisahkan. Jika penolakan 

tersebut dari pihak suami, maka pemisahan itu merupakan talak, karena hak talak itu ada 

pada pihak laki-laki. Dengan demikian, maka ia dianggap telah mentalak isterinya 

sebagaimana jika ia melafadzhkannya. Dan jika penolakan masuk Islam itu berasal dari 

pihak wanita, maka pernikahan itu dianggap batal, karena wanita tidak mempunyai hak 

talak. enulis berkesimpulan bahwa pendapat ulama Imam Syafi’i menyatakan jika salah 

seorang dari pasangan suami istri yang kafir masuk Islam sebelum bercampur, maka harus 

segera dipisahkan antara keduanya pada saat ia masuk Islam. Pernikahannya menjadi batal 

dan bukan sebagai bentuk talak. 

Keberlakuan Tajdid Nikah Pasangan Muallaf Pada Al-Istishab 

Bagi pasangan muallaf yang masuk Islam, jika diteliti mereka melaksanakan nikah 

yang kedua kalinya. Berdasarkan pendapat ulama menyebabkan munculnya permasalahan 

yaitu ketika pasangan suami-istri non- muslim masuk Islam, bagaimana status perkawinan 

pasangan tersebut yang dilakukan sebelum masuk Islam ? Ibnu Abdul Barr menyebutkan, 

bahwa yang demikian merupakan ijma’ para ulama. Hal itu karena tidak ada perbedaan 

agama di antara mereka. Abu Dawud telah meriwayatkan, dari Ibnu Abbas bahwa ada 

seorang laki-laki yang datang kepada Rasulullah Shallallahu Alaihi wa Sallam untuk 

memeluk masuk Islam, dan setelah itu, istrinya pun mendatangi beliau dan memeluk Islam 

juga.23 

Lalu suami wanita itu berkata, “Ya Rasulullah, sesungguhnya ia (istrinya) telah 

memeluk Islam bersama-sama denganku.” Kemudian beliau menganggap pernyataan 

keislaman mereka dilakukan secara bersamaan dengan tujuan supaya masing-masing tidak 

saling mendahului yang menyebabkan nikahnya rusak. Istishab berjalan atas prinsip 

keraguan yang mengiringi keyakinan dan mengukuhkan pengalaman yang meyakinkan 

yang berlaku di masa lalu (sebelumnya) itu. 24 

Al-Istishab adalah akhir dalil syara’ yang dijadikan tempat kembali seorang 

Mujtahid untuk mengetahui hukum suatu peristiwa yang dihadapkan kepadanya, karena 

Ulama Ushul berkata: “ Sesungguhnya Al-Istishab adalah akhir tempat beredar fatwa”. 

Yaitu mengetahui atas sesuatu menurut hukum yang telah ditetapkan baginya selama tidak 



 
 

327 

terdapat dalil yang mengubahnya. Ini adalah teori dalam pengambilan dalil yang telah 

menjadi kebiasaan dan tradisi manusia dalam segala pengelolaan dan ketetapan mereka. 

Masalah tajdidun nikah (memperbarui nikah) dalam kajian fiqh ada dua pendapat 

ulama : 25 

1. Pembaharuan perkawinan dalam rangka Syahmul (Kecantikan) semata-mata menikah 

secara sah menurut Islam menurut syarat- syarat akad, tetapi setelah terdaftar di KUA; 

dan harus disaksikan oleh petugas KUA. Oleh karena itu, dalam hal ini, menurut 

Syekh bin Hajar dan mayoritas ulama Syafiyyah, nikah pertama tidak akan batal 

selama pihak mempelai pria yakin bahwa nikah pertama tidak akan batal. 

Pendapat ini adalah yang shahih (kuat/benar), yakni hukumnya boleh. Karena di 

dalam memperbarui nikah terdapat unsur tajammul (memperindah) dan ihtiyath (kehati-

hatian dari sepasang suami-istri 

2. Memperbarui nikah jika dimaksudkan untuk membatalkan yang pertama karena 

menganggap hari pernikahan pertama kurang baik atau menganggap setelah sekian 

lama menikah karena khawatir pernah mengucapkan thalaq. Maka menurut sebagian 

ulama Syafi’iyah nikah yang pertama dianggap batal. 

Pendapat kedua ini adalah pendapat yang lemah, yang berarti tidak 

memperkenankan tajdidun nikah. Dengan alasan karena dapat merusak akad nikah yang 

pertama. Jika dikaitkan dengan al-Istishab, pernyataan Syekh al- Ardabili dalam kitab Al-

Anwar lah yang mendukung metode al-Istishab. Karena pembaruan nikah dilakukan 

karena masuk Islam, sehingga jelas bahwa perkawinan yang dilakukan oleh pasangan 

suami-istri sebelum masuk Islam itu menjadi fasid dan batal setelah keduanya masuk 

Islam. 73 Adapun penyebab fasid atau batalnya perkawinan tersebut adalah karena tidak 

memenuhi syarat- syarat dan rukun-rukun perkawinan Islam. 

Al- Istishhab itu berjalan atas prinsip keraguan yang mengiringi keyakinan dan 

mengukuhkan pengalaman yang meyakinkan yang berlaku di masa lalu (sebelumnya) itu. 

26 

بالشكْ يزول لّ اليقين  

Apa yang ditetapkan dengan sesuatu yang meyakinkan tidak dapat dihilangkan 

dengan suatu yang meragukan. 

Penulis dapat mengambil kesimpulan bahwa terdapat dua pendapat ulama, yang 

pertama membolehkan melakukan tajdid nikah. Pendapat ini adalah yang shahih 

(kuat/benar). Selanjutnya tidak memperkenankan tajdid nikah, dan pendapat kedua ini 

adalah pendapat yang lemah. Hukum Islam menetapkan bahwa agar perkawinan suami- 

istri itu sah menurut hukum Islam dan adanya kepastian hukum, harus dilaksanakan 

pembaruan nikah secara Islam. Karena hukum dapat berubah karena perubahan waktu, 

tempat, dan keadaan praktek pemberlakuan alistishhab pada pasangan muallaf jika dilihat 

dari hukum asalnya tidak sah karena perkawinan pertama dilakukan tidak secara syariat 

islam atau masih dilakukan ara nikah non-muslim. Tetapi jika dilihat praktek pada masa 

Rasulullah itu hukumnya boleh, karena untuk memperindah dan sebagai kehati-hatian 

saja. Jadi berdasarkan hukum al-istishhab disini tidak wajib.27 

Perspektif al-istishab, maka pernyataan syekh al- ardabili lah yang mendukung. 

Yang mana pengertian al-istishab ialah menetapkan berlakunya suatu hukum yang telah 

ada sampai ada bukti yang merubah kedudukannya. Sehingga jelas bahwa perkawinan 

yang dilakukan oleh pasangan suami-istri sebelum masuk Islam itu menjadi batal, dan 

penyebab batalnya perkawinan tersebut adalah karena tidak memenuhi syarat-syarat dan 

rukun-rukun perkawinan dalam Islam. Penulis menyimpulkan bahwa tajdid boleh 

dilakukan. sebagaimana praktek pada masa Rasulullah Shallallahu Alaihi wa Sallam 



 
 

328 

banyak orang yang masuk Islam bersama-sama dengan istri mereka, dan nikah mereka pun 

tetap diakui dan dianggap sah.28 

 

KESIMPULAN  

Penulis dapat mengambil kesimpulan bahwa terdapat dua pendapat ulama, yang 

pertama membolehkan melakukan tajdid nikah. Pendapat ini adalah yang shahih 

(kuat/benar). Selanjutnya tidak memperkenankan tajdid nikah, dan pendapat kedua ini 

adalah pendapat yang lemah. Hukum Islam menetapkan bahwa agar perkawinan suami- 

istri itu sah menurut hukum Islam dan adanya kepastian hukum, harus dilaksanakan 

pembaruan nikah secara Islam. Karena hukum dapat berubah karena perubahan waktu, 

tempat, dan keadaan praktek pemberlakuan alistishhab pada pasangan muallaf jika dilihat 

dari hukum asalnya tidak sah karena perkawinan pertama dilakukan tidak secara syariat 

islam atau masih dilakukan ara nikah non-muslim. Tetapi jika dilihat praktek pada masa 

Rasulullah itu hukumnya boleh, karena untuk memperindah dan sebagai kehati-hatian 

saja. Jadi berdasarkan hukum al-istishhab disini tidak wajib. 

Perspektif al-istishab, maka pernyataan syekh al- ardabili lah yang mendukung. 

Yang mana pengertian al-istishab ialah menetapkan berlakunya suatu hukum yang telah 

ada sampai ada bukti yang merubah kedudukannya. Sehingga jelas bahwa perkawinan 

yang dilakukan oleh pasangan suami-istri sebelum masuk Islam itu menjadi batal, dan 

penyebab batalnya perkawinan tersebut adalah karena tidak memenuhi syarat-syarat dan 

rukun-rukun perkawinan dalam Islam. Penulis menyimpulkan bahwa tajdid boleh 

dilakukan. sebagaimana praktek pada masa Rasulullah Shallallahu Alaihi wa Sallam 

banyak orang yang masuk Islam bersama- sama dengan istri mereka, dan nikah mereka 

pun tetap diakui dan dianggap sah. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Abd. Rahman Dahlan, Ushul Fiqih, (Jakarta: Amzah, 2014), Cet. 3, hlm. 14 

Abd. Rahman Dahlan, Ushul Fiqih, (Jakarta: Amzah, 2014), Cet. 3, Andewi Suhartini, Ushul Fiqh, 

(Jakarta pusat: Direktorat jenderal pendidikan islam kementerian agama, 2012) 

Abdul Hayy Abdul ‘Al, Pengantar Ushul Fikih, (Jakarta:Pustaka Al-Kautsar, 2014) 

Abdul Manan, Reformasi Hukum Islam di Indonesia, (Jakarta: Raja Grafindo Jakarta, 2006), hlM. 

Abdul Rahman Ghozali, Fiqh Munakahat, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, edisi pertama, 

2003) 

Abdul Wahhab Khallaf, Ilmu Ushul Fikih, (Jakarta: Pustaka Amani, 2003), hlm. 123- 124. 

Abdul Wahhab Khallaf, Ilmu Ushul Fikih, (Jakarta: Pustaka Amani, 2003)  

Abu Zahrah, Ushul Fiqh, (Jakarta : Direktorat jenderal pendidikan islam kementerian agama, 

2012), hlm. 89 

Andewi suhartini, ushul fiqh, (jakarta pusat : direktor jendral 2012), hlm. 16 

Andewi Suhartini, Ushul Fiqh, (Jakarta pusat: Direktorat jenderal pendidikan islam kementerian 

agama, 2012 

Andewi Suhartini, Ushul Fiqh, (Jakarta pusat: Direktorat Jenderal pendidikan Islam Kementerian 

Agama,2012) 

Basiq Djalil, Ilmu Ushul Fiqh Satu Dan Dua, (Jakarta: Kencana) 

Ensiklopedia Fiqih Kuwait, al Mausu’ah al Fiqhiyyah al Kuwait, (Kementrian Urusan Waqaf dan 

Islam Kuwait) 

H.A. Basiq Djalil, Ilmu Ushul Fiqih Satu Dan Dua, (Jakarta:Kencana) 

H.A. Basiq Djalil, Ilmu Ushul Fiqih Satu Dan Dua, (Jakarta:Kencana)  

Husin Al-Habsyi, Kamus al-Kautsar Lengkap Arab-Indonesia, (Yayasan Pesantren Islam)  

Ibnu Hajar al-Haitamy, Tuhfah al-Muhtaj, juz VII, (Mesir: Darul hadits) Kartini Kartono, 

Pengantar Riset Sosial, (Bandung : Mandar Maju, 1990) 

Satria Effendi M. Zein, Ushul Fiqih, (Jakarta: t.p., 1997) 



 
 

329 

Satria Effendi, M. Zein, Ushul Fiqh, (kencana, Jakarta: 2005)  

Satria effendi, M. Zein, Ushul Fiqih, (Jakarta: Kencana, 2009). 

Soemiyati, Hukum Perkawinan dan Undang-undang Perkawinan, (Liberti:Yogyakarta,1982), Hlm. 

30 

Wasman dan Wardah Nuroniyah, Hukum Perkawinan Islam di Indonesia, (CV. Mitra 

Utama:Yogyakarta, 2011) 

Yusuf al-Ardabili al-Syafi’i, al-Anwar li A’mal al-Abrar, juz II, (Dar al-Dhiya’, Lil- Nashr wa- al-

Tawzī, 2006) 


