
Jurnal Ilmiah Multidisiplin Terpadu 
Vol 10 No. 1 Januari 2026 

eISSN: 2246-6111 

 

 

338 

TAFSIR AYAT – AYAT AL QUR’AN DAN HADITS TENTANG 

SAINS 
 

Dede Rubai Misbahul Alam1, Indah Puji Rahayu2, Shifwah Nabilah Ufairah3, Sri 

Rahayu4  
dede.rubai@unismabekasi.ac.id1, rindah32@yahoo.co.id2, shifwahnabilah@gmail.com3, 

srirahayu71@guru.smp.belajar.id4  

Universitas Islam 45 
 

ABSTRAK 
Penelitian ini bertujuan mengkaji keterkaitan ayat-ayat Al-Qur’an dan hadis dengan fenomena 

sains modern serta menegaskan bahwa wahyu tidak bertentangan dengan perkembangan ilmu 

pengetahuan. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif berbasis kepustakaan (library research) 

dengan pendekatan tafsir tematik (maudhu’i), yaitu dengan menghimpun ayat-ayat Al-Qur’an dan 

hadis yang relevan dengan tema sains, kemudian dianalisis melalui penafsiran para mufassir dan 

dikontekstualisasikan dengan temuan ilmiah kontemporer. Data primer berupa ayat-ayat Al-Qur’an 

dan hadis, sedangkan data sekunder berasal dari kitab-kitab tafsir, buku ilmiah, dan literatur 

pendukung. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Al-Qur’an dan hadis mengandung banyak 

isyarat ilmiah, seperti tentang proses penciptaan manusia (embriologi), ekspansi alam semesta, 

fungsi gunung, siklus air dan hujan, genetika, peredaran benda langit, serta manfaat madu. Temuan 

ini memperlihatkan bahwa ayat-ayat kauniyah berfungsi sebagai dorongan intelektual untuk 

berpikir, meneliti, dan mengenal kebesaran Allah SWT. Oleh karena itu, integrasi antara ilmu 

agama dan sains menjadi fondasi penting dalam pengembangan keilmuan Islam yang holistik. 

Kata Kunci: Al-Qur’an, Hadits, Sains, Tafsir Tematik, Integrasi Ilmu. 

 

ABSTRACT 
This study aims to examine the relationship between Qur’anic verses and Hadith and modern 

scientific phenomena, and to affirm that revelation is not in contradiction with scientific 

development. This research employs a qualitative library research method using a thematic 

interpretation (maudhu’i) approach, by collecting Qur’anic verses and Hadith related to scientific 

themes, analyzing them based on classical and contemporary exegetical interpretations, and 

contextualizing them with modern scientific findings. Primary data consist of Qur’anic verses and 

Hadith, while secondary data are derived from tafsir literature, scholarly books, and supporting 

academic sources. The findings indicate that the Qur’an and Hadith contain numerous scientific 

indications, including those related to human creation (embryology), the expansion of the 

universe, the stabilizing function of mountains, the water cycle, genetics, the movement of celestial 

bodies, and the benefits of honey. These findings demonstrate that the cosmic verses (ayat 

kauniyah) serve as intellectual stimuli for reflection, scientific inquiry, and recognition of Allah’s 

greatness. Therefore, the integration of religious knowledge and science is essential for the 

development of holistic Islamic scholarship. 

Keywords: Qur’an, Hadith, Science, Thematic Interpretation, Knowledge Integration. 

 

PENDAHULUAN 

Perkembangan sains modern sangat pesat dan memengaruhi kehidupan manusia. 

Sementara itu, Al-Qur’an dan hadis sejak 14 abad yang lalu telah memberikan petunjuk 

dan tanda-tanda ilmiah yang mendorong manusia untuk berpikir dan meneliti alam 

semesta.  Al-Qur’an dalam hal ini tidak dimaksudkan sebagai buku sains, tetapi di 

dalamnya terdapat banyak ayat yang mengarahkan manusia untuk mengamati, meneliti, 

dan memahami fenomena alam sebagai bukti kebesaran Allah SWT. 

 

mailto:dede.rubai@unismabekasi.ac.id1
mailto:rindah32@yahoo.co.id2
mailto:shifwahnabilah@gmail.com3
mailto:srirahayu71@guru.smp.belajar.id4


 
 

339 

Selain itu, pembahasan mengenai hubungan Al-Qur’an, hadis, dan sains penting 

dilakukan untuk menunjukkan bahwa ajaran Islam tidak bertentangan dengan 

perkembangan ilmu pengetahuan modern. Islam justru menempatkan ilmu sebagai fondasi 

kemajuan peradaban. Sejarah mencatat bahwa para ilmuwan Muslim pada masa keemasan 

Islam seperti Ibnu Sina, Al-Khawarizmi, Al-Biruni, dan Ibnu al-Haytham 

mengembangkan sains dengan berlandaskan nilai-nilai Al-Qur’an dan hadis. Mereka 

meyakini bahwa meneliti alam berarti membaca ayat-ayat kauniyah Allah. Oleh karena 

itu, kajian ini diharapkan dapat menghidupkan kembali kesadaran umat Islam bahwa 

penelitian ilmiah bukan hanya aktivitas akademik, tetapi juga bagian dari ibadah dan 

penguatan iman. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Penciptaan Manusia (Embriologi) 

QS. Al-Mu’minun [23]: 12–14 menjelaskan tahap penciptaan manusia: nutfah, 

‘alaqah, mudhghah, tulang, lalu dibungkus daging.1 

نْ طِيْنٍٍۚ  نْسَانَ مِنْ سُلٰلَةٍ م ِ كِيْنٍ 12وَلقَدَْ خَلقَْناَ الِْْ ثمَُّ خَلقَْنَا النُّطْفَةَ عَلقََةً فَخَلقَْنَا   13ثمَُّ جَعَلْنٰهُ نطُْفَةً فِىْ قرََارٍ مَّ

ُ احَْسَنُ الْخٰلِقِيْنََۗ الْعلَقََةَ مُضْغَةً فخََلقَْناَ الْمُضْغَةَ عِظٰمًا فَكَسَوْناَ الْعِظٰمَ لحَْمًا ثمَُّ انَْشَأنْٰهُ خَلْقًا اٰخَرََۗ فَتبَاَ  ١٤رَكَ اللّٰه

Q.S Surat Al-Mu’minun Ayat 12-13 

Dalam Q.S. Al-Mu’minūn menggunakan  beberapa kata yang berbeda dalam 

menjelaskan penciptaan manusia, yakni kata khalaqa (خلق)ja’ala(جعل), danansya’a(أنشاء). 

kata Khalaqa (خلق) berarti ‘mencipta’ atau ‘mengukur’. Biasanya digunakan untuk 

menunjukkan penciptaan dari bahan yang sudah ada sebelumnya maupun bahan yang 

belum ada. Kata  Kalaqa (خلق) menekankan  sisi  kehebatan  Allah  .  Biasanya  khalaqa  

hanya membutuhkan satu objek. 

Sedangkan lafaz ja’ala (جعل) digunakan untuk menunjukkan penciptaan yang  

bahannya  sudah  ada  sebelumnya.  kata Ja’ala (جعل)Artinya ‘menjadikan’, digunakan 

untuk menunjukkan peralihan sesuatu kepada sesuatu yang lain. Lafaz ja’ala ( جعل) 

menekankan manfaat yang muncul dari yang diciptakan itu. Penggunaan lafaz ja’ala(جعل) 

menggunakan dua objek. 

Perlu diingat dalam bahasa Arab bisa juga khalaqa (خلق)dimaknai ja’ala(جعل) 

Contohnya ketika ja’ala (جعل) menggunakan satu objek maka bisa dimaknai khalaqa 

 Contoh ayat (جعل) dan ketika khalaqa menggunakan dua objek maka dimaknai ja’ala(خلق)

di atas khalaqnāan-nuṭfata alaqatan menggunakan dua objek maka diartikan menjadikan. 

Akan tetapi menggunakan lafaz khalaqa (خلق) maka tekanannya adalah kehebatan Allah.2 

Menurut Tantawi bahwa manusia itu diciptakan dari beberapa fase (waktu) yang 

kemudian menjadi air mani, segumpal darah, segumpal daging dan tulang.  

Dalam penulisan ini menjelaskan bahwa Tantawi menunjukkan rasionalitas 

penafsirannya mengenai proses penciptaan manusia yang masuk akal. Dalam bab ini 

proses penciptaan manusia dijelaskan secara biologis dengan tahapan-tahapan yang telah 

disebutkan dalam Al-Qur’a’n. 

Salah satunya pada Al-Qur’a’n surat al-Mu’minu’n. Sementara itu, di surat al-

Mu’minu’n tidak hanya satu penyebutan lafadz saja yang mengarah pada penciptaan. Pada 

ayat 12 dan 13, lafadz yang digunakan Allah dalam menjelaskan penciptaan adalah lafadz 

sulalah dan Nutfah. Sedangkan di ayat 14 ada beberapa lafad antara lain ‘alaqah, 

mudghah, ‘izam dan lahm. Sehingga pada ayat 12,13 dan 14 surat al-Mu’minu’n ini bisa 

dijumpai lafadz penciptaan sebanyak 6 lafad, yaitu: sulalah, Nutfah , ‘alaqah, mudghah, 

 
1 QS. Al-Mu’minun [23]: 12–14. 
2 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an,(Tangerang : PT.Lentera 

Hati, 2021).,339 



 
 

340 

‘izam dan lahm. 

a. Penafsiran QS. Al-Mu’minun ayat 12 

Artinya: dan Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dari suatu saripati 

(berasal) dari tanah.3 Dalam  ayat  tersebut,  Tantawi  mengartikan  bahwa kata sulalah 

memiliki  makna  tanah dan al-insan itu  Adam.  

Maksudnya,  Tantawi menjelaskan bahwa yang diciptakan oleh Allah dari saripati 

tanah adalah Nabi Adam. Kemudian saripati tanah diartikan dengan sari yang bersih 

diantara  sesuatu  yang  kotor.  Saripati  yang  bersih  merupakan  dasar penciptaan Adam. 

Sedangkan pada ayat selanjutnya, Taantawi menjelaskan lafad Nutfah yang berarti 

air mani. Air mani ini merupakan setetes air yang tidak berwarnah dan jernih sebagai asal-

muasal terciptanya manusia setelah Adam. Sehingga di sini ada dua proses penciptaan 

manusia, yaitu pada ayat 12 merujuk pada proses penciptaan Nabi Adam, sedangkan ayat 

berikutnya merujuk pada proses penciptaan keturunan Nabi Adam.4 

Sebagian  mufasir berijtihad  dalam  menentukan  urutan  ayat  yang menyebutkan 

penciptaan Nabi Adam, mereka membagi penciptaannya menjadi tujuh fase sebagai 

berikut:5 

1) Al Qur’an menyatakan bahwa Adam diciptakan min turab yaitu dari tanah. Hal 

ini menunjukan pada awal penciptaanya. 

2) Adam diciptakan min thin yaitu dari tanah, menunjukan campuran tanah dan air. 

3) Adam diciptakan dari hama’ masnun yaitu lumpur hitam, menunjukan tanah yang 

berubah karna pengaruh udara.  

4) Adam diciptakan min thin lazib yaitu tanah liat menunjukan tanah yang siap 

menerima bentuk. 

5) Adam diciptankan min shalshalin min hama’ masnun yaitu tanah liat kering  yang  

berasal  dari  lumpur  hitam,  yang  menunjukan  pada kekeringannya. 

6) Adam diciptakan min shalsalin kalfakhar yaitu dari tanah kering seperti tembikar 

7) Setelah melalui enam tahapan tersebut, Allah memberitahukan bahwa tahapan  

yang  terakhir  adalah  peniupan  roh  kedalamnya.  Dengan demikian 

sempurnalah penciptaanya. 

b. Penafsiran QS. Al-Mu’minun ayat 13 

Dalam ayat Tantawi menjelaskan dengan corak ‘ilmiy nya dalam proses saripati 

tanah tersebut menjadi nutfah proses ini menggambarkan bahwa manusia diciptakan dari 

air mani dan disimpan pada tempat yang sangat terjaga yaitu rahim dan dinamakan dengan 

makin karena terjaganya nutfah padanya sampai waktu melahirka. 

Menurut Tantawi berasal dari air mani antara laki-laki dan perempuan dan 

bercampur didalam keduanya, maka akan terbentuklah  janin.  Dalam  prosesnya,  laki-laki  

menghasilkan  sperma sedangkan perempuan dikenal dengan ovum. Sperma memiliki 

ukurang yang sangat  kecil  sehingga  tidak  bisa  dilihat  oleh  mata  kecuali  dengan 

menggunakan alat yakni mikroskop. Sperma yang dikeluarkan dari laki-laki sekitar 200 

sampai 300 juta sperma. 

Menurut  Tantawi,  mani  mempunyai  kaitan  erat  dengan  tumbuh-tumbuhan yang 

menjadi bahan makanan manusia sehari-hari yang asalnya diproduksi oleh tanah.. 

Makanan itu kemudian diolah dan diproses secara baik oleh mesin canggih yaitu organ-

 
3 PT.INSAN MEDIA PUSTAKA , Al-Fathan the Holy Al Qur’a’n Karim.(Jakarta: CV. Al Fatih Berkah 

Cipta, t.t). 342 
4 Tantawi Jawhari, Al-Jawahir fiTafsir al qur’anal-Karim. Jilid 6, (Mesir: Musthafa al-Bab al-Halabi, 1350 

H),. 93-94 
5  Muhammad Izzuddin Taufiq, DalilAnfus Al Qur’an dan Embriologi(Ayat-Ayat Tentang Penciptaan 

Manusia)(Solo: Tiga Serangkai, 2006), 20 



 
 

341 

organ pencernaan di dalam tubuh manusia. Setalah mengalami pengolahan, makanan 

tersebut menjadi darah yang mengalir pada tubuh manusia.  

Selanjutnya, dari darah diproses lagi hingga menjadi setetes air jernih yang dalam 

ilmu biologi disebut dengan air mani atau dalam bahasa arab disebut nutfah. Nutfah inilah 

yang nantinya akan menjadi cikal bakal Bani Adam keturunan Nabi Adam.6 

Dalam penjelasan ilmu sains dan Al Qur’an bahwa saripati tadi berubah menjadi 

nutfah melalui proses metabolisme, Kata nutfah diterjemahkan sejumlah amat kecil bagian 

dari total volume suatu zat. Kata ini terdapat sebelas kali dalam al-Quran. Kata tersebut 

berasal dari kata kerja bahasa Arab yang berarti jatuh bertitikatau menetes yang berasal 

dari akar kata yang berarti mengalir.7 

Nutfah dalam bahasa Arab berarti sejumlah kecil (sperma). Dengan kata lain 

sejumlah sangat kecil cairan yang merupakan arti kedua kata tersebut yaitu setetes air.Dari 

sini dapat dipahami bahwasanya nutfah adalah bagian terkecil sel reproduksi laki-laki dan 

perempuan, bukan seluruhnya 

Dalam surat al-Qiyamah ayat 37-39 telah dijelaskan bahwa ‘manusia dahulu berasal 

dari mani yang ditumpahkan (kedalam rahim) kemudian mani itu   menjadi   segumpal   

darah,   lalu   Allah   menciptakannya,   dan menyempurnakannya, lalu Allah menjadikan 

dari padanya sepasang laki-laki dan perempuan’. 

Ayat tersebut menjelaskan bahwasanya Allah menciptakan manusia berjenis  lelaki  

dan  perempuan  dari  setitik  air.  Kemudian  ilmu  Sains menjelaskan  Sperma  terdiri  

atas  23  kromosom,  dimana  1  kromosom menentukan jenis kelamin embrio atau dalam 

bahasa yang lain disebut hemikromosom. Kromosom  di  ovum  selalu  X.  Bila  

kromosom  Y bercampur dengan kromosom X dari ovum akan menjadi laki laki (XY), 

bila sperma X bercampur dengan X ovum akan menjadi jenis kelamin perempuan (XX). 

Setelah terjadi pembuahan, zygote yang terbentuk akan membelah diri menjadi dua, 

empat, delapan, enam belas sel. Dalam kurun waktu kurang lebih 30 jam akan tercapai 

tingkat dua sel, tingkat empat sel akan tercapai dalam 40-50 jam. Seterusnya pembelahan 

berjalan terus menjadi 8 sel, 12 sel seterusnya sampai pada tingkat yang disebut morula. 

Zygote yang sementara mengalami pembelahan sel berjalan menuju ke dalam uterus, 

dan pada waktu  tiba  di  uterus  sudah  dalam  tingkat morula. Perkembangan berikutnya 

pada tingkat morula, akan terbentuk ruangan-ruangan kecil yang berisi cairan. Sampai 

pada tingkat blastokista dan blastula ini masih dinamakan nutfah, karena dalam artian 

bahasa nutfah adalah setetes yang dapat membasahi. Secara logika nutfah adalah sebuah 

sel yang terus berdiferensiasi8 

c. Penafsiran QS. Al-Mu’minun ayat 14 

Artinya:  kemudian air mani itu Kami jadikan segumpal darah, lalu segumpal darah 

itu Kami jadikan segumpal daging, dan segumpal daging itu Kami jadikan tulang 

belulang, lalu tulang belulang itu Kami bungkus dengan daging. kemudian Kami jadikan 

Dia makhluk yang (berbentuk) lain. Maka Maha sucilah Allah, Pencipta yang paling baik. 

Di dalam Q.S Al-Mu’minun ayat 14 Allah menggunakan 4 lafad penciptaan secara 

berurutan, yaitu kata ‘alaqah, mudghah, ‘izam dan lahm. Pada ayat ini, proses penciptaan 

manusia diawali dengan kata ‘alaqah yang berarti gumpalan darah yang telah mengeras. 

Tantawi menjelaskan dalam tafsirnya ‘al aqahini ditafsirkan dengan sepotong darah yang 

telah mengeras dan menempel pada dinding rahim seorang ibu.9 

 

 
6 Tantawi Jawhari, Al-Jawahir fi Tafsir Al-Qura’n Al-Karim, (Mesir: Mustafa al-Babi al-halbi, 1347 H), 94 
7 Munawir, Al Munawir Kamus Arab Indonesia, 1432 
8 T.W Sadler, Embriologi Kedokteran Langman,Edisi 7,(Jakarta: EGC, 2000), 33 
9 Tantawi Jawhari, Al-Jawahir fi Tafsir..., Jilid 6, 94. 



 
 

342 

Oleh para ilmuwan, khususnya ahli embriologi menjelaskan bahwa setelah 

bertemunya sel sperma dan ovum di dalam rahim maka terbentuklah sebuah Nutfah yang 

bergerak dan menggantung di dinding rahim, inilah yang disebut di dalam Al Qur’an 

sebagai ‘alaqah.10 

Kata ‘Alaqoh dari sisi bahasa Arab memiki arti tigayaitu : lintah, sesuatu yang 

tergantung, segumpal darah. Ternyata tiga makna yang terkandung di dalam kata 

’Alaqohini tidak ada yang menyelisihi fakta ilmiah sedikitpun. ‘Alaqoh bermakna sebagai 

lintah, Ini adalah deskripsi yang tepat bagi embrio manusia sejak berusia 8 sampai 23 hari 

ketika menempel  di endometrium pada uterus,  serupa  sebagaimana  lintah menempel di 

kulit.  

Serupa juga dengan lintah yang mendapatkan darah dari inangnya,  embrio  manusia  

juga  memperoleh  darah  dari endometrium deciduassaathamil. Hal tersebut sangat luar 

biasa bagaimana embrio yang berumur 23-24 hari bisa menyerupai seekor lintah. Ketika 

membandingkan lintah air tawar dengan embrio pada tahap ‘alaqoh,  

Profesor Moore, menemukan kesamaan yang banyak pada keduanya. Beliau 

berkesimpulan bahwa embrio selama tahap ‘alaqoh memiliki penampakan yang sangat 

mirip dengan lintah. Arti kedua, ‘alaqoh adalah ‘sesuatu yang tergantung, dan hal ini 

adalah apa yang dapat kita lihat pada penempelan embrio di uterus selama tahap ‘alaqoh. 

Dan ini adalah suatu fakta ilmiah. Arti ketiga adalah ‘segumpal darah’.  

 Hal ini signifikan untuk diamati sebagaimana pernyataan Profesor Moore, bahwa 

embrio selama tahap ‘alaqoh mengalami  peristiwa  internal  yang  sudah  dikenal,  seperti 

pembentukan darah pada pembuluh tertutup, sampai siklus metabolisme selesai di 

plasenta. Selama tahap ‘alaqoh, darah ditangkap di dalam pembuluh tertutup dan inilah 

alasan mengapa embrio memiliki penampakan seperti gumpalan darah. Ketiga deskripsi 

tersebut secara mengagumkan disodorkan oleh satu kata yaitu ‘alaqoh dalam al-Qur’an.11 

Menurut  Tantawi  fase  perkembangan  manusia  dalam  Al-Qur’an merupakan 

kuasa Allah Pada awalnya di dalam Al-Qur’an ungkapan yang menjelaskan mudghah 

(segumpal daging) tidak sempurna dan kemudian pada  perkembangan  selanjutnya  

disempurnakan  sedemikian  rupa. Maksudnya adalah bahwa manusia pada awalnya 

diciptakan seperti hewan anjing,  kura-kura,  burung,  dan  hewan lainnya  kemudian  

manusia disempurnakan penciptaannya, sehingga menjadi makhluk dalam bentuk yang 

paling baik.  

Dan Tantawi juga mempertegas bahwa ketika manusia ingin mencapai derajat yang 

lebih tinggi atau kedudukan yang lebih mulia, maka mereka harus melalui fase-fase yang 

lebih rendah terlebih dahulu baik itu yang berkaitan dengan urusan dunia terutama 

masalah agama. Menurut Tantawi dalam pembahasan mudghah ada pengajaran dan moral 

yang dapat difahami dalam hal penciptaan. Manusia sejak lahir itu mempunyai 

kekurangan seperti tidak dapat melihat,tuli, dan sebagainya dan itu juga merupakan hukum 

Allah , dan hal tersebut terjadi sudah sejak dalam kandungan atau pun setelah di dunia. 

Bisa saja hal-hal tersebut sudah hukum atau aturan dari Allah. Kekurangan-kekurangan 

tersebut hanya sedikit orang yang dapat memahaminya.12 

Dalam potongan ayat selanjutnya dari surat al-Mu’minun ayat 14 paparkan juga 

lafaz  عظاما‘(iz}am,) yakni tulang belulang. Tulang merupakan organ yang sangat penting 

dalam tubuh manusia. Tulang memberikan bentuk dan menopang tubuh manusia.  

Setelah tulang, dibalutlah lagi dengan daging. Fase ini terjadi kira-kira pada minggu 

kelima dan keenam umur janin. Seperti yang dikutip Muhammad Izzudin Taufiq, bahwa 

 
10 Departemen Agama RI, al-Quran dan Tafsirnya, Jilid V, (Jakarta: Lentera Abadi, 2010), 476. 
11 Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol 3, No. 2 Oktober 2022. 
12 Tantawi Jawhari, Al-Jawahir fi Tafsir..., Jilid 6, 94. 



 
 

343 

terjadi perkembangan yang sangat penting pada minggu-minggu ini. Anggota tubuh yang 

telah  nampak pada minggu sebelumnya mulai berkembang. 

 Perkembangan yang terjadi misalnya pertumbuhan kaki, paha, telapak kaki, jari dan 

tangan. Setelah fase daging kemudian Allah menyatakan bahwa daging tersebut akan 

dijadikan tulang belulang kemudian dibungkus lagi dengan daging. Dengan selesainya 

masa pembalutan tulang dengan otot dan daging, maka bentuk manusia semakin jelas. 

Bagian-bagian embrio yang semula terpisah-pisah telah terhubung. Seiring dengan 

selesainya fase pembentukan otot, embrio manusia pun mulai bergerak. Pertama tulang 

terbentuk sebagaimodel  kartilago  (tulang  rawan)  dan  otot  (daging)  berkembang 

menyelimutinya dari mesodermal somatik13 

d. Konsep perkembangan Embrio Menurut Sains  

Manusia diciptakan Allah Swt. sebagai makhluk yang mulia, walaupun dalam 

penciptaannya menggunakan bahan dasar tanah. Kandungan yang terdapat di dalam tanah 

sendiri memiliki beberapa unsur kimia yaitu oksigen (O₂), Air (H₂O), aluminium, asam 

amino, karbon, asam karbon, dan silikat (SiO₂). Selanjutnya seluruh zat tersebut diserap 

oleh tanaman. Sedangkan tanaman sendiri mengandung magnesium, kalium, zink, cobalt, 

natrium, kalsium, phosphor, dan zat besi yang mana semua unsur tersebut dibutuhkan oleh 

tubuh manusia dalam proses spermatogenesis atau memproduksi sel gamet jantan 

(spermatozoa). (Rosyidah 2021) 

Embriologi yang merupakan sebutan ilmu yang mempelajari tentang pertumbuhan 

dan perkembangan janin di dalam rahim. Salah satu cabang dari ilmu biologi yang 

membahas berbagai hal yang berhubungan dengan proses awal terbentuknya janin 

manusia. Berawal dari sel tunggal hingga berkembang menjadi bayi yang sempurna dalam 

perut ibunya. 

Pengetahuan dasar dalam ilmu embriologi menjabarkan tentang tiga fase kejadian 

manusia, yaitu dua setengah minggu yang pertama adalah fase pra-embrionik, kemudian 

dua setengah minggu yang pertama sampai akhir minggu kedelapan adalah fase 

embrionik, dan akhir minggu kedelapan hingga lahir adalah fase janin atau fetus. (Sam 

2021) 

Pada fase pra-embrionik bermula dari proses fertilisasi yang Al-Qur’an 

menyebutnya dengan nama nuthfah hingga menjadi zigot. Kemudian zigot tersebut 

membelah diri yang dalam ilmu biologinya disebut mitosis dan berkembang menjadi 

morula (kumpulan sel yang berbentuk bola) yang menempel pada dinding rahim (uterus). 

Selanjutnya pada fase embrionik, zigot sudah bisa disebut morula. Morula mengalami 

perkembangan selama lima setengah minggu dari fase blastulasi, gastrulasi hingga 

membentuk tiga lapisan sel. Lanjut pada fase janin atau fetus embrio sudah berbentuk bayi 

dan menuju kesempurnaan wujud bayi manusia. (Sam 2021)14 

e. Hadis tentang Embriologi  

ادِقُ المَصْدوُْقُ   إِنَّ أحََدكَُمْ يجُْمَعُ خَلْقهُُ فِيْ بطَْنِ  :عَنْ عَبْدِ اللهِ بنِ مَسْعوُْدْ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: حَدَّثنََا رَسُوْلُ اللهِ صلى الله عليه وسلم وَهُوَ الصَّ

هِ أرَْبعَِيْنَ يوَْمَاً نطُْفَةً، ثمَُّ يكَُوْنُ عَلقََةً مِثْلَ ذلَِكَ، ثمَُّ يكَُوْنُ مُضْغَةً مِثْلَ ذلَِكَ،ثمَُّ يُ  وْحَ، وَيؤَْمَرُ  أمُِِّ رْسَلُ إِليَْهِ المَلكَُ فيَنَفخُُ فيِْهِ الرٌّ

كُمْ ليَعَْمَلُ بعِمََلِ أهَْلِ الجَنَّةِ حَتَّى مَا يكَُوْنُ  بِأرَْبَعِ بِكَتبِْ رِزْقِهِ وَأجََلِهِ وَعَمَلِهِ وَشَقِيٌّ أوَْ سَعِيْدٌ. فوََالله الَّذِي لاَ إِلَهَ غَيْرُهُ إِنَّ أحََدَ 

عَمَلِ أهَْلِ النَّارِ حَتَّى مَايكَُونُ بيَْنَهُ وَبيَْنهََا  بيَْنَهُ إلاذِرَاعٌ فيَسَْبقُِ عَليَْهِ الكِتاَبُ فَيعَْمَلُ بِعمََلِ أهَْلِ النَّارِ فيََدْخُلهَُا، أحََدكَُمْ ليَعَْمَلُ بِ 

 "إلا ذِرَاعٌ فيَسَْبقُِ عَليَْهِ الكِتاَبُ فيَعَْمَلُ بعِمََلِ أهَْلِ الجَنَّةِ فيََدْخُلهَُا

 رواه البخاري ومسلم  

 

Dari Abdullah bin Mas'ud radhiyallahu 'anhu, ia berkata: Rasulullah صلى الله عليه وسلم, yang 

 
13 Maurice Bucaille, Dari Mana Manusia Berasal? Antara Sains, Bibel dan Al Quran, 342 
14 Sholikhul Hdi, ibihtafsir.id. komparasi al-quran dan sains dalam konsep perkembangan embrio, 2024.  



 
 

344 

merupakan al-ṣādiq al-maṣdūq (orang yang jujur dan beriman), meriwayatkan kepada 

kami: 

Sesungguhnya, penciptaan masing-masing dari kalian dikumpulkan di dalam rahim 

ibunya selama empat puluh hari dari setetes cairan ( nutfah ), kemudian menjadi 

segumpal darah ( ʿalaqah ) seperti itu, kemudian menjadi segumpal daging ( muḍghah ) 

seperti itu. Kemudian Allah mengutus seorang malaikat kepadanya, dan meniupkan ruh ke 

dalamnya, dan dia diperintahkan dengan empat hal: untuk menuliskan rezekinya ( rizq ), 

amalnya ( ʿamal ), umurnya ( ajal ), dan apakah dia akan celaka atau diberkati. Demi 

Allah, yang tidak ada Tuhan selain-Nya, salah seorang dari kalian melakukan perbuatan 

penduduk surga hingga hanya ada satu hasta antara dia dan surga, kemudian takdir 

menimpanya, dan dia melakukan perbuatan penduduk neraka, dan kemudian masuk ke 

dalamnya. Dan salah seorang dari kalian melakukan perbuatan penduduk neraka hingga 

hanya ada satu hasta antara dia dan surga, kemudian takdir menimpanya, dan dia 

melakukan perbuatan penduduk neraka. amal perbuatan penduduk surga, maka mereka 

pun masuk ke dalamnya. 

2. Alam Semesta yang Mengembang (Ekspansi Universe) 

انَِّا لَمُوْسِعوُْنَ   وَالسَّمَاۤءَ بنَيَْنٰهَا بِايَْىدٍ وَّ

Ayat Al-Qur’an: QS. Adz-Dzariyat : 47 

“Dan langit itu Kami bangun dengan kekuatan, dan sesungguhnya Kami benar-benar 

meluaskannya.” 

Ilmuan modern menemukan bahwa universe is expanding (alam semesta 

mengembang). 

Hadits Terkait 

Tidak ada hadits yang menyebut ekspansi alam semesta secara eksplisit, tetapi ada 

hadits yang menunjukkan kebesaran langit dan penciptaan, misalnya: 

ِ صلى الله عليه وسلم  :عَنْ أبَِي ذرَ ٍ رضي الله عنه قاَلَ   :قَالَ رَسُولُ اللَّّٰ

ِ إِلَّْ كَحَلْقَةٍ مُلْقَاةٍ فِي فلَاَةٍ وَفَضْلُ الْعرَْ " ِ كَفضَْلِ الْفلََاةِ  مَا السَّمَاوَاتُ السَّبْعُ وَالْْرََضُونَ السَّبْعُ فِي الْكُرْسِي  شِ عَلىَ الْكُرْسِي 

 "عَلىَ الْحَلْقَةِ 

Artinya: 

“Tujuh langit dan tujuh bumi jika dibandingkan dengan Kursi (Allah) hanyalah seperti 

cincin yang dilempar di padang pasir. Dan keutamaan ‘Arsy atas Kursi seperti padang 

pasir dibanding cincin itu.” 

3. Gunung sebagai Penstabil Bumi (Geologi) 

الْجِبَالَ اوَْتاَدًا   ٦الََمْ نجَْعلَِ الْْرَْضَ مِهٰدًاۙ   ٧ وَّ

Ayat Al-Qur’an: QS. An-Naba’ 6–7 

“Bukankah Kami telah menjadikan bumi sebagai hamparan, dan gunung-gunung 

sebagai pasak?” 

Hadits Terkait 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم pernah bersabda tentang fungsi gunung: 

ُ عَنْهُمَا قاَلَ  ِ صلى الله عليه وسلم  :رُوِيَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّّٰ ُ الْْرَْضَ جَعلََتْ تمَِيدُ فخََلقََ الْجِباَلَ فأَلَْقاَهَا  "  :قاَلَ رَسُولُ اللَّّٰ ا خَلقََ اللَّّٰ لَمَّ

تْ   ( رواه الطبراني في المعجم الكبير والبيهقي في شعب الإيمان)   "عَليَْهَا فاَسْتقَرََّ

“Ketika Allah menciptakan bumi, bumi bergoncang. Maka Allah menjadikan 

gunung-gunung di atasnya, sehingga bumi pun menjadi stabil.” (HR. Thabrani) 

Sains modern menyebut gunung memiliki akar dan membantu stabilitas tektonik 

tertentu. 

4. Hujan dan Siklus Air 

َ انَْزَلَ مِنَ السَّمَاۤءِ مَاۤءً فَسَلَكَهٗ ينَاَبيِْعَ فىِ الْْرَْضِ ثمَُّ يخُْرِجُ بِهٖ زَرْعًا مُّ  ا ثمَُّ الََمْ ترََ انََّ اللّٰه خْتلَِفاً الَْوَانهُٗ ثمَُّ يهَِيْجُ فتَرَٰىهُ مُصْفرًَّ

 
ࣖ
 ٢١يجَْعلَهُٗ حُطَامًاَۗ انَِّ فِيْ ذٰلِكَ لذَِكْرٰى لِْوُلِى الْْلَْباَبِ



 
 

345 

Ayat Al-Qur’an: QS. Az-Zumar 21 

Tidakkah engkau memperhatikan bahwa Allah menurunkan air (hujan) dari langit, 

lalu Dia mengalirkannya menjadi sumber-sumber air di bumi. Kemudian, dengan air itu 

Dia tumbuhkan tanam-tanaman yang bermacam-macam warnanya, kemudian ia menjadi 

kering, engkau melihatnya kekuning-kuningan, kemudian Dia menjadikannya hancur 

berderai. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat pelajaran bagi ulul  

albab. 

Hadits Terkait :  

Rasulullah صلى الله عليه وسلم berdoa ketika hujan:  ِوَرَحْمَتِه ِ  مُطِرْنَا بفَِضْلِ اللّٰه

“Kami diberi hujan karena karunia dan rahmat Allah.” (HR. Muslim) 

Ada pula hadits: 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم berdoa ketika hujan:  ً  اللَّهُمَّ صَيِِّباً نَافعِا

 “Ya Allah, turunkan hujan yang membawa manfaat.” (HR. Bukhari) 

Hadits ini sering dikaitkan dengan fenomena perubahan lingkungan dan degradasi 

iklim. 

5. Pembagian Jenis Kelamin (Genetika) 

وْجَيْنِ الذَّكَرَ وَالْْنُْثٰى  ٤٦ مِنْ نُّطْفَةٍ اذِاَ تمُْنٰىۙ ٤٥وَانََّهٗ خَلقََ الزَّ  

Ayat Al-Qur’an: QS. An-Najm 45–46 

“Dan bahwasanya Dialah yang menciptakan laki-laki dan perempuan, dari setetes 

mani apabila dipancarkan.” 

Menunjukkan penentuan jenis kelamin yang berasal dari nutfah laki-laki. 

Hadits Terkait 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda: 

“Jika air lelaki mendahului (mendominasi), maka anak akan menyerupai lelaki, jika 

air perempuan mendahului, maka anak menyerupai perempuan.” (HR. Muslim) 

Para ulama mengaitkan hadits ini dengan kontribusi sperma dan ovum dalam 

menentukan sifat keturunan. 

6. Peredaran Benda Langit (Astronomi) 

الْعلَِيْمَِۗ  الْعزَِيْزِ  تقَْدِيْرُ  ذٰلِكَ  لَّهَاَۗ  لِمُسْتقَرَ ٍ  تجَْرِيْ  الْقدَِيْمِ   ٣٨ وَالشَّمْسُ  كَالْعرُْجُوْنِ  عَادَ  حَتهى  مَناَزِلَ  قدََّرْنٰهُ  لَْ  ٣٩وَالْقَمَرَ 

بَغِيْ لهََآ انَْ تدُْرِكَ الْقَمَرَ وَلَْ الَّيْلُ سَابقُِ النَّهَارَِۗ وَكُلٌّ فِيْ فلَكٍَ يَّسْبَحُوْنَ 
 ٤٠الشَّمْسُ ينَْْۢ

Ayat Al-Qur’an: QS. Yasin 38–40 

38. Suatu tanda juga atas kekuasaan Allah bagi mereka adalah) matahari yang 

berjalan di tempat peredarannya. Demikianlah ketetapan (Allah) Yang Mahaperkasa lagi 

Maha Mengetahui.  

39. (Begitu juga) bulan, Kami tetapkan bagi(-nya) tempat-tempat peredaran 

sehingga (setelah ia sampai ke tempat peredaran yang terakhir,) kembalilah ia seperti 

bentuk tandan yang tua. 

40. Tidaklah mungkin bagi matahari mengejar. 

Hadits Terkait 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda: فَإنَِّهَا تذَْهَبُ حَتَّى تسَْجُدَ تحَْتَ الْعَرْشِ , فتَسَْتأَذِْنَ فيَؤُْذنََ لهََا 

“Matahari pergi hingga ia bersujud di bawah ‘Arsy dan meminta izin untuk terbit…”  (HR. 

Bukhari) 

Ulama memahami hadits ini sebagai gambaran metaforis tentang keteraturan dan 

ketaatan kosmik kepada perintah Allah. Cocok dengan pengetahuan astronomi modern 

bahwa tidak ada benda langit yang diam. 

7. Lebah dan Produksi Madu (Biologi) 

ا يَعْرِشُوْنَۙ  مِنَ الشَّجَرِ وَمِمَّ ثمَُّ كُلِيْ مِنْ كُل ِ الثَّمَرٰتِ فَاسْلكُِيْ   ٦٨  وَاوَْحٰى رَبُّكَ الَِى النَّحْلِ انَِ اتَّخِذِيْ مِنَ الْجِباَلِ بيُوُْتاً وَّ

 فيِْهِ شِفاَۤءٌ لِ لنَّاسَِۗ انَِّ فِيْ ذٰلِ 
 
خْتلَِفٌ الَْوَانهُٗ يَةً ل ِقوَْمٍ يَّتفََكَّرُوْنَ سُبلَُ رَب كِِ ذلُلًُاَۗ يخَْرُجُ مِنْ بطُُوْنهَِا شَرَابٌ مُّ  ٦٩ كَ لَْٰ

Ayat Al-Qur’an: QS. An-Nahl 68–69 



 
 

346 

68. “Dan Tuhanmu mewahyukan kepada lebah: “Buatlah sarang-sarang di bukit-

bukit, di pohon-pohon kayu, dan di tempat-tempat yang dibikin manusia. kemudian 

makanlah dari tiap-tiap (macam) buah-buahan dan tempuhlah jalan Tuhanmu yang telah 

dimudahkan (bagimu).” 

69. “Dari perut lebah itu ke luar minuman (madu) yang bermacam-macam 

warnanya, di dalamnya terdapat obat yang menyembuhkan bagi manusia. Sesungguhnya 

pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda (kebesaran Tuhan) bagi orang-orang 

yang memikirkan” 

Ringkasan penjelasan Ibnu Katsîr mengenai ayat ini: 

a. Makna “wahyu” kepada lebah 

Ibnu Katsîr menjelaskan bahwa wahyu di sini bukan wahyu syariat, tetapi wahyu 

berupa ilham dan petunjuk insting alami yang Allah tanamkan pada lebah untuk: 

• Membuat sarang di gunung, pohon, dan bangunan manusia 

• Menyusun kehidupan secara teratur dan rapi 

• Bekerja secara terorganisir dalam menghasilkan madu  

Ini adalah bentuk petunjuk langsung dari Allah kepada makhluk-Nya. 

Artinya, lebah diberi kemampuan secara alami (insting) tanpa belajar, tetapi mampu 

melakukan pekerjaan yang sangat rumit dan rapi. 

b. Lebah memakan berbagai sari buah 

Ibnu Katsîr mengatakan bahwa lebah diperintahkan untuk: “ ِالثَّمَرَات كُلِِّ   memakan — ”مِنْ 

sari dari berbagai buah-buahan dan bunga-bungaan 

Nektar yang dikumpulkan lebah dari berbagai jenis tumbuhan inilah yang 

menyebabkan warna madu berbeda-beda, tergantung dari: 

• Jenis bunga yang dihisap 

• Tempat hidup lebah 

• Musim 

Inilah maksud dari: " ُُمُخْتلَِفٌ ألَْوَانه" (bermacam-macam warnanya) 

c. Madu sebagai obat 

Ibnu Katsîr menegaskan bahwa pada madu terdapat: “ ِلِلنَّاس شِفَاءٌ   didalamnya ada — ”فيِهِ 

obat bagi manusia 

Beliau menguatkan dengan kisah dalam hadits sahih: 

• Ada seorang sahabat yang datang kepada Rasulullah صلى الله عليه وسلم karena saudaranya sakit 

perut 

• Rasulullah bersabda: “Berilah dia madu” 

• Setelah diberi madu berkali-kali, akhirnya sembuh 

Ini menunjukkan bahwa madu adalah salah satu obat alami yang Allah beri 

kepada manusia. 

Namun Ibnu Katsîr juga menjelaskan bahwa: 

• Madu bukan obat untuk semua penyakit 

• Tetapi sangat bermanfaat untuk banyak penyakit (pencernaan, daya tahan tubuh, 

luka, dll) 

d. Tanda kebesaran Allah 

Di akhir ayat Allah berfirman:“Sesungguhnya pada yang demikian itu terdapat 

tanda bagi orang yang berpikir” Menurut Ibnu Katsîr, yang dimaksud tanda (آية) adalah: 

• Keajaiban penciptaan lebah 

• Cara hidup lebah yang sangat teratur 

• Proses keluarnya madu 

• Manfaat besar untuk manusia 

 



 
 

347 

Semua ini adalah bukti kekuasaan, kebijaksanaan, dan kasih sayang Allah. 

Dari Surah An-Nahl ayat 68–69, Ibnu Katsîr menegaskan bahwa: 

1. Lebah bergerak karena ilham dari Allah 

2. Lebah memilih tempat dan makanan atas petunjuk Tuhan 

3. Madu adalah karunia Allah yang menyembuhkan 

4. Semua ini adalah bukti kebesaran Allah bagi orang-orang yang berpikir 

Dalam Surah An-Nahl ayat 68–69, Allah menjelaskan tentang wahyu yang diberikan 

kepada lebah (النحل). Menurut penafsiran Ibnu Katsîr, kata wahyu dalam ayat ini bukan 

wahyu syariat, melainkan ilham dan naluri (insting alami) yang Allah tanamkan 

kepada lebah agar mampu membuat sarang dan menjalankan fungsinya tanpa belajar 

secara formal.15 

Allah memerintahkan lebah untuk membuat sarang di gunung, pepohonan, dan 

bangunan buatan manusia. Hal ini menunjukkan bahwa lebah dibimbing langsung oleh 

Allah dalam memilih tempat hidup dan cara bertahan hidupnya16. 

Lebah kemudian diperintahkan untuk memakan nektar dari berbagai macam 

tumbuh-tumbuhan dan bunga-bungaan. Dari nektar tersebut, Allah menciptakan madu 

yang berbeda warna dan rasanya, sesuai dengan jenis tanaman yang dihisap oleh 

lebah17 . Perbedaan warna madu ini menunjukkan kekuasaan dan kebijaksanaan Allah 

dalam menciptakan keragaman di alam semesta.18 

Dalam ayat ini Allah juga berfirman: “Di dalamnya (madu) terdapat obat bagi 

manusia.”Ibnu Katsîr menafsirkan bahwa madu memang memiliki banyak manfaat 

penyembuhan bagi berbagai penyakit, khususnya penyakit yang berhubungan dengan 

pencernaan dan kelemahan tubuh. Beliau menguatkan tafsir ini dengan sebuah hadits 

sahih, ketika Rasulullah صلى الله عليه وسلم menyuruh seorang sahabat untuk memberikan madu kepada 

saudaranya yang sakit perut hingga akhirnya sembuh.19 

Akan tetapi, Ibnu Katsîr menjelaskan bahwa madu bukanlah obat untuk semua 

penyakit, tetapi merupakan salah satu bentuk rahmat Allah yang memiliki banyak 

manfaat kesehatan20. 

Di akhir ayat, Allah menyebutkan bahwa semua fenomena ini merupakan tanda 

kebesaran-Nya bagi orang-orang yang berpikir. Ibnu Katsîr menjelaskan bahwa 

penciptaan lebah, sistem hidupnya yang rapi, serta manfaat madu merupakan bukti nyata 

atas kekuasaan dan kebijaksanaan Allah bagi orang yang mau merenungkan ciptaan-

Nya21. 

Penelitian modern membuktikan bahwa madu memiliki sifat antibakteri dan 

antioksidan, sesuai dengan firman Allah dalam Al-Qur’an. Begitu pula teori tentang orbit 

planet dan tahap pembentukan embrio membuktikan kebenaran isyarat ilmiah dalam Al-

Qur’an. 

Hal ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an selaras dengan sains dan tidak bertentangan 

dengannya. 

Hadits Terkait 

Nabi صلى الله عليه وسلم bersabda:  

ُ عَنْهُمَا قاَلَ  ِ صلى الله عليه وسلم :عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّّٰ  إنَِّ أمَْثلََ الدَّوَاءِ الْحِجَامَةُ وَالْعَسَلُ  قاَلَ رَسُولُ اللَّّٰ

 
15 Ibnu Katsîr, Tafsîr al-Qur’ân al-‘Azhîm, Juz 4, tafsir Surah An-Nahl ayat 68. 
16 Ibid 
17 Ibid., tafsir Surah An-Nahl ayat 69 
18 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, Bandung: Mizan, 2013, hlm. 286. 
19 HR. Bukhari, Kitab at-Thibb, باب الدواء بالعسل. 
20 Ibnu Katsîr, Tafsîr al-Qur’ân al-‘Azhîm, Juz 4. 
21 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsîr al-Munîr, Juz 14, hlm. 245. 



 
 

348 

Artinya: 

Dari Ibnu ‘Abbas radhiyallahu ‘anhuma, Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda: “Sesungguhnya sebaik-

baik obat adalah bekam dan madu.”22 

Diperkuat oleh penelitian modern tentang antibakteri dan antioksidan madu. 

8. Astronomi – Peredaran Matahari dan Bulan 

الْعَلِيْمَِۗ  الْعزَِيْزِ  تقَْدِيْرُ  ذٰلِكَ  لَّهَاَۗ  لِمُسْتقَرَ ٍ  تجَْرِيْ  الْقدَِيْمِ  ٣٨ وَالشَّمْسُ  كَالْعرُْجُوْنِ  عَادَ  حَتهى  مَناَزِلَ  قدََّرْنٰهُ  لَْ   ٣٩  وَالْقَمَرَ 

بَغِيْ لهََآ انَْ تدُْرِكَ الْقَمَرَ وَلَْ الَّيْلُ سَابقُِ النَّهَارَِۗ وَكُلٌّ فِيْ فلَكٍَ يَّسْبَحُوْنَ 
 ٤٠ الشَّمْسُ ينَْْۢ

Ayat: QS. Yasin 38–40 

مِنْهَا  فإَِنَّهَا تذَْهَبُ حَتَّى تسَْجُدَ تحَْتَ الْعَرْشِ, فتَسَْتأَذِْنَ فيَؤُْذنََ لهََا, وَيوُشِكُ أنَْ تسَْجُدَ فلََا يقُْبلََ   

Hadits: Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda “Sesungguhnya matahari itu pergi hingga bersujud di 

bawah ‘Arsy, lalu meminta izin (kepada Allah), dan diizinkan baginya (untuk kembali 

terbit)….” 

Para ulama menjelaskan ini metaforis, menunjukkan keteraturan sistem kosmik. 

Penjelasan Ilmiah: Bulan mengelilingi bumi, bumi dan matahari berada dalam 

orbitnya masing-masing dalam galaksi. 

9. Meteorologi – Siklus Air & Hujan 

َ انَْزَلَ مِنَ السَّمَاۤءِ مَاۤءً فَسَلَكَهٗ ينَاَبيِْعَ فىِ الْْرَْضِ ثمَُّ يخُْرِجُ بِهٖ زَرْعًا مُّ  ا ثمَُّ الََمْ ترََ انََّ اللّٰه خْتلَِفاً الَْوَانهُٗ ثمَُّ يهَِيْجُ فتَرَٰىهُ مُصْفرًَّ

 ٢١ عيجَْعلَهُٗ حُطَامًاَۗ انَِّ فِيْ ذٰلِكَ لذَِكْرٰى لِْوُلِى الْْلَْباَبِ 

Ayat: QS. Az-Zumar 21 

Air turun dari langit, menghidupkan bumi, dan kembali naik melalui proses yang 

berulang – ulang menunjukkan siklus air. 

Hadits: Nabi صلى الله عليه وسلم membaca doa ketika hujan:  ً  اللَّهُمَّ صَيِِّباً نَافعِا

Ya Allah, turunkanlah hujan yang bermanfaat.” (HR. Bukhari) 

Hadits lain: 

“Tidaklah bertambah satu tahun kecuali hujannya berkurang.” (HR. Thabrani)  

Penjelasan Ilmiah: Siklus air melibatkan evaporasi, kondensasi, presipitasi, dan 

infiltrasi. 

Kajian Tafsir Qs.Az-Zumar ayat 21 yang membahas Siklus Air dan Hujan 

1. Dalam Tafsir al-Marāghī, ayat ini menegaskan bahwa Allah menurunkan air hujan 

sebagai sumber kehidupan bagi bumi dan manusia. Al-Marāghī menjelaskan bahwa air 

hujan masuk ke dalam tanah dan menjadi mata air yang kemudian mengalir di sungai 

dan lembah23. 

Al-Marāghī juga menjelaskan bahwa fenomena ini merupakan bukti kekuasaan Allah: 

a. air yang sama dapat menghasilkan tumbuhan dengan warna, bentuk, dan manfaat 

yang berbeda24, 

b. tanaman kemudian melewati fase pertumbuhan, menguning, hancur, sebagai 

gambaran siklus kehidupan25. 

Tafsir ini menyebut proses penguapan, pembentukan awan, dan turunnya hujan 

sebagai mekanisme alam yang menjadi tanda kebesaran Allah 26 . Walaupun tidak 

sepenuhnya ilmiah modern, tafsir ini sudah mengarah pada konsep siklus air. 

2. Dalam Kitab Tafsir al-Manār karya Rasyid Ridha. Pada ayat ini, beliau memaparkan 

bahwa proses turunnya hujan adalah bagian dari sunnatullah, yaitu hukum alam yang 

Allah tetapkan. 

 
22 Muhammad bin Ismā‘īl al-Bukhārī, Shahīh al-Bukhārī, Kitāb al-Ṭibb, Bāb ad-Dawā’ bil-‘Asal, no. 5680. 
23 Ahmad Mustafa al-Marāghī, Tafsir al-Marāghī, Juz 24 (Mesir: Mustafa al-Babi al-Halabi, 1946), hlm. 

126. 
24 Ibid., hlm. 127. 
25 Ibid., hlm. 128. 
26 Ibid., hlm. 129. 



 
 

349 

Penjelasan utamanya meliputi: 

a. Air menguap dari permukaan bumi karena panas matahari. 

b. Uap mengalami kondensasi dan membentuk awan. 

c. Awan kemudian menghasilkan hujan melalui proses pendinginan27. 

Rasyid Ridha menekankan bahwa Al-Qur’an mengajarkan manusia untuk 

memahami hukum alam agar umat Islam bangkit melalui pengetahuan dan sains28. Ia 

menghubungkan ayat ini dengan air sebagai sumber kehidupan (QS. Al-Anbiya:30). 

Rasyid Ridha juga menyoroti fenomena keanekaragaman tanaman yang muncul dari 

air yang sama sebagai bukti desain cerdas (intelligent design) dalam ciptaan Allah29. 

3. Dalam Kitab Tafsir al-Misbah karya Quraish Shihab memberikan penjelasan yang lebih 

ilmiah dibanding dua tafsir sebelumnya. Ia memaparkan bahwa ayat ini sangat selaras 

dengan siklus hidrologi modern: 

a. Evaporasi (penguapan) oleh panas matahari. 

b. Kondensasi membentuk awan. 

c. Presipitasi (hujan) turun ke bumi. 

d. Air meresap ke tanah, menjadi sumber-sumber air bawah tanah30. 

Quraish Shihab juga menekankan aspek ekologi: hujan mengisi mata air, sungai, dan 

tanah sehingga menopang kehidupan tanaman dan manusia. Keanekaragaman warna 

tumbuhan dijelaskan sebagai bukti keindahan dan hikmah Allah31. 

Menurutnya, ayat ini adalah ajakan kepada manusia untuk melakukan tadabbur 

ilmiah, yaitu memahami alam untuk mengenal Allah32. 

10. Lautan & Batas Air Tawar Asin 

 ٢٠ بيَْنهَُمَا بَرْزَخٌ لاَّ يبَْغِيٰنِ   ١٩ مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ يَلْتقَِيٰنِ  

Ayat: QS. Ar-Rahman 19–20 

Ada dua lautan yang bertemu namun tidak bercampur karena ada barzakh 

(pembatas). 

Hadits: Nabi صلى الله عليه وسلم bersabda tentang laut: ِ صلى الله عليه وسلم : هوَُ الطَّهُورُ     ُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّٰه عَنْ أبَِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللّٰه

 مَاؤُهُ الْحِلُّ مَيْتتَهُُ

“Laut itu suci airnya dan halal bangkainya.”  ( HR. Abu Hurairah ) 

Penjelasan Ilmiah: Fenomena estuari dan thermocline/halocline membuat air asin 

dan tawar tetap memiliki batas stratifikasi. 

 

KESIMPULAN  

Berdasarkan pembahasan yang telah diuraikan dalam makalah ini, dapat 

disimpulkan bahwa Al-Qur’an dan hadis tidak hanya berisi petunjuk ibadah semata, tetapi 

juga mengandung banyak isyarat ilmiah yang mendorong manusia untuk berpikir, 

meneliti, dan mengkaji alam semesta. Ayat-ayat tentang penciptaan langit dan bumi, 

peredaran matahari dan bulan, asal-usul manusia, hujan, tumbuhan, serta manfaat madu 

menunjukkan bahwa Islam sangat menghargai ilmu pengetahuan dan menjadikan sains 

sebagai sarana untuk mengenal kebesaran Allah SWT. 

Al-Qur’an dan hadits mengandung banyak isyarat ilmiah yang berkaitan dengan 

alam semesta, kesehatan, dan penciptaan manusia. Wahyu Islam tidak bertentangan 

dengan sains, bahkan justru mendahului banyak penemuan modern. Hal ini membuktikan 

 
27 Rasyid Ridha, Tafsir al-Manār, Juz 23 (Kairo: Dar al-Manar, t.t.), hlm. 148–149. 
28 Ibid,. hlm. 75. 
29 Ibid., hlm. 76. 
30 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Vol. 12 (Jakarta: Lentera Hati, 2005), hlm. 74. 
31 Ibid., hlm. 75 
32 Ibid., hlm.76 



 
 

350 

bahwa Allah SWT Maha Mengetahui segala sesuatu. 

Kajian tentang tafsir ayat-ayat sains dapat meningkatkan keimanan dan mendorong 

umat Islam untuk aktif dalam pengembangan ilmu pengetahuan. 

Saran 

1. Umat Islam hendaknya lebih sungguh-sungguh mempelajari Al-Qur’an dan sains. 

2. Penelitian ilmiah perlu dikembangkan dengan landasan nilai-nilai Islam. 

3. Perlu kajian lebih mendalam tentang ayat-ayat kauniyah. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Departemen Agama RI, al-Quran dan Tafsirnya, Jilid V, (Jakarta: Lentera Abadi, 2010), 476. 

Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol 3, No. 2 Oktober 2022. 

M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, (Bandung: Mizan, 2007), hlm. 85. 

M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an,(Tangerang : 

PT.Lentera Hati, 2021).,339 

Maurice Bucaille, Dari Mana Manusia Berasal? Antara Sains, Bibel dan Al Quran, 342 

Muhammad Izzuddin Taufiq, Dalil Anfus Al Qur’an dan Embriologi (Ayat-Ayat Tentang 

Penciptaan Manusia) (Solo: Tiga Serangkai, 2006), 20 

Munawir, Al Munawir Kamus Arab Indonesia, 1432 

PT.INSAN MEDIA PUSTAKA , Al-Fathan the Holy Al Qur’a’n Karim.(Jakarta: CV. Al Fatih 

Berkah Cipta, t.t). 342 

T.W Sadler, Embriologi Kedokteran Langman,Edisi 7,(Jakarta: EGC, 2000), 33 

Tantawi Jawhari, Al-Jawahir fiTafsir al qur’anal-Karim. Jilid 6, (Mesir: Musthafa al-Bab al-

Halabi, 1350 H),. 93-94. 


