
Jurnal Ilmiah Multidisiplin Terpadu 
Vol 10 No. 1 Januari 2026 

eISSN: 2246-6111 

 

 

484 
 

ISLAMISASI SAINS DAN ILMU PENGETAHUAN: MASA KLASIK 

DAN MASA KINI 
 

Dede Rubai Mishbahul Alam1, Miaul Hilwah2, Widia Nurati3  
dede.rubai@unismabekasi.ac.id1, miaulhilwah17@gmail.com2, widie.nurartie@gmail.com3  

UNISMA 45 Bekasi 

 

ABSTRAK 
Makalah ini mengkaji konsep dan praktik islamisasi ilmu pengetahuan dalam dua periode utama: 

masa klasik Islam (abad ke-8–14 M) dan masa kini. Pada masa klasik, ilmu pengetahuan 

dipandang sebagai bagian integral dari ibadah dan tafakkur, di mana tidak terdapat dikotomi antara 

ilmu agama dan ilmu umum. Tradisi keilmuan tersebut dibangun di atas prinsip tauhid, 

sebagaimana tercermin dalam karya-karya ilmuwan Muslim seperti Ibnu Sina dan Al-Biruni. Di 

sisi lain, perkembangan ilmu modern yang didasarkan pada paradigma sekularisme, materialisme, 

dan positivisme telah melahirkan krisis epistemologis dan moral. Sebagai respons, tokoh 

kontemporer seperti Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Ismail Raji Al-Faruqi menawarkan 

rekonstruksi epistemologi melalui islamisasi ilmu—yaitu upaya mengintegrasikan nilai-nilai Islam 

ke dalam seluruh disiplin ilmu tanpa menolak metodologi empiris. Makalah ini juga mengkritik 

pendekatan apologetik seperti Bucailisme yang cenderung defensif dan berpotensi mereduksi 

otoritas Al-Qur’an. Temuan menunjukkan bahwa islamisasi ilmu bukan sekadar sinkretisme, 

melainkan proses de-westernisasi dan pemurnian ilmu demi mewujudkan ilmu yang berakhlak, 

bertanggung jawab, dan berorientasi pada kemaslahatan umat. 

Kata Kunci: Islamisasi Ilmu, Tauhid, Sekularisasi Sains, Al-Attas, Al-Faruqi, Bucailisme.  

 

ABSTRACT 

This paper examines the concept and practice of the Islamization of knowledge in two key 

historical periods: the classical Islamic era (8th–14th centuries CE) and the contemporary period. 

During the classical era, knowledge was viewed holistically—as an act of worship (ibadah) and 

reflection (tafakkur) grounded in tawhid (the oneness of God). Scholars such as Ibn Sina and Al-

Biruni integrated empirical inquiry with spiritual and ethical values, demonstrating that scientific 

exploration was inseparable from divine revelation. In contrast, modern science, shaped by 

secularism, materialism, and positivism, has led to an epistemological and moral crisis by 

divorcing knowledge from its metaphysical and ethical foundations. In response, contemporary 

Muslim thinkers—particularly Syed Muhammad Naquib Al-Attas and Ismail Raji Al-Faruqi—

propose a reconstruction of knowledge through the Islamization framework. Al-Attas emphasizes 

de-westernization and the purification of knowledge from secular assumptions, while Al-Faruqi 

advocates for the integration of all disciplines under the unifying principle of tawhid. The paper 

also critiques “Bucailism”—an apologetic approach that seeks to validate the Qur’an through 

modern scientific theories—as methodologically flawed and theologically unnecessary, since the 

Qur’an is a source of truth, not an object to be verified by shifting scientific paradigms. 

Ultimately, the Islamization of knowledge is not a rejection of science but a call to restore its 

ethical integrity, epistemological coherence, and alignment with divine guidance. 

Keywords: Islamization Of Knowledge, Tawhid, Secularization Of Scienc, Al-Attas, Al-Faruqi, 

Bucailism. 

 

PENDAHULUAN 

Ilmu pengetahuan dalam peradaban Islam memiliki kedudukan yang sangat mulia. 

Hal ini tampak jelas sejak wahyu pertama diturunkan kepada Nabi Muhammad SAW di 

Gua Hira’: 

نْسَانَ مِنْ عَلقَ     ۝١اِقْرَأْ باِسْمِ رَب كَِ الَّذِيْ خَلقََ   اِقْرَأْ وَرَبُّكَ الَْْكْرَم    ۝٢خَلَقَ الِْْ   

نْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْْۗ   ۝٤الَّذِيْ عَلَّمَ باِلْقَلَمِ   ۝٣ ۝٥عَلَّمَ الِْْ  

mailto:dede.rubai@unismabekasi.ac.id1
mailto:miaulhilwah17@gmail.com2
mailto:widie.nurartie@gmail.com3


485 
 

“Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang menciptakan!, Dia menciptakan 

manusia dari segumpal darah. Bacalah! Tuhanmulah Yang Maha Mulia, yang mengajar 

(manusia) dengan perantaraan kalam. Dia mengajarkan manusia apa yang tidak 

diketahuinya.” (QS. Al-‘Alaq: 1–5) 

Ayat ini menegaskan bahwa ilmu adalah anugerah Ilahi dan aktivitas intelektual 

adalah bentuk taqarrub kepada Allah SWT. Al-Qur’an menyebut akar kata ‘ilm dan 

derivasinya lebih dari 800 kali, menjadikan ilmu sebagai fondasi peradaban Islam . 

Namun sejak zaman Pencerahan (Enlightenment), Barat memisahkan ilmu dari 

agama. Ilmu modern lahir dari paradigma sekularisme, materialisme, dan positivisme, 

yang menganggap agama sebagai penghambat kemajuan. Akibatnya, ilmu menjadi netral 

secara moral dan cenderung eksploitatif terhadap alam dan manusia . 

Dalam konteks inilah, gagasan islamisasi ilmu pengetahuan muncul sebagai upaya 

dekonstruksi terhadap epistemologi Barat dan reafirmasi worldview Islam yang bertauhid. 

Al-Qur’an menegaskan kesatuan kebenaran: 

د وْرِ  َ عَالِم  غَيْبِ السَّمٰوٰتِ وَالْْرَْضِْۗ انَِّه  عَلِيْمٌ بۢذِاَتِ الصُّ   انَِّ اللّٰه

“Sesungguhnya Allah mengetahui yang gaib di langit dan di bumi. Sesungguhnya 

Dia Maha Mengetahui segala isi hati.” (QS. Fathir: 38) 

Karena itu, tidak ada pertentangan antara ayat qauliyah (Al-Qur’an) dan ayat 

kauniyah (alam semesta) keduanya bersumber dari Allah. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Islamisasi Ilmu pada Masa Klasik: Ilmu sebagai Ibadah 

Peradaban Islam klasik (abad ke-8–14 M) menampilkan model integrasi ilmu yang 

utuh. Ilmu tidak dikotomis menjadi “agama” dan “umum”, melainkan seluruh 

pengetahuan dipandang sebagai bagian dari upaya memahami tauhid.1 

خِرَةَ وَيرَْجُوْا رَحْمَةَ رَب ِهۗ قلُْ هَلْ يَ  قاَۤىِٕمًا يَّحْذرَُ الْْٰ نْ هوَُ قاَنِتٌ اٰناَۤءَ الَّيْلِ سَاجِدًا وَّ سْتوَِى الَّذِيْنَ يَعْلَمُوْنَ وَالَّذِيْنَ لَْ امََّ

 يَعْلَمُوْنَ ۗ انَِّمَا يتَذَكََّرُ اوُلوُا الْْلَْباَبِ 

“(Apakah orang musyrik yang lebih beruntung) ataukah orang yang beribadah pada 

waktu malam dalam keadaan bersujud, berdiri, takut pada (azab) akhirat, dan 

mengharapkan rahmat Tuhannya? Katakanlah (Nabi Muhammad), “Apakah sama orang-

orang yang mengetahui (hak-hak Allah) dengan orang-orang yang tidak mengetahui (hak-

hak Allah)?” Sesungguhnya hanya ululalbab (orang yang berakal sehat) yang dapat 

menerima pelajaran” (QS. Az-Zumar: 9) 

Ilmu menjadi kewajiban kolektif (fardhu kifayah) dan individu (fardhu ‘ain). Karena 

itu, Bani Umayyah dan Abbasiyah membangun Bait al-Hikmah, menerjemahkan karya 

Yunani, dan mendorong riset ilmiah2. 

• Ibnu Sina dalam Al-Qanun fi al-Tibb menekankan keseimbangan jiwa-raga, selaras 

dengan firman: 

يْنَ اِّلََّ خَسَارًا  يْدُ الظّٰلِّمِّ نِّيْنََۙ وَلََ يَزِّ رَحْمَةٌ ل ِّلْمُؤْمِّ فَاۤءٌ وَّ نَ الْقرُْاٰنِّ مَا هوَُ شِّ لُ مِّ  وَننَُز ِّ

“Kami turunkan dari Al-Qur’an sesuatu yang menjadi penawar dan rahmat bagi orang-

orang mukmin, sedangkan bagi orang-orang zalim (Al-Qur’an itu) hanya akan menambah 

kerugian” (QS. Al-Isra’: 82) 

• Al-Biruni menghitung rotasi bumi dan arah kiblat, mengamalkan: 

ا ينَْفَعُ النَّاسَ وَمَآ انَِّ فِيْ خَلْقِ السَّمٰوٰتِ وَالْْرَْضِ وَاخْتلََِفِ الَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفلُْكِ الَّتِيْ تجَْرِيْ فىِ الْبحَْرِ بِمَ 

دَاۤبَّةٍ  كُل ِ  مِنْ  فيِْهَا  وَبَثَّ  مَوْتهَِا  بَعْدَ  الْْرَْضَ  بِهِ  فَاحَْياَ  اۤءٍ  مَّ مِنْ  السَّمَاۤءِ  مِنَ   ُ اللّٰه يٰحِ   ۖانَْزَلَ  الر ِ تصَْرِيْفِ  وَّ  

 
1 Al-Attas, S. M. N. (1978). Islam and Secularism. Kuala Lumpur: ISTAC. 
2 Firman, F., Rama, B., & Yahdi, M. (2023). Islamisasi Ilmu Pengetahuan. Edusociata, 6(2), 1225–1234. 

https://doi.org/10.5281/edusociata.v6i2.1638 

 



486 
 

يٰتٍ ل ِقوَْمٍ يَّعْقِلوُْنَ   وَالسَّحَابِ  رِ بيَْنَ السَّمَاۤءِ وَالْْرَْضِ لَْٰ  الْمُسَخَّ

“Sesungguhnya pada penciptaan langit dan bumi, pergantian malam dan siang, 

bahtera yang berlayar di laut dengan (muatan) yang bermanfaat bagi manusia, apa yang 

Allah turunkan dari langit berupa air, lalu dengannya Dia menghidupkan bumi setelah 

mati (kering), dan Dia menebarkan di dalamnya semua jenis hewan, dan pengisaran 

angin dan awan yang dikendalikan antara langit dan bumi, (semua itu) sungguh 

merupakan tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi kaum yang mengerti.” (QS. Al-Baqarah: 

164) 

Bagi mereka, meneliti alam adalah tafakkur, dan tafakkur adalah ibadah. 

B. Krisis Sekularisasi Ilmu Modern 

Ilmu modern menolak metafisika. Padahal, Al-Qur’an mengajak: 

بلِِ كَيْفَ خُلِقَتْۗ وَالِىَ السَّمَاۤءِ كَيْفَ رُفِعَتْۗ        افَلَََ ينَْظُرُوْنَ اِلىَ الِْْ

“Tidakkah mereka memperhatikan unta, bagaimana ia diciptakan? Dan langit, 

bagaimana ia ditinggikan?” (QS. Al-Ghashiyah: 17–18) 

Sekularisasi ilmu berujung pada desakralisasi pengetahuan, sehingga ilmu hanya 

menjadi alat eksploitasi. Ahmad Suryadi dalam bukunya, menyebut ini sebagai krisis 

tanggung jawab manusia lupa bahwa ilmu harus dipertanggungjawabkan di hadapan 

Allah. 3 

C. Islamisasi Ilmu Masa Kini: Rekonstruksi (Pembersihan dari unsur sekuler) 

Epistemologi (meletakan sains dan Al-Qur’an dalam satu kesatuan) 

1. Prof. Dr. Syed Muhammad Naquib Al-Attas: De-Westernisasi (menyaring pengaruh 

luar agar tidak merusak identitas asli) dan Pemurnian Ilmu. Al-Attas menegaskan 

bahwa islamisasi ilmu adalah proses pembebasan dari: 

• Mitos (Al-Qur’an menjawab dalam surat Al-Muthofifin ayat 13) 

• Magis (Sihir tidak bisa memberi Mudharat kecuali atas izin Allah Al-Baqoroh 102) 

• Nasionalisme kultural (Suatu bangsa tidak hanya sebatas garis keturunan melainkan 

nilai-nilai hidup dan car akita hidup bermasyarakat) 

• Sekularisme.4 (Sebuah Negara harus dipisahkan dari ajaran agama tertentu) 

Ilmu harus dikembalikan pada prinsip tauhid dan fitrah, sebagaimana Al-Qur’an 

memiliki ilmu yang lebih mendalam dan detail yang di jelaskan di dalam Al-Qur’an Surat 

Al-Isra ayat 85: 

نَ ٱلْعِلْمِ إِلَّْ قلَِيلًَ  وحُ مِنْ أمَْرِ رَب ىِ وَمَآ أوُتيِتمُ م ِ وحِ ۖ قلُِ ٱلرُّ  وَيَسْـَٔلوُنكََ عَنِ ٱلرُّ

“Dan mereka bertanya kepadamu tentang roh. Katakanlah: "Roh itu termasuk 

urusan Tuhan-ku, dan tidaklah kamu diberi pengetahuan melainkan sedikit.” (QS. Al-

Isra’: 85)  

Ilmu pengetahuan Manusia sangat terbatas, hanya Allahlah yang Maha Mengetahui.5 

2. Ismail Raji Al-Faruqi (1921-1986 M) : Integrasi melalui Tauhid 

Al-Faruqi menjelaskan Tauhid (keesaan Tuhan) bukan hanyan konsep teologi, tetapi 

merupakan prinsip dasar  dari segala aspek kehidupan. islamisasi ilmu, dengan tauhid 

sebagai pusatnya: 

سْلََمُ ۗ وَمَا اخْتلََفَ الَّذِيْنَ اوُْتوُا الْكِتٰبَ اِلَّْ مِنْْۢ بَعْدِ مَا جَاۤءَهُمُ  ِ الِْْ يْنَ عِنْدَ اللّٰه  الْعِلْمُ بَغْيًاْۢ بيَْنهَُمْ وَۗمَنْ يَّكْفرُْ  انَِّ الد ِ

َ سَرِيْعُ الْحِسَابِ   ِ فَاِنَّ اللّٰه  باِٰيٰتِ اللّٰه

“Sesungguhnya agama (yang diridai) di sisi Allah ialah Islam. Orang-orang yang 

 
3  Ahmad Suryadi. (n.d.). Problematika Sekularisasi dan Islamisasi Ilmu Pengetahuan. UIN Alauddin 

Makassar. 
4 Dody, I. (2019). Rekonstruksi Islamisasi Sains Sebagai Langkah Awal Islamisasi Ilmu. Mawa’izh, 10(1), 

1–17. https://doi.org/10.32923/maw.v10i1.781 
5 Dody, I. (2019). Rekonstruksi Islamisasi Sains Sebagai Langkah Awal Islamisasi Ilmu. Mawa’izh, 10(1), 

1–17. https://doi.org/10.32923/maw.v10i1.781 



487 
 

telah diberi kitab tidak berselisih, kecuali setelah datang pengetahuan kepada mereka 

karena kedengkian di antara mereka. Siapa yang kufur terhadap ayat-ayat Allah, 

sesungguhnya Allah sangat cepat perhitungan(-Nya).” (QS. Ali ‘Imran: 19)6 

Baginya, semua disiplin ilmu harus diintegrasikan dalam kerangka wahdah al-‘ilm 

(kesatuan ilmu).7 

3. Kritik terhadap Bucailisme (Sebuah paham yang diambil dari Dr. Maurice Bucaille) 

dan Apologetika (Menjelaskan, mempertahankan dan membela keyakinan). 

Bucailisme Adalah sebuah paham atau metode penafsiran yang berupaya 

menghubungkan dan membuktikan kesesuaian antara ayat suci Al-Qur’an dengan 

penemuan sains modern. Menurut dr. Maurice menghubungkan tahapan pembentukan 

janin dalam Al-Qur’an itu sama dengan tahap perkembangan embrio secara medis.  

Ziauddin Sardar mengritik fenomena “Pembuktian ilmu sains dengan ayat -ayat 

yang ada didalam Al-Qur’an” karena menurutnya sains itu berubah, sedangkan ayat suci 

Al-Qur’an itu tidak berubah. Jika ayat Al-Qur’an dipaksakan cocok dengan  teori sains 

sekarang maka saat teori sains itu gugur dimasa depan kebenaran ayat tersebut 

dikhawatirkan dipertanyakan.   

Sebagai Bucailisme—upaya defensif yang tidak produktif. Islam tidak butuh “bukti” 

sains untuk memverifikasi Al-Qur’an, karena Al-Qur’an menjawab disurat Al-Baqoroh 

ayat 1-2 : 

 الۤم ۤ ۚ ذٰلِكَ الْكِتٰبُ لَْ رَيْبَ ۛ فيِْهِ ۛ هدًُى ل ِلْمُتَّقِيْنََۙ  

“Alif Lām Mīm. Kitab (Al-Qur’an) ini tidak ada keraguan di dalamnya; (ia 

merupakan) petunjuk bagi orang-orang yang bertakwa.” (QS. Al-Baqarah: 1–2). 

Al-Qur’an adalah sumber kebenaran, bukan objek verifikasi.8 

 

KESIMPULAN  

1. Masa klasik menunjukkan model integrasi ilmu yang utuh berdasarkan tauhid. 

2. Masa kini, islamisasi ilmu adalah respons terhadap sekularisasi, bukan penolakan 

terhadap sains. 

3. Ayat-ayat Al-Qur’an menegaskan kesatuan ilmu, kesatuan kebenaran, dan tanggung 

jawab moral ilmiah. 

Saran 

• Dorong riset yang menggabungkan metode empiris dan nilai Islam. 

• Hindari Bucailisme; fokus pada kontribusi orisinal umat Islam terhadap peradaban 

ilmu. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Ahmad Suryadi. (n.d.). Problematika Sekularisasi dan Islamisasi Ilmu Pengetahuan. UIN Alauddin 

Makassar. 

Al-Attas, S. M. N. (1978). Islam and Secularism. Kuala Lumpur: ISTAC. 

Al-Faruqi, I. R. (1982). Islamization of Knowledge: General Principles and Workplan. Herndon: 

IIIT. 

Dody, I. (2019). Rekonstruksi Islamisasi Sains Sebagai Langkah Awal Islamisasi Ilmu. Mawa’izh, 

10(1), 1–17. https://doi.org/10.32923/maw.v10i1.781 

Firman, F., Rama, B., & Yahdi, M. (2023). Islamisasi Ilmu Pengetahuan. Edusociata, 6(2), 1225–

1234. https://doi.org/10.5281/edusociata.v6i2.1638 

Hilmi, M. (2020). Islamisasi Ilmu Pengetahuan: Pergulatan Pemikiran Cendekiawan Kontemporer. 

 
6 Al-Faruqi, I. R. (1982). Islamization of Knowledge: General Principles and Workplan. Herndon: IIIT 
7 Hilmi, M. (2020). Islamisasi Ilmu Pengetahuan: Pergulatan Pemikiran Cendekiawan Kontemporer. Al-

Adabiya, 15(2), 251–269. https://doi.org/10.37680/adabiya.v15i02.268 
8 Al-Faruqi, I. R. (1982). Islamization of Knowledge: General Principles and Workplan. Herndon: IIIT 



488 
 

Al-Adabiya, 15(2), 251–269. https://doi.org/10.37680/adabiya.v15i02.268 

Jejen Musfah, Pendidikan Karakter: Konstruksi Teoretis dan Praktis (Bogor: Penerbit Ghalia 

Indonesia, 2021), hlm. 189–193. 

Kementerian Agama RI, Laporan Evaluasi Implementasi Integrasi Ilmu di PTKI Tahun 2023 

(Jakarta: Direktorat Pendidikan Tinggi Keagamaan Islam, 2024), hlm. 34. 

M. Amin Abdullah, Studi Agama: Normativitas atau Historisitas? (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2001), hlm. 218. 

Mujamil Qomar, Epistemologi Pendidikan Islam (Jakarta: Erlangga, 2022), hlm. 156–160. 


