
Jurnal Inovasi Pendidikan 
Volume 8, Nomor 12, Tahun 2025 
Halaman 240-249 

 

240 

 

 

PONDASI TEOLOGIS KURIKULUM PAI INKLUSIF: ANALISIS 

PRINSIP KEBERAGAMAN UMMATAN WĀHIDATAN (Q.S. AL-

HUJURĀT: 13) DALAM DESAIN PEMBELAJARAN YANG 

MENGAYOMI DISABILITAS 
 

Muhammad Okeh Hartono1, Febri Jannatul Yuda2, Muhidinur Kamal3 

 okeh330@gmail.com1,  febryjannatulyuda@gmail.com2,  muhiddinurkamal@uinbukittinggi.ac,id3  

Uin Syech M Djamil Djambek Bukittinggi 

 

 Article Info  ABSTRACT

  

Article history: The study of inclusive education in a religious context is an 

important concern in the development of a modern, equitable 

curriculum. Islamic Religious Education (PAI) is specifically 

required to be able to respond to diversity. The study of 

inclusive education in a religious context is an important 

concern in the development of a modern, equitable 

curriculum. Islamic Religious Education (PAI) is specifically 

required to be able to respond to the diversity of student 

abilities, including those with special needs, so that the 

learning process reflects the basic values of Islam that are 

humanistic, equal, and universal.This study analyzes the 

theological foundation of the Inclusive Islamic Religious 

Education (PAI) Curriculum, focusing on Q.S. Al-Hujurāt 

:13, and its transformation into disability-friendly learning 

designs. Academic literature often focuses solely on technical 

implementation, overlooking the fundamental theological 

foundation that guarantees equal educational rights for all. 

Employing a descriptive qualitative method with a literature 

study approach, the data is analyzed through the thematic 

interpretation of Q.S. 49:13 and the integration of 

differentiated curriculum theory. The finding reveals that 

Verse 13 affirms Taqwa (righteousness) as the sole measure 

of human nobility (Inna akramakum ‘indallāhi atqākum) , 

independent of physical or cognitive abilities. 1 This principle 

provides the theological justification for radically 

implementing differentiated instruction. 2 Consequently, the 

Inclusive PAI learning design must prioritize the 

affective/psychomotor domains (Akhlak and Bina Diri 

practical self-development) in assessment , aligned with the 

principle of Lita'ārafū (mutual recognition). 3 This design is 

realized through Content, Process, and Assessment 

differentiation to ensure Karāmah Insāniyyah (human 

dignity) for Students with Special Needs (ABK). 

 

ABSTRAK 

Kajian mengenai pendidikan inklusif dalam konteks 

keagamaan menjadi perhatian penting dalam pengembangan 

kurikulum modern yang berkeadilan. Pendidikan Agama 

Islam (PAI) secara khusus dituntut mampu merespons 

keberagaman kemampuan peserta didik, termasuk mereka 

Published December 31, 2025. 

   

Keywords: 

Theological Foundation, Inclusive 

PAI, Q.S. Al-Hujurāt: 13, Taqwa, 

Differentiated Instruction, Disability. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Kata Kunci: 

Pondasi Teologis, PAI Inklusif, Q.S. 

Al-Hujurāt : 13, Taqwa, Pembelajaran 

Berdiferensiasi, Disabilitas. 

mailto:%20okeh330@gmail.com1
mailto:%20febryjannatulyuda@gmail.com2
mailto:%20muhiddinurkamal@uinbukittinggi.ac,id3


241 

 

 

yang memiliki kebutuhan khusus, agar proses pembelajaran 

mencerminkan nilai-nilai dasar Islam yang humanis, setara, 

dan universal. Penelitian ini bertujuan menganalisis fondasi 

teologis Kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) Inklusif, 

dengan fokus pada Q.S. Al-Hujurāt: 13, serta 

mentransformasikannya menjadi desain pembelajaran yang 

mengayomi disabilitas. Literatur akademik sering terfokus 

hanya pada aspek teknis, mengabaikan pondasi teologis 

fundamental yang mendasari kesetaraan hak pendidikan bagi 

semua. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif 

deskriptif dengan pendekatan studi kepustakaan. Data 

dianalisis melalui tafsir tematik Q.S. 49:13 dan integrasi teori 

kurikulum berdiferensiasi. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa Ayat 13 menegaskan Taqwa (ketakwaan) sebagai 

tolok ukur kemuliaan manusia (Inna akramakum ‘indallāhi 

atqākum) , bukan kemampuan fisik atau kognitif. 1 Prinsip 

ini memberikan justifikasi teologis untuk menerapkan 

pembelajaran berdiferensiasi secara radikal.2 Desain 

pembelajaran PAI Inklusif harus memprioritaskan ranah 

afektif/psikomotorik (Akhlak dan Bina Diri) dalam evaluasi. 

3, sejalan dengan prinsip Lita'ārafū (saling mengenal). Desain 

ini diwujudkan melalui diferensiasi Konten, Proses, dan 

Asesmen untuk menjamin Karāmah Insāniyyah (martabat 

kemanusiaan) bagi Anak Berkebutuhan Khusus (ABK). 
 
   

 

1. PENDAHULUAN 

Pendidikan inklusif merupakan suatu keharusan moral dan konstitusional yang kini 

diarusutamakan dalam sistem pendidikan nasional. Di Indonesia, komitmen untuk 

memastikan bahwa setiap anak, tanpa terkecuali, berhak mendapatkan layanan pendidikan 

yang bermutu, termasuk bagi Anak Berkebutuhan Khusus (ABK) atau penyandang 

disabilitas, telah diperkuat melalui regulasi. Landasan hukum, seperti Permendikbudriset 

No. 48 Tahun 2023, menegaskan kewajiban pemenuhan hak pendidikan yang 

setara.(Stainback and Stainback 1990) Sejalan dengan upaya pemerintah, Kementerian 

Agama (Kemenag) secara aktif meninjau dan meluncurkan pedoman implementasi 

kurikulum bagi madrasah inklusif, memastikan bahwa institusi pendidikan Islam menjadi 

lingkungan yang aman, ramah, dan adaptif bagi semua peserta didik.(Stainback and 

Stainback 1990) 

Dalam kerangka ini, Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki peran yang sangat 

strategis. PAI harus menjadi manifestasi ajaran Islam yang membawa kasih sayang dan 

keadilan (Rahmatan Lil 'Alamin). Pendidikan agama yang inklusif melampaui penyediaan 

sarana dan prasarana fisik; ia menuntut perubahan mendasar dalam paradigma pendidik. 

Kita harus menyadari bahwa anak-anak dengan disabilitas bukanlah beban, melainkan 

individu yang dimuliakan yang memiliki potensi dan hak yang sama (Stainback and 

Stainback 1990). Dengan memberikan akses pembelajaran yang setara dalam PAI, lembaga 

pendidikan mengamalkan ajaran Islam yang sejati, yakni menghargai setiap manusia, apa 

pun keadaannya. 

Meskipun penelitian tentang implementasi PAI inklusif di madrasah dan sekolah 



 
 

242 

 

 

umum telah mulai dilakukan, seringkali kajian tersebut terfokus pada aspek teknis atau studi 

kasus implementasi, Terdapat kebutuhan mendesak untuk mengisi kekosongan literatur 

akademik dengan kajian yang secara eksplisit menghubungkan fondasi teologis universal 

Islam dengan desain kurikulum PAI yang terperinci (Stainback and Stainback 1990). 

Penelitian ini berfokus pada Q.S. Al-Hujurāt : 13 sebagai ayat sentral yang mendasari 

Kurikulum PAI Inklusif. Ayat ini memuat pesan universal tentang persaudaraan manusia 

(Ummatan Wāhidatan) dan pentingnya membangun masyarakat yang inklusif berdasarkan 

nilai spiritual (Stainback and Stainback 1990). 

Ayat tersebut menegaskan bahwa standar kemuliaan manusia di sisi Allah adalah 

Taqwa (atqākum), bukan atribut fisik atau kemampuan kognitif. Argumen utama yang 

dikembangkan dalam penelitian ini adalah bahwa prinsip egalitarianisme yang berpusat 

pada Taqwa menuntut Kurikulum PAI untuk secara radikal mengadopsi model 

pembelajaran berdiferensiasi. Model ini harus secara filosofis melepaskan ketergantungan 

pada penilaian kognitif standar dan menggeser fokus ke pengembangan spiritual dan moral 

yang dapat diakses oleh semua, termasuk ABK. 

Berdasarkan analisis di atas, penelitian ini merumuskan dua masalah utama: 

1. Bagaimana analisis tafsir Q.S. Al-Hujurāt : 13 memberikan pondasi teologis yang kuat 

untuk Kurikulum PAI Inklusif? 

2. Bagaimana prinsip Lita'ārafū (saling mengenal) dan Taqwa diterjemahkan secara 

operasional ke dalam model Desain Pembelajaran (Diferensiasi Konten, Proses, dan 

Asesmen) yang mengayomi disabilitas?. 

 

2. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metodologi kualitatif deskriptif dengan pendekatan studi 

kepustakaan (library research). Metode ini relevan untuk menganalisis teks-teks normatif 

Al-Qur'an dan menghubungkannya dengan teori kurikulum kontemporer. Data primer 

bersumber dari teks Q.S. Al-Hujurāt : 13 dan penafsiran ulama, seperti Quraish Shihab, 

Wahbah az-Zuhaili, dan Buya Hamka, yang digunakan untuk membangun kerangka 

teologis yang inklusif. Data sekunder berupa literatur akademik tentang kurikulum PAI, 

pedagogi inklusif, dan praktik diferensiasi pembelajaran. Analisis data dilakukan secara 

sistematis melalui penelusuran, interpretasi, sintesis, dan penarikan kesimpulan untuk 

menyajikan pemahaman yang komprehensif mengenai hubungan antara fondasi teologis 

dan praksis pendidikan. 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Fondasi Teologis Universal: Ummatan Wāhidatan dan Egalitarianisme Q.S. Al-

Hujurāt : 13 

Ayat 13 Surah Al-Hujurāt menyediakan kerangka kerja teologis yang tidak hanya 

mengakui keragaman tetapi juga menetapkan tujuan etis dari keragaman tersebut. Ayat ini 

secara eksplisit menyeru seluruh umat manusia (Yā ayyuhan nās), menegaskan universalitas 

pesannya, dan meruntuhkan segala bentuk superioritas yang didasarkan pada aspek fisik 

atau social (Nikmah and Haris 2025). 

Penafsiran Egalitarianisme Asal (Min Dzakar wa Unthā) 

Klausa awal, Innā khalaqnākum min dzakarinw wa unthā (Sungguh, Kami telah 

menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang perempuan), berfungsi sebagai 

landasan egalitarianisme asasi. Penafsiran ini menegaskan kesamaan asal-usul manusia, 



243 

 

 

baik ditafsirkan sebagai Adam dan Hawa, maupun sebagai sel sperma dan sel telur (ovum), 

sebagaimana ditekankan oleh M. Quraish Shihab(Nikmah and Haris 2025). Keberadaan 

klausa ini di awal ayat secara fundamental menolak hierarki kemuliaan yang didasarkan 

pada karakteristik yang diperoleh sejak lahir.  

Implikasi signifikan bagi penyandang disabilitas adalah penolakan terhadap 

pemahaman teologis tradisional yang keliru, yang seringkali mengasosiasikan disabilitas 

dengan dosa, kutukan, atau kekurangan. Dalam perspektif teologi inklusif Islam, tubuh 

dengan disabilitas harus dipandang sebagai bagian integral dari keragaman ciptaan Allah 

(sunnatullah)(Nikmah and Haris 2025). Wahbah az-Zuhaili dalam tafsirnya menekankan 

bahwa perbedaan dalam suku, bangsa, atau warna kulit, dan dalam hal ini, kemampuan fisik, 

adalah realitas yang harus diterima dan dihargai. Oleh karena itu, Karāmah Insāniyyah 

(martabat kemanusiaan) penyandang disabilitas dijamin oleh Islam terlepas dari 

kemampuan fisiknya (Nikmah and Haris 2025). 

Prinsip Saling Mengenal (Lita'ārafū) dalam Keragaman Kemampuan 

Tujuan keragaman manusia, Wa ja'alnākum shu'ūbanw wa qabā'ila lita'ārafū, 

diperluas dalam konteks pendidikan inklusif. Lita'ārafū (saling mengenal) tidak sekadar 

berarti perkenalan antar-suku, tetapi dimaknai sebagai proses interaksi yang lebih dalam, di 

mana manusia dapat menarik pelajaran dari satu sama lain, saling melengkapi, dan bekerja 

sama untuk meningkatkan ketaatan (Nikmah and Haris 2025). 

Dalam kerangka Kurikulum PAI, keragaman kemampuan di kelas menjadi sarana 

langsung untuk melaksanakan Lita'ārafū. Desain pembelajaran harus secara sengaja 

memfasilitasi interaksi inklusif antara ABK dan non-ABK. Proses ini menumbuhkan empati 

dan kesadaran kritis pada siswa, yang merupakan prasyarat bagi praktik Taqwa di 

masyarakat. Dengan menyediakan akses pembelajaran yang setara, pendidik tidak hanya 

membangun masa depan yang lebih adil, tetapi juga mengoptimalkan potensi seluruh siswa 

dalam kerangka persaudaraan umat (Nikmah and Haris 2025). 

Taqwa sebagai Titik Fokus Kurikulum PAI Inklusif 

Klausa pamungkas ayat ini, Inna akramakum ‘indallāhi atqākum, menetapkan Taqwa 

(ketakwaan) sebagai satu-satunya tolok ukur kemuliaan di sisi Allah. Kriteria yang bersifat 

spiritual-moral ini memberikan justifikasi teologis yang kuat untuk Kurikulum PAI Inklusif, 

terutama dalam merancang tujuan pembelajaran dan sistem evaluasi. 

Jika Taqwa adalah standar mutlak dan tidak bergantung pada kemampuan kognitif 

atau fisik, maka Kurikulum PAI harus secara fundamental memprioritaskan ranah afektif 

dan psikomotorik (akhlak dan praktik ibadah) di atas pencapaian kognitif standar bagi ABK. 

Prinsip ini mendukung penyesuaian radikal dalam penilaian. Bukti normatif tambahan 

ditekankan melalui teguran dalam Surah Abasa (Ayat 1-10), di mana Rasulullah SAW 

diingatkan untuk tidak mengabaikan sahabat tunanetra. Hal ini menunjukkan bahwa hak 

menuntut ilmu (Talab al-Ilm) bagi difabel disetarakan dan harus dijamin. Kurikulum PAI 

harus diterjemahkan menjadi upaya nyata penanaman nilai moral dan spiritual yang sejalan 

dengan prinsip Al-Qur'an, menjadikan inklusivitas sebagai praksis yang berorientasi pada 

ketakwaan(Muhajir 2020). 

Table 1: Sintesis Prinsip Teologis Q.S. Al-Hujurāt : 13 sebagai Basis Inklusivitas PAI 

Klausa Ayat (Q.S. 49:13) Makna Teologis Sentral Implikasi Kurikuler PAI 

Inklusif 

Innā khalaqnākum min 

dzakarinw wa unthā 

Kesamaan asal-usul 

(Egalitarianisme)  
Menjamin hak pendidikan yang 

setara, menolak diskriminasi 

berbasis kemampuan. 

Mengajarkan disabilitas 



 
 

244 

 

 

sebagai keragaman ciptaan 

(sunnatullah). 

Wa ja’alnākum shu’ūbanw wa 

qabā’ila lita’ārafū 

Tujuan keragaman adalah 

untuk saling mengenal 

(Lita'ārafū)  

Mendorong integrasi sosial, 

empati, dan kolaborasi antara 

ABK dan non-ABK di kelas 

PAI. Desain pembelajaran 

berbasis kelompok inklusif. 

Inna akramakum ‘indallāhi 

atqākum 

Tolok ukur kemuliaan adalah 

Ketakwaan (Taqwa)  
Menetapkan pengembangan 

spiritual-moral (Akhlak) 

sebagai tujuan utama PAI, 

memprioritaskan ranah afektif 

di atas pencapaian kognitif 

standar. 

2. Desain Kurikulum PAI Inklusif: Transformasi Teologi Menjadi Kerangka 

Implementasi 

Kebijakan dan Integrasi Maqashid Syariah 

Transformasi prinsip teologis Q.S. 49:13 menjadi kurikulum yang dapat 

diimplementasikan harus diselaraskan dengan kerangka tujuan syariat Islam (Maqashid 

Syariah). Pendidikan inklusif adalah wujud konkret upaya mewujudkan kesetaraan dan non-

diskriminasi di bidang pendidikan, yang secara langsung mendukung pemeliharaan agama 

(hifzh al-din) dan pemeliharaan jiwa (hifzh al-nafs). Institusi pendidikan Islam harus 

memastikan bahwa hukum dan aturan yang ditetapkan (termasuk kurikulum) tidak 

diciptakan secara acak, melainkan berorientasi pada kemaslahatan umat .(Duryat 2021). 

Prinsip muhasabah (introspeksi dan evaluasi) sangat penting dalam konteks ini. 

Sebagaimana dicontohkan oleh Umar bin Khattab r.a., yang sering mengevaluasi kebijakan 

demi kemaslahatan umat, madrasah dan sekolah harus secara proaktif mengevaluasi dan 

menyesuaikan program PAI inklusif. Evaluasi berkelanjutan ini, yang memungkinkan 

penyesuaian segera jika ada bagian yang kurang efektif, memastikan layanan pendidikan 

terbaik dapat dipertahankan bagi semua siswa .(Darmawan 2022). 

Konsep Pembelajaran Berdiferensiasi (Differentiated Instruction) dalam PAI 

Pembelajaran berdiferensiasi merupakan jembatan metodologis yang paling efektif 

untuk mewujudkan prinsip Ummatan Wāhidatan dalam keragaman kelas. Prinsip 

inklusivitas diterapkan melalui metodologi ini untuk mengembangkan pemahaman spiritual 

dan moral sesuai dengan potensi unik masing-masing peserta didik, selaras dengan tujuan 

PAI untuk menumbuhkan dan mengembangkan keimanan.(Syafei 2025). 

Pembelajaran berdiferensiasi memenuhi kebutuhan belajar peserta didik, termasuk 

ABK, yang seringkali memiliki kecepatan belajar yang berbeda. Implementasinya diukur 

melalui diferensiasi pada tiga aspek kunci: Konten (materi), Proses (aktivitas bermakna) 

dan Produk/Asesmen (penilaian). Penerapan ini memastikan bahwa Kurikulum PAI tidak 

bersifat eksklusif, melainkan sebuah solusi pedagogis terhadap tantangan 

keberagaman.(NUGROHO 2025). 

PAI Inklusif sebagai Ibadah Praksis 

Penting untuk menggeser persepsi inklusivitas dari sekadar kepatuhan regulasi 

menjadi ibadah praksis. Q.S. 49:13 mengajarkan bahwa ketaatan dan Taqwa adalah standar 

kemuliaan. Dengan demikian, bersikap inklusif dan memberikan layanan pendidikan yang 

adil bagi ABK merupakan perwujudan langsung dari baiknya hubungan seorang hamba 

dengan Tuhannya (Ma’mun 2022). 



245 

 

 

Kurikulum PAI harus mengintegrasikan kesadaran ini, menanamkan nilai moral dan 

spiritual yang kuat kepada semua siswa tentang pentingnya menghormati perbedaan dan 

bekerja sama (Mubarok and Yusuf 2024). Dengan kesadaran kritis, PAI Inklusif menjadi 

proses pendidikan pembebasan dan humanisasi, di mana siswa belajar untuk hadir di dunia 

tidak hanya sebagai objek, tetapi sebagai subjek yang mengisi ruang realitas kehidupan 

dengan kebajikan dan keadilan. 

3. Praksis Diferensiasi PAI: Strategi Mengayomi Ragam Disabilitas 

Desain pembelajaran PAI yang mengayomi disabilitas dimulai dengan asesmen 

diagnostik untuk menentukan tujuan pembelajaran, capaian, dan metode yang sesuai. 

Penerapan diferensiasi harus spesifik berdasarkan jenis kebutuhan khusus yang dihadapi. 

Diferensiasi Konten PAI: Fokus pada Materi Esensial dan Relevansi Spiritual 

Guru PAI dituntut untuk memilih materi yang esensial dan relevan, yang dapat 

diakses oleh siswa dengan berbagai latar belakang kemampuan (Mukhlis 2024). 

1. Essensialisasi Materi dan Bina Diri: Untuk ABK, khususnya siswa mampu didik 

(misalnya tunagrahita), konten PAI sering kali diintegrasikan dengan bina diri, yang 

merupakan penugasan praktis dalam melatih pembiasaan diri. Fokus pada Akhlak dan 

keterampilan ibadah praktis (aspek fardhu 'ain yang relevan) lebih diutamakan karena 

beresonansi langsung dengan standar Taqwa. 

2. Adaptasi Media Pembelajaran: Konten harus disampaikan melalui media yang sesuai 

dengan modalitas belajar ABK. Bagi siswa tunanetra, guru harus mengubah cara 

penyampaian materi, dengan memprioritaskan gaya belajar kinestetik, audio, dan 

penggunaan satuan pelajaran individual. 

Diferensiasi Proses PAI: Fleksibilitas dan Pendekatan Personal 

Proses pembelajaran PAI harus dikembangkan secara fleksibel dan menggunakan 

pendekatan personal (Nursalim 2025). 

1. Pendekatan Individual: Penggunaan Rencana Pembelajaran Individual (RPI) sangat 

krusial, terutama karena ABK memiliki tantangan dalam konsentrasi dan keselarasan 

berpikir/berbicara. Pendekatan personal memungkinkan siswa bersinergi dan 

mengeksplorasi diri dalam lingkungan belajar yang menyenangkan. 

2. Strategi Spesifik: 

a. Tunarungu: Strategi pembelajaran harus dimodifikasi untuk mengatasi hambatan 

komunikasi dan pemahaman konseptual. Strategi deduktif, ekspositorik (penjelasan 

langsung), dan modifikasi perilaku terbukti efektif dalam mengajarkan PAI bagi 

siswa tunarungu. 

b. Tunanetra: Proses belajar mengajar harus melibatkan metode yang 

mengkompensasi keterbatasan visual, memastikan bahwa siswa tunanetra dapat 

mengikuti pembelajaran PAI bersama siswa non-tunanetra. 

Diferensiasi Asesmen PAI: Mewujudkan Keadilan Taqwa 

Asesmen (penilaian produk) harus dirancang untuk mengukur pencapaian tujuan 

pembelajaran secara adil, selaras dengan prinsip Taqwa (Salsabiil 2024). 

1. Penilaian Holistik dan Bina Diri: Hasil evaluasi harus mencakup ranah kognitif, afektif, 

dan psikomotorik. Bagi ABK, penilaian terhadap perubahan perilaku, moralitas, dan 

pembiasaan diri (ranah afektif/psikomotorik) menjadi tolok ukur utama. Hal ini 

memastikan bahwa kemuliaan (Taqwa) dinilai berdasarkan ketaatan batin dan praktik, 

bukan hanya kapasitas kognitif.4 

2. Akomodasi dan Penyesuaian Prosedural: Guru PAI harus menyediakan dukungan yang 

diperlukan selama proses evaluasi, seperti membacakan soal, memberikan waktu 

tambahan, atau menggunakan tes lisan dan observasi, disesuaikan dengan tingkat 

kecerdasan masing-masing siswa. 



 
 

246 

 

 

3. Kebutuhan Dokumentasi: Meskipun evaluasi dilakukan dengan baik, tantangan yang 

sering muncul adalah kurangnya sistem pencatatan nilai yang formal dan 

terdokumentasi untuk ranah afektif. Hal ini menyulitkan pihak sekolah dalam 

mengidentifikasi kekuatan dan kelemahan secara sistematis dan akuntabel, serta 

menghambat perbaikan berkelanjutan dalam metode evaluasi PAI. Diperlukan sistem 

pencatatan yang terorganisir untuk ranah afektif dan psikomotorik. 

Table 2: Kerangka Adaptasi Desain Pembelajaran PAI Berdiferensiasi 

Aspek Kurikulum 

Diferensiasi 

Fondasi Teologis Turunan Strategi Implementasi PAI 

(Contoh Rujukan) 

Konten (Content) Essensialisasi menuju Taqwa  Fokus pada materi Akhlak dan 

Bina Diri (Keterampilan Hidup 

Ibadah). Adaptasi media 

(Braille, visual) sesuai 

kebutuhan 

Tunanetra/Tunarungu. 

Proses (Process) Prinsip Lita'ārafū dan 

Fleksibilitas  
Penggunaan Rencana Pelajaran 

Individual (RPI) untuk 

personalisasi. Metode 

Modifikasi Perilaku dan 

pendekatan personal untuk 

ABK dengan tantangan 

konsentrasi. 

Asesmen 

(Assessment/Product) 

Keadilan Prosedural & 

Penilaian Holistik  
Penyesuaian prosedur (waktu, 

format, bantuan). Penilaian 

berbasis observasi 

Afektif/Psikomotorik sebagai 

tolok ukur utama Taqwa. 

Pengembangan sistem 

dokumentasi formal. 

 

4. Tantangan dan Rekomendasi Pengembangan Kurikulum PAI Inklusif 

Berkelanjutan 

Analisis Kritis Hambatan Implementasi di Madrasah/Sekolah 

Efektivitas kurikulum PAI inklusif masih menghadapi kendala praktis di lapangan. 

Kendala utama terletak pada ketersediaan Sumber Daya Manusia (SDM) dan dukungan 

struktural. Keterbatasan guru PAI yang bersertifikat atau terlatih sebagai guru spesialis 

ABK sangat minim, padahal kompleksitas pedagogi diferensiasi membutuhkan keahlian 

khusus. Selain itu, meskipun manajemen madrasah memiliki komitmen tinggi, dukungan 

dari orang tua siswa dan masyarakat melalui komite madrasah belum optimal dalam 

memberikan bantuan pemikiran atau menjadi narasumber untuk meningkatkan kualitas 

pembelajaran. Peningkatan kualitas harus menjadi tanggung jawab kolektif, mencerminkan 

semangat Ummatan Wāhidatan yang sesungguhnya (Ratnaningrum, Hidayat, and Annisa 

2025).  

Rekomendasi Pengembangan Profesional Guru PAI Berbasis Teologi Inklusif 

Untuk mencapai implementasi yang berkelanjutan, fokus pelatihan guru PAI harus 

diubah. Pelatihan tidak boleh hanya menekankan keterampilan teknis, tetapi harus didahului 

dengan penguatan kesadaran teologis bahwa penyandang disabilitas adalah individu mulia 



247 

 

 

yang memiliki hak yang sama. Pendidikan teologi inklusif harus dimasukkan dalam 

kurikulum pelatihan guru PAI, mengintegrasikan kajian tafsir (Q.S. 49:13 dan Surah Abasa) 

sebagai fondasi motivasi (Ningsih and Zalisman 2024). 

Pelatihan harus meliputi teknik pedagogi diferensiasi yang komprehensif, mulai dari 

pelaksanaan asesmen diagnostik, penyusunan RPI PAI, hingga penguasaan strategi 

mengajar spesifik (seperti modifikasi perilaku dan metode kinestetik-auditori) untuk 

beragam jenis disabilitas. Perubahan paradigma ini adalah kunci untuk mengubah 

pandangan dari "beban" menjadi penghargaan terhadap hak dan potensi (Prakoso and Ulia 

2025). 

Rekomendasi Kebijakan Kurikulum yang Adaptif 

Penguatan kebijakan sangat penting untuk mendukung praksis inklusif. 

1. Standardisasi RPI PAI: Kemenag perlu menyediakan panduan resmi yang detail 

mengenai penyusunan RPI PAI yang mengintegrasikan secara eksplisit tujuan Taqwa 

ke dalam Capaian Pembelajaran yang bersifat diferensiatif.(Supriyadi 2024). 

2. Sistem Dokumentasi Asesmen Afektif: Harus dikembangkan sistem pencatatan nilai 

yang lebih formal, terorganisir, dan akuntabel, khususnya untuk ranah afektif dan 

psikomotorik. Dokumentasi ini penting untuk mengukur perkembangan Taqwa ABK 

secara holistik dan memberikan dasar yang kuat untuk perbaikan berkelanjutan, sesuai 

dengan tuntutan kualitas akademis dan regulasi.(Abdullah and Yusnaini 2024). 

 

4. KESIMPULAN 

Pondasi teologis Kurikulum PAI Inklusif berakar kuat pada Q.S. Al-Hujurāt : 13. Ayat 

ini menegakkan prinsip Ummatan Wāhidatan melalui tiga pilar: kesamaan asal, tujuan 

Lita'ārafū, dan standar Taqwa. Prinsip Taqwa secara fundamental menuntut kurikulum PAI 

agar memprioritaskan pengembangan spiritual dan moral ABK di atas pencapaian kognitif 

yang distandarisasi. 

Penerjemahan fondasi teologis ini memerlukan adopsi metodologi pembelajaran 

berdiferensiasi (konten, proses, asesmen) yang fleksibel, personal, dan berbasis pada 

asesmen diagnostik yang cermat. Implementasi harus berfokus pada materi esensial (Akhlak 

dan Bina Diri) dan penilaian yang adil dan holistik, dengan penyesuaian prosedur yang 

menjamin Karāmah Insāniyyah setiap peserta didik. Implementasi PAI inklusif adalah 

sebuah ibadah praksis, perwujudan ketaatan yang memuliakan ciptaan Allah. 

SARAN 

Saran-saran yang diajukan untuk penguatan PAI Inklusif adalah sebagai berikut: 

1. Pengembangan Profesional Guru: Diperlukan program pelatihan guru PAI yang 

mengintegrasikan kajian teologis inklusif (Q.S. 49:13) dengan keterampilan teknis 

diferensiasi yang spesifik dan mendalam. 

2. Penguatan Sistem Asesmen: Institusi pendidikan wajib mengadopsi sistem 

dokumentasi yang formal dan terorganisir untuk penilaian ranah afektif dan 

psikomotorik ABK, memastikan bahwa tolok ukur Taqwa dapat diukur secara 

akuntabel. 

3. Arah Penelitian Selanjutnya: Penelitian lanjutan harus berfokus pada studi empiris 

mengenai efektivitas Rencana Pembelajaran Individual (RPI) PAI dalam meningkatkan 

pencapaian spiritual dan moral ABK, serta analisis komparatif model evaluasi PAI 

yang terdokumentasi untuk mencapai standar publikasi SINTA 4-5. 

 

 

 

 



 
 

248 

 

 

5. DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, Khadijah Razali, and Yusnaini Yusnaini. 2024. “Analisis Kemampuan Guru PAI 

Dalam Menyusun Instrumen Penilaian Ranah Afektif Di Madrasah Aliyah 

Syamsuddhuha Dewantara, Aceh Utara.” Pase: Journal of Contemporary Islamic 

Education 3(1):17–30. 

Darmawan, Gigih Noviardi. 2022. “MUHASABAH DALAM PERSPEKTIF ALQUR’AN 

(Studi Terhadap Tafsir Al-Azhar Karya Hamka).” 

Duryat, H. Masduki. 2021. Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Penguatan Pendidikan 

Agama Islam Di Institusi Yang Bermutu Dan Berdaya Saing. Penerbit Alfabeta. 

Ma’mun, Sukron. 2022. “Model Toleransi Beragama Melalui Program Pembangunan 

Karakter Perspektif Al-Qur’an (Studi Tentang Interaksi Antar Mahasiswa Beda 

Agama Di Universitas Bina Nusantara Jakarta).” 

Mubarok, Muslim, and Muhammad Yusuf. 2024. “Manajemen Kurikulum Pendidikan 

Agama Islam Multikultural Di Sekolah Menegah Atas Islam Terpadu Ar-Rahmah 

Dalam Menumbuhkan Kesadaran Siswa Terhadap Keberagaman Masyrakat.” 

LEARNING: Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan Dan Pembelajaran 4(2):199–209. 

Muhajir, Muhajir. 2020. “NILAI-NILAI PENDIDIKAN DISABILITAS DALAM SURAT 

ABASA AYAT 1-10 (Telaah Tafsir Al-Misbah).” 

Mukhlis, Mukhlis. 2024. “Signifikansi Dan Kontribusi Guru Pendidikan Agama Islam 

Dalam Pembentukan Karakter Siswa Di Lingkungan Sekolah.” Integrated Education 

Journal 1(1):22–42. 

Nikmah, Mubarakatun, and Yogi Sopian Haris. 2025. “Analisis Nilai-Nilai Toleransi 

Beragama Yang Terkandung Dalam Surah Al Kafirun: Membangun Pondasi 

Pendidikan Multikultural: Analysis of the Values of Religious Tolerance Contained 

in Surah Al-Kafirun: Building the Foundation of Multicultural Education.” Ulumul 

Qur’an: Jurnal Kajian Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 5(1):44–68. 

Ningsih, Wirda, and Zalisman Zalisman. 2024. Pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

(PAI) Dalam Konteks Global. PT. Sonpedia Publishing Indonesia. 

NUGROHO, BAMBANG. 2025. “PEMBELAJARAN BERDIFERENSIASI UNTUK 

MENINGKATKAN PERKEMBANGAN AKADEMIK PESERTA DIDIK 

BERKEBUTUHAN KHUSUS.” Psiko Edukasi 23(1):31–38. 

Nursalim, Eko. 2025. “Peran Guru PAI Dalam Implementasi Pembelajaran Diferensiasi 

Pada Kurikulum Merdeka.” Jurnal Kajian Islam Dan Sosial Keagamaan 2(3):403–9. 

Prakoso, Iqbal Aji, and Nuhyal Ulia. 2025. “Peningkatan Kompetensi Pedagogik Guru 

Melalui Pelatihan Pembelajaran Diferensiasi Dalam Kurikulum PPG.” Didaktik: 

Jurnal Ilmiah PGSD STKIP Subang 11(02):492–502. 

Ratnaningrum, Ika, Wahyu Hidayat, and Tifany Rizqika Annisa. 2025. “ANALISIS 

PROBLEMATIKA GURU DALAM MENGHADAPI ANAK BERKEBUTUHAN 

KHUSUS (ABK) TERHADAP IMPLEMENTASI PENDIDIKAN INKLUSI.” 

MANAJERIAL: Jurnal Inovasi Manajemen Dan Supervisi Pendidikan 5(2):319–27. 

Salsabiil, Khoirunnisaa Rizki. 2024. “Assesmen Pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

Dan Budi Pekerti Pada Kurikulum Merdeka Di Smp Negeri 2 Purbalingga.” 

Universitas Islam Negeri Profesor Kiai Haji Saifuddin Zuhri Purwokerto. 

Stainback, William, and Susan Stainback. 1990. “ESTABLISH AN INTEGRATION 

TASK FORCE.” Support Networks for Inclusive Schooling: Interdependent 

Integrated Education 37. 

Supriyadi, Supriyadi. 2024. “KOLABORASI STRATEGI KEPALA SEKOLAH DAN 

GURU PAI DALAM PENGEMBANGAN KURIKULUM PENDIDIKAN AGAMA 



249 

 

 

ISLAM (PAI)(STUDI KASUS DI MADRASAH ALIYAH (MA) NU 03 SUNAN 

KATONG KALIWUNGU KENDAL).” 

Syafei, Isop. 2025. Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam. Penerbit Widina. 

 

 

 


