Vol 9 No. 12 Desember 2025
Jurnal Kajian Ilmiah Interdisiplinier eISSN: 2118-7303

STUDI PRANATA PRANATA ISLAM : DINAMIKA PRANATA
ISLAM DALAM BIDANG PENDIDIKAN, POLITIK, DAN
PERADILAN DI ERA MODERN

Egi Dwi Sabara
egidwisabaral412@gmail.com
UIN Raden Intan Lampung

ABSTRAK

Perkembangan pranata Islam di era modern menunjukkan dinamika yang kompleks seiring dengan
perubahan sosial, politik, dan teknologi global. Studi ini bertujuan untuk menelusuri bagaimana
pranata-pranata Islam dalam bidang pendidikan, politik, dan peradilan beradaptasi terhadap arus
modernisasi tanpa kehilangan nilai-nilai dasar ajaran Islam. Dalam bidang pendidikan, transformasi
tampak melalui integrasi antara sistem pendidikan tradisional Islam—seperti pesantren dan
madrasah—dengan sistem pendidikan umum berbasis sains dan teknologi. Sementara itu, pada
bidang politik, pranata Islam berupaya menginternalisasi prinsip-prinsip keadilan, musyawarah,
dan amanah ke dalam sistem politik modern yang demokratis. Di bidang peradilan, hukum Islam
mengalami penyesuaian melalui penerapan selektif syariah dalam ranah hukum keluarga dan sosial,
serta pembentukan lembaga-lembaga fatwa dan mediasi berbasis syariah. Temuan ini menunjukkan
bahwa pranata Islam bersifat dinamis, adaptif, dan kontekstual terhadap perkembangan zaman,
dengan tetap berlandaskan nilai-nilai tauhid dan keadilan. Dengan demikian, dinamika pranata
Islam di era modern dapat dipahami sebagai proses rekonstruksi kelembagaan yang meneguhkan
relevansi ajaran Islam di tengah tantangan globalisasi dan sekularisasi

Kata Kunci: Pranata Islam, Pendidikan Islam, Politik Islam, Peradilan Islam, Modernisasi

PENDAHULUAN

Islam sebagai agama yang bersifat komprehensif tidak hanya mengatur hubungan
spiritual antara manusia dan Tuhan (habl min Allah), tetapi juga mengatur tatanan sosial
kemasyarakatan (habl min al-nas) melalui sistem kelembagaan atau pranata. Dalam sejarah
panjang peradaban Islam, pranata-pranata tersebut telah memainkan peranan penting
dalam membentuk struktur sosial, politik, pendidikan, dan hukum umat Muslim di
berbagai wilayah dunia. Pranata Islam bukan hanya sekadar lembaga formal yang
menjalankan fungsi administratif, melainkan juga instrumen yang memelihara nilai,
norma, dan identitas keislaman dalam dinamika masyarakat yang terus berubah (Azra,
2012).

Secara historis, pranata Islam berkembang sejak masa Rasulullah 2, ketika struktur
kelembagaan keislaman mulai dibentuk melalui masjid sebagai pusat ibadah, pendidikan,
dan administrasi publik. Pada masa Khulafa’ al-Rasyidin dan periode kekhalifahan
selanjutnya, lembaga-lembaga Islam berkembang menjadi sistem sosial-politik yang
kompleks. Dalam bidang pendidikan, muncul madrasah dan halagah ilmu; di bidang
politik, berkembang institusi kepemimpinan dan administrasi pemerintahan berbasis
syura; sementara dalam bidang peradilan, lahir sistem qadha (peradilan Islam) yang
menegakkan hukum berdasarkan syariah. Ketiga bidang ini menjadi fondasi utama bagi
keberlangsungan peradaban Islam klasik yang gemilang (Nasution, 1996).

Namun, memasuki era modern, umat Islam menghadapi tantangan besar akibat
kolonialisme, modernisasi, dan globalisasi. Ketiganya membawa perubahan paradigma
yang signifikan terhadap pranata-pranata Islam. Proses modernisasi yang ditandai dengan
kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi, rasionalisasi, serta sekularisasi kehidupan
sosial-politik, memaksa lembaga-lembaga Islam untuk beradaptasi. Sistem pendidikan
Islam, misalnya, dituntut untuk menyesuaikan diri dengan kebutuhan zaman, sehingga

15


mailto:egidwisabara1412@gmail.com

terjadi transformasi dari sistem tradisional berbasis pesantren dan madrasah menjadi
sistem yang lebih modern dan terbuka, dengan mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu
umum (Zuhdi, 2018). Perguruan tinggi Islam kini tidak hanya menjadi pusat studi
keagamaan, tetapi juga pusat pengembangan sains, ekonomi, dan teknologi dengan
landasan nilai-nilai Islam.

Dalam ranah politik, perubahan pranata Islam ditandai dengan bergesernya otoritas
kekuasaan dari sistem kekhalifahan menuju negara-bangsa modern (nation-state). Proses
ini menimbulkan perdebatan panjang tentang bagaimana nilai-nilai Islam dapat
diimplementasikan dalam sistem politik demokratis yang pluralistik. Di banyak negara
Muslim, muncul partai-partai Islam yang berupaya mengintegrasikan prinsip keadilan
(‘adl), musyawarah (syura), dan amanah ke dalam mekanisme politik modern (Esposito,
2005). Meskipun demikian, tantangan muncul ketika prinsip-prinsip Islam harus
disesuaikan dengan realitas politik sekuler yang mengedepankan pemisahan antara agama
dan negara. Kondisi ini menuntut reinterpretasi terhadap konsep politik Islam agar tetap
relevan dengan sistem kenegaraan kontemporer tanpa kehilangan esensi moral dan
spiritualnya (Syamsuddin, 2011).

Sementara itu, dalam bidang peradilan, dinamika pranata Islam terlihat melalui
upaya integrasi antara hukum Islam dan hukum positif negara. Di banyak negara Muslim
modern, hukum syariah tidak lagi menjadi sistem hukum tunggal, melainkan diakomodasi
dalam bentuk pengadilan agama yang menangani perkara-perkara tertentu seperti
perkawinan, waris, dan wakaf. Fenomena ini menunjukkan bahwa pranata peradilan Islam
mengalami proses adaptasi terhadap sistem hukum nasional yang cenderung sekuler,
sekaligus mempertahankan fungsinya sebagai penjaga moralitas dan keadilan sosial
(Rahman, 1982). Selain itu, muncul lembaga-lembaga baru seperti Dewan Fatwa, Majelis
Ulama, dan lembaga mediasi berbasis syariah yang berperan penting dalam memberikan
panduan etis bagi umat Islam di tengah kompleksitas hukum modern.

Oleh karena itu, studi mengenai dinamika pranata Islam dalam bidang pendidikan,
politik, dan peradilan di era modern menjadi penting untuk memahami bagaimana Islam
berinteraksi dengan perubahan zaman. Penelitian ini berupaya mengkaji proses
transformasi tersebut secara mendalam, dengan menyoroti aspek adaptasi, kontinuitas, dan
inovasi dalam pranata-pranata Islam. Pendekatan yang digunakan tidak hanya historis-
deskriptif, tetapi juga analitis, untuk melihat sejauh mana lembaga-lembaga Islam mampu
mempertahankan prinsip-prinsip dasar syariah sekaligus menyesuaikan diri dengan
kebutuhan sosial modern.

Dengan memahami dinamika pranata Islam secara komprehensif, diharapkan dapat
diperoleh gambaran yang utuh tentang bagaimana Islam tetap relevan sebagai kekuatan
moral, sosial, dan intelektual di era globalisasi. Pranata Islam yang dinamis menunjukkan
bahwa Islam bukanlah agama yang statis, tetapi ajaran yang mampu bertransformasi secara
kontekstual tanpa kehilangan esensinya. Transformasi ini menjadi bukti bahwa nilai-nilai
Islam memiliki fleksibilitas tinggi untuk membimbing peradaban manusia menuju tatanan
yang adil, beradab, dan berkeadilan sosial di tengah perubahan zaman yang cepat (Madjid,
1992; Wahid, 2001).

METODOLOGI

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan paradigma
interpretatif, yang bertujuan untuk memahami dan menjelaskan dinamika pranata-pranata
Islam dalam bidang pendidikan, politik, dan peradilan di era modern secara mendalam dan
kontekstual. Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini tidak berfokus pada
pengukuran kuantitatif atau angka statistik, tetapi pada pemahaman makna, nilai, dan

16



proses sosial yang melatarbelakangi transformasi pranata Islam di berbagai aspek
kehidupan umat Muslim.

Dalam kerangka epistemologis, penelitian ini  menggunakan pendekatan
fenomenologis-historis, yaitu menelaah realitas sosial keislaman berdasarkan pengalaman
historis dan fenomena aktual yang berkembang di masyarakat modern. Pendekatan ini
memungkinkan peneliti menelusuri kontinuitas dan perubahan dalam pranata Islam dari
masa klasik hingga kontemporer, sekaligus mengungkap faktor-faktor internal dan
eksternal yang memengaruhi dinamika tersebut (Moleong, 2017).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Perkembangan pranata-pranata Islam dalam bidang pendidikan, politik, dan
peradilan menunjukkan dinamika yang sangat kompleks di era modern. Dalam bidang
pendidikan, Islam mengalami proses transformasi yang signifikan sejak masa klasik
hingga kontemporer. Pada awalnya, lembaga pendidikan Islam berpusat di masjid,
madrasah, dan pesantren, yang berfungsi sebagai pusat pembinaan moral dan transmisi
ilmu agama. Akan tetapi, ketika dunia Islam mulai berinteraksi dengan modernitas Barat
melalui kolonialisme dan globalisasi, muncul tantangan baru bagi sistem pendidikan Islam
yang dianggap tertinggal dari sistem sekuler. Sebagai respons terhadap tantangan tersebut,
para cendekiawan Muslim melakukan pembaruan sistem pendidikan dengan cara
mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu pengetahuan modern. Lembaga-lembaga seperti
madrasah modern, sekolah Islam terpadu, dan perguruan tinggi Islam kini tidak hanya
mengajarkan teologi dan figh, tetapi juga ilmu sosial, ekonomi, dan teknologi. Perubahan
ini melahirkan paradigma baru pendidikan Islam yang tidak hanya menanamkan nilai-nilai
spiritual, tetapi juga menyiapkan generasi Muslim agar mampu bersaing secara global
tanpa kehilangan identitas religiusnya. Di Indonesia, pembaruan ini tampak jelas melalui
transformasi IAIN menjadi UIN, yang mengembangkan pendekatan integratif antara ilmu
agama dan sains. Dengan demikian, pranata pendidikan Islam kini berfungsi ganda sebagai
lembaga keilmuan dan sekaligus sebagai agen perubahan sosial yang membentuk generasi
Muslim modern yang berakhlak, berwawasan luas, dan berdaya saing tinggi.

Dalam bidang politik, pranata Islam mengalami perubahan yang lebih kompleks.
Sejak masa kekhalifahan, Islam telah mengenal sistem politik yang menggabungkan
otoritas spiritual dan kekuasaan duniawi. Namun, setelah keruntuhan Kekhalifahan
Utsmaniyah pada awal abad ke-20, umat Islam menghadapi pertanyaan mendasar tentang
bagaimana nilai-nilai Islam dapat diterapkan dalam konteks negara-bangsa dan sistem
demokrasi modern. Sebagian pemikir Islam berpandangan bahwa politik Islam harus
diwujudkan secara formal melalui penerapan hukum dan simbol-simbol syariah dalam
pemerintahan. Namun, sebagian lainnya menekankan pentingnya penerapan nilai-nilai
etika Islam seperti keadilan, amanah, dan musyawarah tanpa harus mendirikan negara
Islam secara formal. Dalam praktiknya, banyak negara Muslim kemudian mengadopsi
model politik yang menggabungkan nilai-nilai Islam dengan prinsip demokrasi modern.
Contoh nyata dapat ditemukan di Indonesia dan Turki, di mana partai-partai Islam berperan
aktif dalam sistem politik demokratis. Perubahan ini menunjukkan bahwa pranata politik
Islam mampu beradaptasi dengan sistem politik modern tanpa kehilangan orientasi
moralnya. Meski demikian, tantangan tetap muncul, terutama dalam menjaga
keseimbangan antara etika Islam dan pragmatisme politik modern. Oleh karena itu, pranata
politik Islam di era modern tidak hanya berfungsi sebagai sarana kekuasaan, tetapi juga
sebagai mekanisme etika publik yang berperan menegakkan nilai-nilai keadilan dan
kesejahteraan sosial di tengah arus sekularisasi.

Adapun dalam bidang peradilan, dinamika pranata Islam tampak dalam proses

17



harmonisasi antara hukum syariah dan hukum positif modern. Pada masa klasik, hukum
Islam diterapkan secara komprehensif dalam seluruh aspek kehidupan masyarakat.
Namun, di era modern, hukum Islam mengalami pembatasan ruang lingkup penerapan,
terutama dalam bidang hukum keluarga, pernikahan, dan waris. Di berbagai negara
Muslim, seperti Indonesia dan Malaysia, pranata peradilan Islam hadir dalam bentuk
pengadilan agama yang memiliki kewenangan khusus dalam perkara keagamaan.
Keberadaan pengadilan agama ini menegaskan bahwa meskipun sistem hukum nasional
bersifat sekuler, hukum Islam tetap memiliki posisi penting dalam menjaga nilai keadilan
sosial dan moralitas masyarakat Muslim. Selain lembaga peradilan formal, muncul pula
lembaga-lembaga non-yudisial seperti Majelis Ulama Indonesia (MUI) dan Dewan
Syariah Nasional (DSN) yang berperan memberikan fatwa dan panduan etis dalam
kehidupan umat Islam, termasuk dalam ekonomi dan bisnis. Hal ini menandakan perluasan
fungsi pranata peradilan Islam yang kini tidak hanya bersifat hukum positif, tetapi juga
sosial dan moral. Fenomena serupa juga muncul di negara-negara Barat seperti Inggris dan
Kanada, di mana komunitas Muslim membentuk lembaga arbitrase syariah untuk
menyelesaikan sengketa keluarga dan ekonomi. Kondisi ini menunjukkan bahwa pranata
hukum Islam mampu menyesuaikan diri dengan konteks global dan multikultural, tanpa
kehilangan prinsip dasarnya tentang keadilan dan kemaslahatan umat.

Jika ditinjau secara keseluruhan, hasil kajian terhadap ketiga bidang tersebut
menunjukkan bahwa pranata-pranata Islam bersifat dinamis dan adaptif terhadap
perubahan sosial dan politik global. Pendidikan, politik, dan peradilan Islam telah
mengalami rekonstruksi yang memungkinkan nilai-nilai Islam tetap hidup dalam tatanan
masyarakat modern. Nilai-nilai dasar Islam seperti tauhid, keadilan, ilmu, dan akhlak
menjadi fondasi utama dalam setiap proses transformasi kelembagaan. Modernisasi tidak
diartikan sebagai bentuk sekularisasi, melainkan sebagai upaya untuk menafsirkan ulang
ajaran Islam agar tetap relevan dan solutif terhadap tantangan zaman. Dengan demikian,
pranata-pranata Islam di era modern tidak hanya mempertahankan identitas spiritualnya,
tetapi juga memainkan peran strategis dalam membangun peradaban yang berkeadaban,
berkeilmuan, dan berkeadilan sosial. Sejalan dengan pandangan Fazlur Rahman (1982),
Islam akan terus relevan sepanjang nilai-nilainya diwujudkan melalui pranata sosial yang
mampu berdialog dengan konteks modernitas tanpa kehilangan esensi tauhid dan
kemanusiaannya

KESIMPULAN

Dari keseluruhan kajian mengenai dinamika pranata-pranata Islam dalam bidang
pendidikan, politik, dan peradilan di era modern, dapat disimpulkan bahwa Islam bukan
hanya sistem kepercayaan yang bersifat spiritual, tetapi juga memiliki dimensi sosial yang
kompleks dan adaptif terhadap perkembangan zaman. Pranata-pranata Islam telah
berevolusi dari bentuk tradisional menuju bentuk modern yang lebih terbuka dan responsif
terhadap tantangan globalisasi, kemajuan teknologi, serta perubahan sosial dan politik
masyarakat. Dalam bidang pendidikan, transformasi yang terjadi menunjukkan
keberhasilan Islam dalam mengintegrasikan ilmu agama dengan ilmu umum, menciptakan
sistem pendidikan yang holistik dan berorientasi pada pembentukan karakter serta
kecerdasan spiritual dan intelektual. Sementara itu, dalam bidang politik, Islam mampu
menunjukkan fleksibilitasnya dengan menyesuaikan prinsip-prinsip syura, keadilan, dan
amanah ke dalam sistem politik demokratis tanpa kehilangan nilai-nilai moralnya. Hal ini
membuktikan bahwa nilai-nilai Islam dapat diimplementasikan dalam tatanan
pemerintahan modern, asalkan tetap berlandaskan pada etika dan keadilan sosial yang
menjadi inti dari ajaran Islam.

18



Di sisi lain, dalam ranah peradilan, pranata hukum Islam terus memainkan peran
penting dalam menjaga moralitas dan keadilan sosial di tengah sistem hukum nasional
yang pluralistik. Pengadilan agama dan lembaga fatwa menjadi contoh konkret bagaimana
hukum Islam beradaptasi dalam konteks modern tanpa kehilangan legitimasi teologisnya.
Penerapan hukum Islam secara selektif dalam bidang keluarga dan muamalah
menunjukkan adanya keseimbangan antara prinsip syariah dan realitas hukum nasional.
Adaptasi ini membuktikan bahwa Islam memiliki kemampuan luar biasa dalam
menyesuaikan diri dengan struktur sosial modern tanpa harus mengalami sekularisasi total.
Dengan demikian, Islam tetap berfungsi sebagai kekuatan moral dan spiritual yang
memberi arah bagi kehidupan masyarakat modern.

Secara keseluruhan, dinamika pranata-pranata Islam di era modern memperlihatkan
bahwa modernisasi bukan ancaman bagi Islam, tetapi justru peluang untuk melakukan
reinterpretasi ajaran agar lebih kontekstual dan solutif terhadap persoalan-persoalan
kemanusiaan kontemporer. Keberhasilan Islam dalam bertahan dan beradaptasi selama
berabad-abad menunjukkan bahwa kekuatan utamanya terletak pada prinsip universalnya:
keadilan (“adl), keseimbangan (tawazun), kemaslahatan (maslahah), dan keilmuan (‘ilm).
Oleh karena itu, arah pengembangan pranata-pranata Islam di masa depan perlu terus
diarahkan pada penguatan kualitas sumber daya manusia, pembaruan pemikiran Islam, dan
sinergi antara nilai-nilai keagamaan dan perkembangan ilmu pengetahuan. Hanya dengan
cara demikian, Islam dapat terus menjadi panduan moral dan intelektual dalam
membangun peradaban global yang berkeadilan, beradab, dan berorientasi pada
kemaslahatan seluruh umat manusia.

DAFTAR PUSTAKA

Abdurrahman Wahid. (2001). Prisma Pemikiran Gus Dur: Islam, Negara, dan Demokrasi. Jakarta:
LKiS.

Amin Abdullah (2013). Metodologi Studi Islam: Arah Baru dalam Pengkajian Islam.
Yogyakarta: UGM Press.

Dede Rosyada (2010). Sosiologi Agama: Teori dan Praktik. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada.

Fazlur. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago:
University of Chicago Press

Huntington, S. P. (1996). The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order. Simon &
Schuster.

John W. (2014). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches. 4th
Edition. Thousand Oaks: SAGE Publications

Madjid, Nurcholish. (1992). Islam, Kemodernan, dan Keindonesiaan. Bandung: Mizan.

Miftah Thoha (2009). Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Pustaka Setia.

Nurcholish. (1992). Islam, Kemodernan, dan Keindonesiaan. Bandung: Mizan.

Weber, M. (1905). The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism. Charles Scribner’s Sons.

19



