
Jurnal Kajian Ilmiah Interdisiplinier 
Vol 9 No. 12 Desember 2025 

eISSN: 2118-7303 
 

15 
 

STUDI PRANATA PRANATA ISLAM : DINAMIKA PRANATA 

ISLAM DALAM BIDANG PENDIDIKAN, POLITIK, DAN 

PERADILAN DI ERA MODERN 

 
Egi Dwi Sabara  

egidwisabara1412@gmail.com      

UIN Raden Intan Lampung 

 

ABSTRAK 
Perkembangan pranata Islam di era modern menunjukkan dinamika yang kompleks seiring dengan 

perubahan sosial, politik, dan teknologi global. Studi ini bertujuan untuk menelusuri bagaimana 

pranata-pranata Islam dalam bidang pendidikan, politik, dan peradilan beradaptasi terhadap arus 

modernisasi tanpa kehilangan nilai-nilai dasar ajaran Islam. Dalam bidang pendidikan, transformasi 

tampak melalui integrasi antara sistem pendidikan tradisional Islam—seperti pesantren dan 

madrasah—dengan sistem pendidikan umum berbasis sains dan teknologi. Sementara itu, pada 

bidang politik, pranata Islam berupaya menginternalisasi prinsip-prinsip keadilan, musyawarah, 

dan amanah ke dalam sistem politik modern yang demokratis. Di bidang peradilan, hukum Islam 

mengalami penyesuaian melalui penerapan selektif syariah dalam ranah hukum keluarga dan sosial, 

serta pembentukan lembaga-lembaga fatwa dan mediasi berbasis syariah. Temuan ini menunjukkan 

bahwa pranata Islam bersifat dinamis, adaptif, dan kontekstual terhadap perkembangan zaman, 

dengan tetap berlandaskan nilai-nilai tauhid dan keadilan. Dengan demikian, dinamika pranata 

Islam di era modern dapat dipahami sebagai proses rekonstruksi kelembagaan yang meneguhkan 

relevansi ajaran Islam di tengah tantangan globalisasi dan sekularisasi 

Kata Kunci: Pranata Islam, Pendidikan Islam, Politik Islam, Peradilan Islam, Modernisasi 

  

PENDAHULUAN 

Islam sebagai agama yang bersifat komprehensif tidak hanya mengatur hubungan 

spiritual antara manusia dan Tuhan (ḥabl min Allāh), tetapi juga mengatur tatanan sosial 

kemasyarakatan (ḥabl min al-nās) melalui sistem kelembagaan atau pranata. Dalam sejarah 

panjang peradaban Islam, pranata-pranata tersebut telah memainkan peranan penting 

dalam membentuk struktur sosial, politik, pendidikan, dan hukum umat Muslim di 

berbagai wilayah dunia. Pranata Islam bukan hanya sekadar lembaga formal yang 

menjalankan fungsi administratif, melainkan juga instrumen yang memelihara nilai, 

norma, dan identitas keislaman dalam dinamika masyarakat yang terus berubah (Azra, 

2012). 

Secara historis, pranata Islam berkembang sejak masa Rasulullah صلى الله عليه وسلم, ketika struktur 

kelembagaan keislaman mulai dibentuk melalui masjid sebagai pusat ibadah, pendidikan, 

dan administrasi publik. Pada masa Khulafā’ al-Rāsyidīn dan periode kekhalifahan 

selanjutnya, lembaga-lembaga Islam berkembang menjadi sistem sosial-politik yang 

kompleks. Dalam bidang pendidikan, muncul madrasah dan halaqah ilmu; di bidang 

politik, berkembang institusi kepemimpinan dan administrasi pemerintahan berbasis 

syura; sementara dalam bidang peradilan, lahir sistem qadhā (peradilan Islam) yang 

menegakkan hukum berdasarkan syariah. Ketiga bidang ini menjadi fondasi utama bagi 

keberlangsungan peradaban Islam klasik yang gemilang (Nasution, 1996). 

Namun, memasuki era modern, umat Islam menghadapi tantangan besar akibat 

kolonialisme, modernisasi, dan globalisasi. Ketiganya membawa perubahan paradigma 

yang signifikan terhadap pranata-pranata Islam. Proses modernisasi yang ditandai dengan 

kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi, rasionalisasi, serta sekularisasi kehidupan 

sosial-politik, memaksa lembaga-lembaga Islam untuk beradaptasi. Sistem pendidikan 

Islam, misalnya, dituntut untuk menyesuaikan diri dengan kebutuhan zaman, sehingga 

mailto:egidwisabara1412@gmail.com


 

16 
 

terjadi transformasi dari sistem tradisional berbasis pesantren dan madrasah menjadi 

sistem yang lebih modern dan terbuka, dengan mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu 

umum (Zuhdi, 2018). Perguruan tinggi Islam kini tidak hanya menjadi pusat studi 

keagamaan, tetapi juga pusat pengembangan sains, ekonomi, dan teknologi dengan 

landasan nilai-nilai Islam. 

Dalam ranah politik, perubahan pranata Islam ditandai dengan bergesernya otoritas 

kekuasaan dari sistem kekhalifahan menuju negara-bangsa modern (nation-state). Proses 

ini menimbulkan perdebatan panjang tentang bagaimana nilai-nilai Islam dapat 

diimplementasikan dalam sistem politik demokratis yang pluralistik. Di banyak negara 

Muslim, muncul partai-partai Islam yang berupaya mengintegrasikan prinsip keadilan 

(‘adl), musyawarah (syura), dan amanah ke dalam mekanisme politik modern (Esposito, 

2005). Meskipun demikian, tantangan muncul ketika prinsip-prinsip Islam harus 

disesuaikan dengan realitas politik sekuler yang mengedepankan pemisahan antara agama 

dan negara. Kondisi ini menuntut reinterpretasi terhadap konsep politik Islam agar tetap 

relevan dengan sistem kenegaraan kontemporer tanpa kehilangan esensi moral dan 

spiritualnya (Syamsuddin, 2011). 

Sementara itu, dalam bidang peradilan, dinamika pranata Islam terlihat melalui 

upaya integrasi antara hukum Islam dan hukum positif negara. Di banyak negara Muslim 

modern, hukum syariah tidak lagi menjadi sistem hukum tunggal, melainkan diakomodasi 

dalam bentuk pengadilan agama yang menangani perkara-perkara tertentu seperti 

perkawinan, waris, dan wakaf. Fenomena ini menunjukkan bahwa pranata peradilan Islam 

mengalami proses adaptasi terhadap sistem hukum nasional yang cenderung sekuler, 

sekaligus mempertahankan fungsinya sebagai penjaga moralitas dan keadilan sosial 

(Rahman, 1982). Selain itu, muncul lembaga-lembaga baru seperti Dewan Fatwa, Majelis 

Ulama, dan lembaga mediasi berbasis syariah yang berperan penting dalam memberikan 

panduan etis bagi umat Islam di tengah kompleksitas hukum modern. 

Oleh karena itu, studi mengenai dinamika pranata Islam dalam bidang pendidikan, 

politik, dan peradilan di era modern menjadi penting untuk memahami bagaimana Islam 

berinteraksi dengan perubahan zaman. Penelitian ini berupaya mengkaji proses 

transformasi tersebut secara mendalam, dengan menyoroti aspek adaptasi, kontinuitas, dan 

inovasi dalam pranata-pranata Islam. Pendekatan yang digunakan tidak hanya historis-

deskriptif, tetapi juga analitis, untuk melihat sejauh mana lembaga-lembaga Islam mampu 

mempertahankan prinsip-prinsip dasar syariah sekaligus menyesuaikan diri dengan 

kebutuhan sosial modern. 

Dengan memahami dinamika pranata Islam secara komprehensif, diharapkan dapat 

diperoleh gambaran yang utuh tentang bagaimana Islam tetap relevan sebagai kekuatan 

moral, sosial, dan intelektual di era globalisasi. Pranata Islam yang dinamis menunjukkan 

bahwa Islam bukanlah agama yang statis, tetapi ajaran yang mampu bertransformasi secara 

kontekstual tanpa kehilangan esensinya. Transformasi ini menjadi bukti bahwa nilai-nilai 

Islam memiliki fleksibilitas tinggi untuk membimbing peradaban manusia menuju tatanan 

yang adil, beradab, dan berkeadilan sosial di tengah perubahan zaman yang cepat (Madjid, 

1992; Wahid, 2001). 

 

METODOLOGI 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan paradigma 

interpretatif, yang bertujuan untuk memahami dan menjelaskan dinamika pranata-pranata 

Islam dalam bidang pendidikan, politik, dan peradilan di era modern secara mendalam dan 

kontekstual. Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini tidak berfokus pada 

pengukuran kuantitatif atau angka statistik, tetapi pada pemahaman makna, nilai, dan 



 

17 
 

proses sosial yang melatarbelakangi transformasi pranata Islam di berbagai aspek 

kehidupan umat Muslim. 

Dalam kerangka epistemologis, penelitian ini menggunakan pendekatan 

fenomenologis-historis, yaitu menelaah realitas sosial keislaman berdasarkan pengalaman 

historis dan fenomena aktual yang berkembang di masyarakat modern. Pendekatan ini 

memungkinkan peneliti menelusuri kontinuitas dan perubahan dalam pranata Islam dari 

masa klasik hingga kontemporer, sekaligus mengungkap faktor-faktor internal dan 

eksternal yang memengaruhi dinamika tersebut (Moleong, 2017). 

   

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Perkembangan pranata-pranata Islam dalam bidang pendidikan, politik, dan 

peradilan menunjukkan dinamika yang sangat kompleks di era modern. Dalam bidang 

pendidikan, Islam mengalami proses transformasi yang signifikan sejak masa klasik 

hingga kontemporer. Pada awalnya, lembaga pendidikan Islam berpusat di masjid, 

madrasah, dan pesantren, yang berfungsi sebagai pusat pembinaan moral dan transmisi 

ilmu agama. Akan tetapi, ketika dunia Islam mulai berinteraksi dengan modernitas Barat 

melalui kolonialisme dan globalisasi, muncul tantangan baru bagi sistem pendidikan Islam 

yang dianggap tertinggal dari sistem sekuler. Sebagai respons terhadap tantangan tersebut, 

para cendekiawan Muslim melakukan pembaruan sistem pendidikan dengan cara 

mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu pengetahuan modern. Lembaga-lembaga seperti 

madrasah modern, sekolah Islam terpadu, dan perguruan tinggi Islam kini tidak hanya 

mengajarkan teologi dan fiqh, tetapi juga ilmu sosial, ekonomi, dan teknologi. Perubahan 

ini melahirkan paradigma baru pendidikan Islam yang tidak hanya menanamkan nilai-nilai 

spiritual, tetapi juga menyiapkan generasi Muslim agar mampu bersaing secara global 

tanpa kehilangan identitas religiusnya. Di Indonesia, pembaruan ini tampak jelas melalui 

transformasi IAIN menjadi UIN, yang mengembangkan pendekatan integratif antara ilmu 

agama dan sains. Dengan demikian, pranata pendidikan Islam kini berfungsi ganda sebagai 

lembaga keilmuan dan sekaligus sebagai agen perubahan sosial yang membentuk generasi 

Muslim modern yang berakhlak, berwawasan luas, dan berdaya saing tinggi. 

Dalam bidang politik, pranata Islam mengalami perubahan yang lebih kompleks. 

Sejak masa kekhalifahan, Islam telah mengenal sistem politik yang menggabungkan 

otoritas spiritual dan kekuasaan duniawi. Namun, setelah keruntuhan Kekhalifahan 

Utsmaniyah pada awal abad ke-20, umat Islam menghadapi pertanyaan mendasar tentang 

bagaimana nilai-nilai Islam dapat diterapkan dalam konteks negara-bangsa dan sistem 

demokrasi modern. Sebagian pemikir Islam berpandangan bahwa politik Islam harus 

diwujudkan secara formal melalui penerapan hukum dan simbol-simbol syariah dalam 

pemerintahan. Namun, sebagian lainnya menekankan pentingnya penerapan nilai-nilai 

etika Islam seperti keadilan, amanah, dan musyawarah tanpa harus mendirikan negara 

Islam secara formal. Dalam praktiknya, banyak negara Muslim kemudian mengadopsi 

model politik yang menggabungkan nilai-nilai Islam dengan prinsip demokrasi modern. 

Contoh nyata dapat ditemukan di Indonesia dan Turki, di mana partai-partai Islam berperan 

aktif dalam sistem politik demokratis. Perubahan ini menunjukkan bahwa pranata politik 

Islam mampu beradaptasi dengan sistem politik modern tanpa kehilangan orientasi 

moralnya. Meski demikian, tantangan tetap muncul, terutama dalam menjaga 

keseimbangan antara etika Islam dan pragmatisme politik modern. Oleh karena itu, pranata 

politik Islam di era modern tidak hanya berfungsi sebagai sarana kekuasaan, tetapi juga 

sebagai mekanisme etika publik yang berperan menegakkan nilai-nilai keadilan dan 

kesejahteraan sosial di tengah arus sekularisasi. 

Adapun dalam bidang peradilan, dinamika pranata Islam tampak dalam proses 



 

18 
 

harmonisasi antara hukum syariah dan hukum positif modern. Pada masa klasik, hukum 

Islam diterapkan secara komprehensif dalam seluruh aspek kehidupan masyarakat. 

Namun, di era modern, hukum Islam mengalami pembatasan ruang lingkup penerapan, 

terutama dalam bidang hukum keluarga, pernikahan, dan waris. Di berbagai negara 

Muslim, seperti Indonesia dan Malaysia, pranata peradilan Islam hadir dalam bentuk 

pengadilan agama yang memiliki kewenangan khusus dalam perkara keagamaan. 

Keberadaan pengadilan agama ini menegaskan bahwa meskipun sistem hukum nasional 

bersifat sekuler, hukum Islam tetap memiliki posisi penting dalam menjaga nilai keadilan 

sosial dan moralitas masyarakat Muslim. Selain lembaga peradilan formal, muncul pula 

lembaga-lembaga non-yudisial seperti Majelis Ulama Indonesia (MUI) dan Dewan 

Syariah Nasional (DSN) yang berperan memberikan fatwa dan panduan etis dalam 

kehidupan umat Islam, termasuk dalam ekonomi dan bisnis. Hal ini menandakan perluasan 

fungsi pranata peradilan Islam yang kini tidak hanya bersifat hukum positif, tetapi juga 

sosial dan moral. Fenomena serupa juga muncul di negara-negara Barat seperti Inggris dan 

Kanada, di mana komunitas Muslim membentuk lembaga arbitrase syariah untuk 

menyelesaikan sengketa keluarga dan ekonomi. Kondisi ini menunjukkan bahwa pranata 

hukum Islam mampu menyesuaikan diri dengan konteks global dan multikultural, tanpa 

kehilangan prinsip dasarnya tentang keadilan dan kemaslahatan umat. 

Jika ditinjau secara keseluruhan, hasil kajian terhadap ketiga bidang tersebut 

menunjukkan bahwa pranata-pranata Islam bersifat dinamis dan adaptif terhadap 

perubahan sosial dan politik global. Pendidikan, politik, dan peradilan Islam telah 

mengalami rekonstruksi yang memungkinkan nilai-nilai Islam tetap hidup dalam tatanan 

masyarakat modern. Nilai-nilai dasar Islam seperti tauhid, keadilan, ilmu, dan akhlak 

menjadi fondasi utama dalam setiap proses transformasi kelembagaan. Modernisasi tidak 

diartikan sebagai bentuk sekularisasi, melainkan sebagai upaya untuk menafsirkan ulang 

ajaran Islam agar tetap relevan dan solutif terhadap tantangan zaman. Dengan demikian, 

pranata-pranata Islam di era modern tidak hanya mempertahankan identitas spiritualnya, 

tetapi juga memainkan peran strategis dalam membangun peradaban yang berkeadaban, 

berkeilmuan, dan berkeadilan sosial. Sejalan dengan pandangan Fazlur Rahman (1982), 

Islam akan terus relevan sepanjang nilai-nilainya diwujudkan melalui pranata sosial yang 

mampu berdialog dengan konteks modernitas tanpa kehilangan esensi tauhid dan 

kemanusiaannya 

 

KESIMPULAN 

Dari keseluruhan kajian mengenai dinamika pranata-pranata Islam dalam bidang 

pendidikan, politik, dan peradilan di era modern, dapat disimpulkan bahwa Islam bukan 

hanya sistem kepercayaan yang bersifat spiritual, tetapi juga memiliki dimensi sosial yang 

kompleks dan adaptif terhadap perkembangan zaman. Pranata-pranata Islam telah 

berevolusi dari bentuk tradisional menuju bentuk modern yang lebih terbuka dan responsif 

terhadap tantangan globalisasi, kemajuan teknologi, serta perubahan sosial dan politik 

masyarakat. Dalam bidang pendidikan, transformasi yang terjadi menunjukkan 

keberhasilan Islam dalam mengintegrasikan ilmu agama dengan ilmu umum, menciptakan 

sistem pendidikan yang holistik dan berorientasi pada pembentukan karakter serta 

kecerdasan spiritual dan intelektual. Sementara itu, dalam bidang politik, Islam mampu 

menunjukkan fleksibilitasnya dengan menyesuaikan prinsip-prinsip syura, keadilan, dan 

amanah ke dalam sistem politik demokratis tanpa kehilangan nilai-nilai moralnya. Hal ini 

membuktikan bahwa nilai-nilai Islam dapat diimplementasikan dalam tatanan 

pemerintahan modern, asalkan tetap berlandaskan pada etika dan keadilan sosial yang 

menjadi inti dari ajaran Islam. 



 

19 
 

Di sisi lain, dalam ranah peradilan, pranata hukum Islam terus memainkan peran 

penting dalam menjaga moralitas dan keadilan sosial di tengah sistem hukum nasional 

yang pluralistik. Pengadilan agama dan lembaga fatwa menjadi contoh konkret bagaimana 

hukum Islam beradaptasi dalam konteks modern tanpa kehilangan legitimasi teologisnya. 

Penerapan hukum Islam secara selektif dalam bidang keluarga dan muamalah 

menunjukkan adanya keseimbangan antara prinsip syariah dan realitas hukum nasional. 

Adaptasi ini membuktikan bahwa Islam memiliki kemampuan luar biasa dalam 

menyesuaikan diri dengan struktur sosial modern tanpa harus mengalami sekularisasi total. 

Dengan demikian, Islam tetap berfungsi sebagai kekuatan moral dan spiritual yang 

memberi arah bagi kehidupan masyarakat modern. 

Secara keseluruhan, dinamika pranata-pranata Islam di era modern memperlihatkan 

bahwa modernisasi bukan ancaman bagi Islam, tetapi justru peluang untuk melakukan 

reinterpretasi ajaran agar lebih kontekstual dan solutif terhadap persoalan-persoalan 

kemanusiaan kontemporer. Keberhasilan Islam dalam bertahan dan beradaptasi selama 

berabad-abad menunjukkan bahwa kekuatan utamanya terletak pada prinsip universalnya: 

keadilan (‘adl), keseimbangan (tawazun), kemaslahatan (maslahah), dan keilmuan (‘ilm). 

Oleh karena itu, arah pengembangan pranata-pranata Islam di masa depan perlu terus 

diarahkan pada penguatan kualitas sumber daya manusia, pembaruan pemikiran Islam, dan 

sinergi antara nilai-nilai keagamaan dan perkembangan ilmu pengetahuan. Hanya dengan 

cara demikian, Islam dapat terus menjadi panduan moral dan intelektual dalam 

membangun peradaban global yang berkeadilan, beradab, dan berorientasi pada 

kemaslahatan seluruh umat manusia. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Abdurrahman Wahid. (2001). Prisma Pemikiran Gus Dur: Islam, Negara, dan Demokrasi. Jakarta: 

LKiS. 

Amin Abdullah (2013). Metodologi Studi Islam: Arah Baru dalam Pengkajian Islam.                                

Yogyakarta: UGM Press. 

Dede Rosyada (2010). Sosiologi Agama: Teori dan Praktik. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada. 

Fazlur. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago: 

University of Chicago Press  

Huntington, S. P. (1996). The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order. Simon & 

Schuster. 

John W. (2014). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches. 4th 

Edition. Thousand Oaks: SAGE Publications  

Madjid, Nurcholish. (1992). Islam, Kemodernan, dan Keindonesiaan. Bandung: Mizan. 

Miftah Thoha (2009). Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Pustaka Setia. 

Nurcholish. (1992). Islam, Kemodernan, dan Keindonesiaan. Bandung: Mizan. 

Weber, M. (1905). The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism. Charles Scribner’s Sons. 


