
Jurnal Kajian Ilmiah Interdisiplinier 
Vol 9 No. 12 Desember 2025 

eISSN: 2118-7303 
 

99 
 

TRANSFORMASI PARADIGMA EKONOMI ISLAM KAJIAN 

HISTORIS PEMIKIRAN TOKOH KLASIK HINGGA 

KONTEMPORER DALAM MENJAWAB TANTANGAN 

KAPITALISME DAN SOSIALISME 

 
Berliana Rahma Juniavi1, Ania Salsabella2, Hafidz Hudzaifah Ahmad3, Sri Wigati4 

  berlianarahma564@gmail.com1, aniasalasabella@gmail.com2,  
hafidzhudaifahahmad4034@gmail.com3, sriwigati@uinsa.ac.id4  

UIN Sunan Ampel Surabaya 

 
ABSTRAK 

Penelitian ini mengkaji secara mendalam evolusi dan transformasi paradigma dalam pemikiran 

ekonomi Islam, melacak lintasan sejarah intelektual dari era klasik hingga kontemporer. Latar 

belakang penelitian ini berpijak pada kegelisahan akademik atas dominasi ganda sistem ekonomi 

dunia abad ke-20, yakni Kapitalisme dan Sosialisme. Kapitalisme, dengan prinsip laissez-faire dan 

maksimalisasi laba, telah memicu ketimpangan ekstrem dan krisis akibat sistem bunga riba. Di sisi 

lain, Sosialisme yang hadir sebagai antitesis dengan mengandalkan perencanaan terpusat dan 

kepemilikan negara, justru mematikan kreativitas individu dan melahirkan otoritarianisme. Di 

tengah kebuntuan dua kutub ekstrem ini, ekonomi Islam hadir menawarkan Jalan Ketiga The Third 

Way. Namun, corak pemikiran ekonomi Islam itu sendiri tidaklah statis: ia mengalami pergeseran 

fundamental seiring berubahnya tantangan zaman. Tujuan utama penelitian ini adalah untuk 

membedah bagaimana para pemikir Muslim mengubah orientasi pemikiran mereka dari sekadar 

tuntunan etis menjadi sebuah bangunan sistem ideologis yang mampu menandingi doktrin ekonomi 

Barat. Metodologi yang digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif dengan pendekatan studi 

pustaka library research dan analisis historis-komparatif. Sumber data primer diambil dari 

masterpiece para tokoh kunci. Untuk era klasik, penelitian ini membedah Kitab al-Kharaj karya 

Abu Yusuf, Ihya Ulumiddin karya Al-Ghazali, kumpulan fatwa Ibn Taimiyah tentang Hisbah, dan 

Muqaddimah karya Ibn Khaldun. Sedangkan untuk era kontemporer, analisis dipusatkan pada 

Iqtisaduna karya Muhammad Baqir al-Sadr dan Islam and the Economic Challenge karya M. Umer 

Chapra. Teknik analisis data dilakukan dengan membandingkan konten pemikiran content analysis 

antar era untuk mengidentifikasi titik temu dan titik pisah transformasi paradigma tersebut. Hasil 

penelitian menunjukkan adanya transformasi paradigma yang signifikan dan fundamental antara 

pemikir klasik dan kontemporer. Pertama, pada era klasik (abad 8-14 M), diskursus ekonomi Islam 

terintegrasi erat dengan fiqih, tasawuf, dan etika. Tokoh seperti Abu Yusuf berfokus pada keadilan 

fiskal dan optimalisasi pajak kharaj untuk kemakmuran negara agraris. Al-Ghazali menekankan 

pada perilaku etis individu pelaku pasar homo islamicus yang menjunjung kejujuran dan 

menghindari penipuan demi mencapai maslahah. Ibn Taimiyah dan Ibn Khaldun meletakkan dasar 

mekanisme pasar yang adil dan analisis sosiologis tentang siklus ekonomi negara. Secara umum, 

paradigma klasik bersifat mikro-etis dan regulatif, yang bertujuan memperbaiki moralitas pelaku 

pasar dalam tatanan masyarakat Islam yang sudah mapan, tanpa pretensi untuk melawan sistem 

ekonomi global karena Kapitalisme dan Sosialisme belum eksis pada masa itu. Kedua, penelitian 

ini menemukan bahwa paradigma pemikir kontemporer bersifat makro-sistemik dan ideologis. Hal 

ini dipicu oleh tantangan eksternal berupa hegemoni Kapitalisme dan Sosialisme. Muhammad 

Baqir al-Sadr, melalui Iqtisaduna, melakukan dekonstruksi filosofis terhadap kedua sistem tersebut 

dan merumuskan teori ekonomi Islam sebagai sebuah doktrin madzhab yang mandiri. Ia 

memperkenalkan konsep kepemilikan yang unik dalam Islam kepemilikan pribadi, negara, dan 

umum sebagai solusi atas dikotomi kepemilikan swasta mutlak Kapitalisme dan kepemilikan 

negara mutlak Sosialisme. Sementara itu, M. Umer Chapra melengkapi transformasi ini dengan 

pendekatan fungsional berbasis Maqasid al-Shari’ah. Chapra mengkritik sekularisasi ekonomi 

modern dan menawarkan sistem filter moral untuk menjamin bahwa seluruh aktivitas ekonomi 

perbankan, moneter, fiskal bermuara pada pelestarian lima tujuan syariah agama, jiwa, akal, 

keturunan, dan harta. Transformasi ini mengubah wajah ekonomi Islam dari sekadar nasehat moral 

mailto:%20berlianarahma564@gmail.com1
mailto:%20aniasalasabella@gmail.com2
mailto:%20hafidzhudaifahahmad4034@gmail.com3
mailto:%20hafidzhudaifahahmad4034@gmail.com3


 

100 
 

menjadi sebuah arsitektur sistem yang operasional, mencakup instrumen seperti perbankan syariah, 

zakat sebagai instrumen fiskal, dan pelarangan riba demi stabilitas moneter. Kesimpulannya, 

ekonomi Islam telah bertransformasi dari paradigma yang berorientasi pada pembinaan karakter 

individu keshalehan pribadi di masa klasik, menjadi paradigma yang berorientasi pada 

pembangunan sistem dan struktur keadilan sosial-ekonomi keshalehan sistemik di masa 

kontemporer. Implikasi dari penelitian ini menegaskan bahwa ekonomi Islam modern bukan 

sekadar revitalisasi hukum fiqih masa lalu, melainkan sebuah respons intelektual yang dinamis dan 

adaptif yang siap menjadi solusi alternatif bagi krisis ekonomi global. 

Kata kunci: Transformasi Paradigma, Ekonomi Islam, Kapitalisme, Sosialisme, Tokoh Klasik, 

Tokoh Kontemporer, Maqasid Syariah. 

 

ABSTRACT 

This study conducts an in-depth examination of the evolution and paradigm transformation within 

Islamic economic thought, tracing the intellectual trajectory from the classical to the contemporary 

era. The background of this research is grounded in the academic concern regarding the dual 

dominance of twentieth-century economic systems: Capitalism and Socialism. Capitalism, with its 

laissez-faire principles and profit maximization, has triggered extreme inequality and crises due 

to the interest-based system riba. Conversely, Socialism, emerging as an antithesis through 

centralized planning and state ownership, has stifled individual creativity and birthed 

authoritarianism. Amidst the deadlock of these two extremes, Islamic economics emerged to offer 

"The Third Way." However, the nature of Islamic economic thought is not static; it has undergone 

fundamental shifts in response to changing times. The primary objective of this study is to analyze 

how Muslim thinkers shifted their orientation from providing ethical guidance to constructing an 

ideological system capable of challenging Western economic doctrines..The methodology 

employed is qualitative, utilizing a library research approach and historical-comparative analysis. 

Primary data sources are drawn from the masterpieces of key figures. For the classical era, the 

study analyzes Kitab al-Kharaj by Abu Yusuf, Ihya Ulumiddin by Al-Ghazali, Ibn Taymiyyah's 

fatawa on Hisbah, and Muqaddimah by Ibn Khaldun. For the contemporary era, the analysis 

focuses on Iqtisaduna by Muhammad Baqir al-Sadr and Islam and the Economic Challenge by M. 

Umer Chapra. Data analysis techniques involve comparing the content of thought across eras to 

identify convergences and divergences in the paradigmatic transformation. The results indicate a 

significant and fundamental paradigm shift between classical and contemporary thinkers. First, in 

the classical era (8th–14th century AD), Islamic economic discourse was deeply integrated with 

fiqh jurisprudence, tasawuf Sufism, and ethics. Figures like Abu Yusuf focused on fiscal justice and 

tax optimization kharaj for the prosperity of an agrarian state. Al-Ghazali emphasized the ethical 

behavior of market participants (homo islamicus), upholding honesty and avoiding fraud to 

achieve maslahah. Ibn Taymiyyah and Ibn Khaldun established the foundations of a fair market 

mechanism and sociological analysis of economic cycles. Generally, the classical paradigm was 

"micro-ethical" and "regulative," aiming to improve the morality of individuals within an 

established Islamic society, without the pretension of countering a global economic system, as 

Capitalism and Socialism did not yet exist. Second, the study finds that the paradigm of 

contemporary thinkers is "macro-systemic" and "ideological." This shift was triggered by external 

challenges, namely the hegemony of Capitalism and Socialism. Muhammad Baqir al-Sadr, through 

Iqtisaduna, performed a philosophical deconstruction of both systems and formulated Islamic 

economic theory as an independent doctrine madhhab. He introduced a unique concept of 

ownership in Islam private, state, and public ownership as a solution to the dichotomy of absolute 

private ownership Capitalism and absolute state ownership Socialism. Meanwhile, M. Umer 

Chapra complemented this transformation with a functional approach based on Maqasid al-

Shari’ah. Chapra criticized the secularization of modern economics and proposed a moral filter 

system to ensure that all economic activities banking, monetary, fiscal lead to the preservation of 

the five objectives of Shari'ah faith, life, intellect, lineage, and wealth. This transformation shifted 

the face of Islamic economics from mere moral advice to an operational system architecture, 

encompassing instruments such as Islamic banking, zakat as a fiscal instrument, and the 

prohibition of riba for monetary stability.In conclusion, Islamic economics has transformed from 



 

101 
 

a paradigm oriented towards character building individual piety in the classical era to a paradigm 

oriented towards building systems and structures of socio-economic justice systemic piety in the 

contemporary era. The implications of this study assert that modern Islamic economics is not 

merely a revitalization of past fiqh, but a dynamic and adaptive intellectual response ready to serve 

as an alternative solution to global economic crises. 

Keyword: Paradigm Transformation, Islamic Economics, Capitalism, Socialism, Classical 

Figures, Contemporary Figures, Maqasid Shari’ah. 

 

PENDAHULUAN 

Hampir sepanjang abad ke 20, peta ekonomi dunia dikuasai oleh dua raksasa yang 

saling bertarung Kapitalisme dan Sosialisme. Di satu sisi, ada Kapitalisme. Sistem ini 

ibarat berkata, Biarkan semua orang bebas bersaing! Pasar akan mengatur dirinya sendiri. 

Pilar utamanya adalah hak milik pribadi, kebebasan berusaha, dan mencari untung sebesar 

besarnya. Harapannya, semua orang akan sejahtera. Tapi dalam praktiknya, sistem ini 

dikritik keras. Banyak yang melihat Kapitalisme melahirkan kesenjangan yang parah yang 

kaya makin kaya, yang miskin makin sulit beranjak. Semua diukur dengan materi, dan 

krisis ekonomi sering terjadi, salah satunya karena sistem bunga riba yang menjadi 

jantungnya. 

Di sisi lain, ada Sosialisme terutama varian Marxisme Komunisme . Sistem ini lahir 

sebagai kritik pedas terhadap Kapitalisme. Ia berkata, Kapitalisme itu jahat karena 

menindas buruh. Solusinya  Hapus hak milik pribadi, Biar negara yang atur semua alat 

produksi pabrik, tanah, dll agar hasilnya adil merata. Tapi dalam praktiknya, sistem ini 

juga bermasalah. Karena semua diatur negara, orang jadi tidak kreatif dan tidak punya 

semangat kerja. Sering terjadi salah urus, barang jadi langka, dan yang paling parah, 

kebebasan individu hilang karena negara terlalu kuat. 

Di tengah kebingungan dunia yang seolah hanya punya dua pilihan buruk ini, para 

pemikir Muslim di pertengahan abad ke 20 mulai merasa gelisah. Mereka bertanya, Masa' 

sih dunia cuma punya dua pilihan ini  Bukankah Islam punya solusi  Dari kegelisahan 

inilah, ekonomi Islam bangkit kembali sebagai sebuah ilmu yang modern. 

Banyak penelitian sebelumnya kajian literatur sudah membahas topik ini. Ada yang 

fokus membedah pemikiran satu tokoh saja, misalnya pemikiran M. Umer Chapra. Ada 

juga yang membandingkan satu aspek saja, misalnya 'konsep bunga di Kapitalisme vs. 

konsep bagi hasil di Islam. Namun, tulisan ini artikel ini ingin menawarkan sesuatu yang 

sedikit berbeda. Kebaruan novelty dari penelitian ini adalah kami tidak hanya ingin 

membandingkan, tapi ingin melacak sejarah perubahan cara berpikirnya. Kami ingin 

menunjukkan bahwa telah terjadi transformasi atau pergeseran paradigma. 

Sederhananya, pemikir Islam zaman dulu klasik tidak pernah pusing memikirkan 

Kapitalisme atau Sosialisme, karena sistem itu belum ada. Cara berpikir mereka fokus 

untuk membangun masyarakat Islam yang sudah ada. Tapi pemikir zaman modern 

kontemporer dipaksa untuk berdialog dan melawan dua sistem raksasa tadi. Akibatnya, 

cara berpikir mereka pun berubah. 

Oleh karena itu, tujuan dari penelitian ini adalah 

1) Fondasi Intelektual dan Konteks Awal: Paradigma Mikro-Etis Klasik (± Abad 8–14 

M) 

2) Kritik Ideologis: Kebuntuan Kapitalisme dan Sosialisme sebagai Justifikasi The Third 

Way 

3) Transformasi Paradigma Kontemporer: Menuju Arsitektur Sistemik dan Ideologi 

4) Implementasi Kelembagaan dan Kebijakan Operasional 

5) Implikasi Kontekstual di Indonesia: Sinergi dengan Ekonomi Kerakyatan. 

 



 

102 
 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini adalah penelitian kualitatif. Kami tidak mengambil data dari lapangan 

atau menyebar kuesioner. Seluruh data kami dapatkan dari perpustakaan studi pustaka atau 

library research. Ini adalah metode yang paling pas untuk penelitian yang bersifat sejarah 

pemikiran dan filsafat. 

Langkah langkah yang kami lakukan adalah  

1) Mengumpulkan Sumber Kami mengumpulkan karya karya utama sumber primer dari 

para tokoh yang kami teliti. Untuk era klasik, kami melihat karya Imam Abu Yusuf 

Kitab al Kharaj, Al Ghazali Ihya Ulumiddin, Ibn Taymiyyah Majmu' Fatawa, terutama 

bagian Hisbah, dan Ibn Khaldun Muqaddimah. Untuk era kontemporer, kami fokus 

pada karya Muhammad Baqir al Sadr Iqtisaduna dan M. Umer Chapra Islam and the 

Economic Challenge. 

2) Membaca Sumber Pendukung Kami juga membaca buku dan jurnal lain sumber 

sekunder yang menganalisis pemikiran para tokoh tersebut. 

3) Analisis Data Kami menggunakan dua teknik analisis  

a) Analisis Konten Isi Kami membedah isi karya karya itu. Apa konsep kunci mereka 

tentang pasar, uang, pajak, dan negara  

b) Analisis Komparatif  Perbandingan Kami membandingkan pemikiran klasik 

dengan kontemporer untuk melihat di mana letak perubahannya transformasinya. 

Kami juga membandingkan pemikiran Islam dengan Kapitalisme dan Sosialisme 

untuk melihat di mana letak perbedaannya. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Bagian ini adalah inti dari penelitian kami, di mana kami akan menguraikan temuan 

kami secara mendalam. 

A. Fondasi Intelektual dan Konteks Awal: Paradigma Mikro-Etis Klasik (± Abad 8–

14 M) 

Pada zaman keemasan Islam era klasik, sekitar abad 814 M, ekonomi belum menjadi 

ilmu yang berdiri sendiri seperti sekarang. Ilmu ekonomi saat itu adalah bagian yang tidak 

terpisahkan dari ilmu lain, seperti Fiqih hukum, Tasawuf akhlak/etika, dan Siyasah 

Syar'iyyah ilmu politik/tata negara.(Kurnia, 2023) 

Para pemikir di zaman ini fokus pada bagaimana membangun masyarakat yang adil 

dan beradab sesuai tuntunan syariah. Mari kita lihat beberapa contoh  

1) Imam Abu Yusuf W. 798 M Beliau adalah seorang hakim agung Qadi al Qudah di 

masa Khalifah Harun al Rasyid. Karyanya yang terkenal, Kitab al Kharaj Buku 

tentang Pajak, adalah panduan untuk khalifah. Apa intinya Abu Yusuf menasihati raja 

agar adil dalam mengambil pajak kharaj. Katanya, Jangan ambil pajak ketinggian, 

nanti rakyat sengsara. Kalau rakyat sengsara, mereka tidak bisa bertani. Kalau mereka 

tidak bertani, negara tidak dapat pemasukan, dan akhirnya negara jadi lemah. Ini 

adalah pemikiran ekonomi yang sangat canggih pada masanya. Fokusnya keadilan 

fiskal pajak demi kemakmuran negara dan rakyat.(Gita Puji Lestari et al., 2025) 

2) Imam Al Ghazali W. 1111 M Beliau adalah seorang filsuf dan ahli tasawuf. Dalam 

kitabnya Ihya Ulumiddin, beliau banyak membahas etika ekonomi. Bagi Al Ghazali, 

mencari uang itu penting, bahkan bisa bernilai ibadah, tapi ada aturannya. Tidak boleh 

serakah, tidak boleh menipu, dan harus selalu ingat tujuan utamanya, yaitu Maslahah 

kebaikan bersama dan mencari ridha Allah. Fokusnya etika akhlak individu dalam 

berekonomi.(Sopingi, 2016) 

Al-Ghazali menekankan bahwa individu harus menjauhi keserakahan, menipu, 

dan harus selalu Ingat tujuan utamanya, yaitu mencapai Maslahah kebaikan bersama 



 

103 
 

dan mencari ridha Allah. 

Konsep etika bisnisnya mencakup tujuh pilar: 

1. Meluruskan niat dalam berbisnis, menjadikan Tauhid sebagai modal utama 

manusia. 

2. Niat untuk menjalankan Fardhu Kifayah bisnis sebagai kewajiban kolektif 

3. Menjaga keadilan adl dan kebaikan ihsan, termasuk tidak menyulitkan orang 

miskin Saat bertransaksi. 

4. Menjauhi dan meninggalkan bisnis yang Syubhat meragukan dan yang pasti haram. 

5. Tidak terlalu ambisius meraih untung besar. 

6. Memperhatikan pasar akhirat, memastikan bahwa pasar dunia tidak melalaikan 

pasar Akhirat. 

Penekanan pada kerangka moral yang berakar pada agama ini secara filosofis 

menolak premis Utama Kapitalisme yang didorong oleh motif keuntungan profit 

motive tanpa batas, dan Memastikan bahwa tindakan ekonomi dihakimi berdasarkan 

kriteria etis terlebih dahulu, Sebelum kriteria efisiensi 

Ibn Taymiyyah W. 1328 M Beliau seorang ulama dan ahli hukum yang sangat 

tegas. Beliau sangat peduli dengan keadilan di pasar. Menurutnya, pasar itu harus 

bebas, tapi tidak boleh kebablasan. Jika ada pedagang yang curang, menimbun barang 

ihtikar supaya harga naik, atau memainkan harga, maka negara wajib turun tangan. 

Lembaga yang bertugas mengawasi pasar ini disebut Hisbah ibarat polisi pasar di 

zaman itu. Fokusnya mekanisme pasar yang adil dan peran negara sebagai 

pengawas.(Maryam Fany et al., 2025) 

Intervensi ini menjadi sah dalam kondisi tertentu, seperti ketika terjadi Ikhtikar/ 

penimbunan barang, pemboikotan /Al-Hasr, atau koalisi antar pedagang / kartel yang 

memanipulasi Harga. Model ini menunjukkan bahwa ekonomi Islam klasik menganut 

model laissez-faire yang dibingkai oleh moralitas. Kekuasaan negara diperlukan 

secara minimalis namun mutlak untuk mencegah kegagalan moral manusia agar 

kebebasan pasar tidak berubah menjadi kebebasan 

3) Ibn Khaldun W. 1406 M Ini mungkin pemikir klasik yang paling modern dan sering 

disebut Bapak Sosiologi dan Bapak Ekonomi yang asli. Dalam karyanya 

Muqaddimah, beliau membahas hal hal yang luar biasa. (Maudi et al., 2025)  

a) Siklus Peradaban  

Beliau mengatakan, sebuah negara itu seperti manusia, ada masa lahir, muda 

kuat, tua kaya raya tapi malas, lalu runtuh. 

b) Pajak  

Beliau setuju dengan Abu Yusuf. Katanya, Di awal kerajaan, pajak rendah, tapi 

negara makmur. Di akhir kerajaan, pajak tinggi sekali, tapi negara malah miskin 

karena orang malas berusaha.  

c) Pembagian Kerja  

Beliau menjelaskan bahwa manusia tidak bisa hidup sendiri. Perlu ada 

pembagian kerja spesialisasi agar kebutuhan hidup terpenuhi. Fokusnya analisis 

tentang bagaimana masyarakat dan negara bisa makmur atau hancur. 

Konsep utamanya adalah asabiyyah / solidaritas social, yang merupakan ikatan 

kolektif dan inti dari kekuatan sosial yang diperlukan untuk membangun struktur 

politik yang kuat. Namun, seiring berjalannya waktu, kekuasaan dan kemajuan 

material seringkali membawa kemewahan berlebihan dan dekadensi moral di 

kalangan elit. Dekadensi moralitas ini mengikis asabiyyah dan menimbulkan konflik 

internal, yang merupakan gejala utama kemunduran peradaban. Dalam konteks 

ekonomi, Ibnu Khaldun sependapat dengan Abu Yusuf bahwa kebijakan pajak yang 



 

104 
 

buruk dapat menghancurkan negara. Ketika pengeluaran pemerintah meningkat untuk 

menopang gaya hidup mewah para penguasa, pajak ditarik secara berlebihan, yang 

pada akhirnya melemahkan produktivitas masyarakat dan menggerus basis ekonomi 

peradaban. Analisis Khaldun menyediakan kerangka untuk menganalisis kegagalan 

struktural suatu peradaban secara holistik, mencakup aspek sosiologis, fiskal, dan 

etika, yang tetap relevan untuk mengamati krisis struktural di negara modern 

B. Kritik Ideologis Kebuntuan Kapitalisme dan Sosialisme sebagai Justifikasi The 

Third Way 

Dunia kemudian berubah. Peradaban Islam mengalami kemunduran, dan Eropa 

mengalami revolusi industri. Lahirlah dua ideologi ekonomi baru yang kemudian 

menguasai dunia.(Wibawanti, 2022) 

1. Kapitalisme Si Pasar Bebas Sistem ini didasarkan pada pemikiran Adam Smith. 

Intinya ada beberapa  

a) Hak Milik Pribadi Apa yang jadi milikmu pabrik, tanah, modal, itu milikmu 

seutuhnya. Negara tidak boleh ikut campur. 

b) Laissez Faire Biarkan Saja Pasar itu punya tangan tak terlihat invisible hand . 

Biarkan saja pasar bekerja bebas, nanti semua akan beres dan makmur. 

c) Profit Motive Mencari Untung Manusia itu wajar mencari untung. Biarkan semua 

orang mengejar untung, nanti ekonomi akan tumbuh. 

d) Apa tantangannya bagi Islam  

e) Masalah Riba Bunga Jantung Kapitalisme adalah sistem perbankan. Dan jantung 

perbankan adalah bunga interest . Bagi Kapitalisme, bunga adalah hal wajar, itu 

adalah harga dari meminjam uang . Bagi Islam, bunga adalah riba, dan itu dilarang 

keras. Ini tantangan terbesar. 

f) Masalah Kesenjangan Karena terlalu bebas, yang punya modal besar bisa memakan 

yang modalnya kecil. Akhirnya, jurang antara si kaya dan si miskin jadi sangat 

dalam. Ini bertentangan dengan prinsip keadilan social adalah dalam Islam. 

g) Masalah Materialisme Semua diukur pakai uang dan keuntungan. Nilai nilai 

spiritual, tolong menolong, dan kebersamaan jadi terpinggirkan. 

Kritik Islam terhadap Kapitalisme bersifat filosofis dan struktural. Pilar utama 

Kapitalisme adalah hak milik pribadi yang absolut dan motif keuntungan tanpa batas 

profit motive. Kritik terkeras dipusatkan pada dua aspek: 

1. Masalah Riba 

 Jantung Kapitalisme adalah sistem perbankan berbasis bunga .Bagi Islam, 

bunga adalah riba, yang dilarang keras. Riba dipandang sebagai bentuk eksploitasi 

yang merusak keadilan sosial. 

2. Ketimpangan Struktural 

Karena terlalu bebas, Kapitalisme melahirkan kesenjangan yang parah yang 

kaya semakin kaya, dan yang miskin semakin sulit beranjak. Kompetisi yang tidak 

terkendali menguntungkan orang kaya sementara yang kurang beruntung 

dieksploitasi dan menderita. Kritik ini menuduh bahwa Kapitalisme modern gagal 

karena memisahkan ekonomi dari etika dan moralitas, menciptakan krisis etis 

dalam ekonomi sekuler. 

2. Sosialisme Si Negara Kuat Sistem ini lahir dari pemikiran Karl Marx yang marah 

melihat penindasan buruh di era awal Kapitalisme. Intinya  

a) Hapus Milik Pribadi Marx bilang, akar masalah adalah milik pribadi atas alat 

produksi pabrik, dll. Solusinya  Hapus itu 

b) Milik Kolektif/Negara Biar negara yang memiliki dan mengelola semua pabrik, 

tanah, dan sumber daya. 



 

105 
 

c) Perencanaan Terpusat Negara yang merencanakan semua. Tahun ini kita produksi 

berapa sepatu, harganya berapa, semua diatur dari pusat. Tujuannya agar semua 

dapat bagian yang adil. 

d) Apa tantangannya bagi Islam  

e) Masalah Hak Milik Islam mengakui hak milik pribadi. Orang boleh punya rumah, 

usaha, atau tanah, meskipun ada batasannya harus bayar zakat, tidak boleh 

sombong, dll. Sosialisme yang ingin menghapus hak milik pribadi jelas 

bertentangan dengan Islam. 

f) Masalah kebebasan dalam praktiknya, negara Sosialis jadi terlalu kuat otoriter. 

Kebebasan individu untuk berusaha, berpendapat, bahkan beragama karena 

Marxisme pada dasarnya ateis jadi terancam. 

Sosialisme hadir untuk mengatasi penindasan Kapitalisme dengan menghapus 

hak milik pribadi atas alat produksi, menyerahkan kepemilikan dan pengelolaan 

kepada negara. Namun, sistem ini berbenturan langsung dengan prinsip dasar Islam: 

1. Penghapusan Hak Milik 

 Sosialisme yang ingin menghapus hak milik pribadi secara mutlak jelas 

bertentangan dengan Islam. Islam mengakui hak milik pribadi rumah, usaha, 

Tanah, meskipun dibatasi oleh batasan moral dan kewajiban sosial seperti Zakat. 

Kepemilikan dalam Islam ditekankan bahwa Allah adalah Pemilik Sejati dari 

segalanya, dan manusia hanyalah agen yang bertanggung jawab. 

2. Otoritarianisme dan Inefisiensi 

 Dalam praktiknya, negara sosialis menjadi terlalu kuat dan otoriter, 

menghilangkan kebebasan individu untuk berusaha dan berpendapat. Perencanaan 

terpusat juga sering mengakibatkan salah urus, barang langka, dan matinya 

kreativitas individu. 

Kegagalan ganda ini menegaskan bahwa keadilan tanpa kebebasan 

Sosialisme akan menghasilkan inefisiensi dan penindasan, sementara kebebasan 

tanpa batasan moral Kapitalisme menghasilkan eksploitasi dan ketimpangan. Hal 

ini menuntut perumusan sistem yang menjamin kebebasan yang bertanggung 

jawab. 

C. Transformasi Paradigma Kontemporer Menuju Arsitektur Sistemik dan Ideologi  

Menghadapi dua raksasa yang salah arah ini, para pemikir Muslim modern 

kontemporer tidak tinggal diam. Mereka sadar, tidak cukup lagi hanya bicara jangan 

curang atau harus jujur seperti fokus pemikir klasik . Mereka harus membangun sebuah 

system tandingan.(Amalia, n.d.) 

Di sinilah letak Transformasi Paradigma itu. 

1. Muhammad Baqir al Sadr Perang Ideologi, W. 1980 Beliau adalah ulama besar dari 

Irak. Ia hidup di tengah pertarungan sengit antara pendukung Kapitalisme Amerika 

dan Sosialisme Uni Soviet . Beliau menulis buku legendaris, Iqtisaduna Ekonomi Kita 

, yang sering disebut sebagai buku babon ekonomi Islam modern. 

a) Apa yang dia lakukan  Al Sadr tidak menambal sulam . Dia tidak bilang, Ambil 

Kapitalisme, buang bunganya. Tidak. Dia membongkar dari akarnya. Dia 

menyerang filsafat yang ada di balik kedua sistem itu. 

b) Jawabannya Dia bilang, masalah Kapitalisme adalah kebebasan tanpa batas. 

Masalah Sosialisme adalah paksaan tanpa kebebasan. Islam, kata Al Sadr, punya 

jalan ketiga yang unik. 

c) Konsep Kepemilikan Ini adalah jawaban brilian Al Sadr. Menurutnya, dalam Islam, 

kepemilikan itu ada 3 jenis bukan 1 seperti di Kapitalisme atau Sosialisme  

 



 

106 
 

1. Milik Pribadi adalah Baju, rumah, motor, bahkan pabrik kecil/menengah. Ini 

diakui dan dilindungi. 

2. Milik Negara Ini adalah sumber daya alam yang besar tambang minyak, gas, 

emas, hutan . Ini harus dikelola negara, dan hasilnya untuk seluruh rakyat. 

3. Milik Umum/Publik Ini adalah hal hal yang dibutuhkan semua orang air, udara, 

padang rumput, jalan umum. Ini milik bersama, tidak boleh dikuasai swasta atau 

negara. 

d) Peran Transformasinya Al Sadr adalah orang pertama yang secara sistematis 

membenturkan ekonomi Islam sebagai ideologi tandingan. Dia memberi amunisi 

intelektual bagi para aktivis ekonomi Islam. 

Konsep ini secara sistematis membenturkan ekonomi Islam sebagai ideologi 

tandingan, menyeimbangkan kebebasan individu dengan tanggung jawab kolektif 

atas sumber daya strategis, dan melawan kepemilikan absolut Kapitalisme dan 

Sosialisme. 

Al-Sadr berpandangan bahwa masalah fundamental ekonomi bukan pada 

kelangkaan sumber daya, melainkan pada distribusi yang tidak adil dan merata 

(zhulm). Untuk mencapai keadilan struktural, ia membagi distribusi menjadi dua 

tingkatan.  

1) Distribusi Pra-Produksi 

 Mengatur hak penguasaan atas kekayaan primer, seperti sumber daya alam. 

Dengan menjamin bahwa hak atas faktor produksi primer sudah didistribusikan 

secara adil melalui konsep Kepemilikan Negara/Publik, potensi konsentrasi 

kekayaan di awal proses produksi dapat dicegah. 

2) Distribusi Pasca-Produksi  

Mengatur pembagian pendapatan dan kekayaan yang dibagikan kepada 

individu yang terlibat dalam proses produksi, sesuai dengan kontribusi dan 

kebutuhan mereka 

2. M. Umer Chapra Arsitek Sistem, W. 2020 Jika Al Sadr adalah filsuf ideologi , maka 

Umer Chapra adalah arsitek atau insinyur nya. Dia adalah ekonom profesional yang 

lama bekerja di Bank Sentral Arab Saudi dan IRTI IDB . Dia paham betul bagaimana 

mesin ekonomi modern bekerja. Pertanyaannya OK, kita punya ideologi. Sekarang, 

bagaimana cara menjalankannya di dunia nyata  Bagaimana bentuk bank nya  

Bagaimana kebijakan pajaknya   

a) Apa yang dia lakukan Chapra berpendapat bahwa ekonomi modern Kapitalisme 

telah gagal karena memisahkan ekonomi dari etika dan moral. 

b) Jawabannya Ekonomi Islam harus menyatukan kembali ekonomi dan etika. 

Caranya  Dengan menjadikan Maqasid al Shari'ah Tujuan tujuan Utama dari 

Syariah Islam sebagai fondasi sistem ekonomi. 

c) Apa itu Maqasid al Shari'ah  Sederhananya, ini adalah 5 tujuan utama 

diturunkannya hukum Islam  

1. Menjaga Agama Hifz al Din  

2. Menjaga Jiwa Hifz al Nafs  

3. Menjaga Akal Hifz al 'Aql  

4. Menjaga Keturunan Hifz al Nasl  

5. Menjaga Harta Hifz al Mal  

d) Peran Transformasinya Inilah pergeseran paradigma yang luar biasa. 

1. Ekonomi Kapitalis tujuannya Pertumbuhan PDB GDP Growth, Profit. 

2. Ekonomi Islam kata Chapra tujuannya Tercapainya Maqasid al Shari'ah. 

e) Bagaimana caranya  Chapra mengusulkan Sistem Filter . Semua kebijakan 



 

107 
 

ekonomi, semua lembaga termasuk bank , harus melewati saringan Maqasid ini. 

Misalnya, Bank Syariah. Kenapa dilarang bunga riba Karena riba menurut 

Chapra merusak Hifz al Mal menumpuk harta di satu sisi dan Hifz al Nafs 

menghisap yang lemah. Solusinya  bagi hasil. Bagi hasil ini lebih adil, karena 

untung dan rugi ditanggung bersama. Ini mentransformasi bank dari sekadar 

rentenir meminjamkan uang menjadi mitra usaha bekerja sama. 

 Ibaratnya begini Pemikir klasik itu seperti petugas lalu lintas yang mengatur 

agar jalanan di kota Islam yang sudah ada berjalan lancar dan adil. Sedangkan 

pemikir kontemporer itu seperti arsitek yang ditantang untuk merancang sebuah 

kota baru yang lebih baik daripada kota Kapitalis dan kota Sosialis.(Amri, n.d.) 

D. Implementasi Kelembagaan dan Kebijakan Operasional 

Penerapan transformasi paradigma ekonomi Islam di Indonesia tidak terlepas dari 

konteks sistem ekonomi kerakyatan yang dianut negara.  

1) Latar Belakang Ekonomi Kerakyatan dan Tantangan Sektor Riil Di Indonesia,  

Ekonomi Islam sering diidentikkan dengan ekonomi syariah, yang 

pengembangannya masih berfokus pada industri keuangan (bank dan non-bank). 

Meskipun pertumbuhan lembaga keuangan syariah cukup pesat, pangsa pasarnya 

masih kecil (sekitar 9% pada April 2020). Tantangan utama adalah bahwa 

pengembangan ekonomi Islam seharusnya diarahkan pada pengembangan Ekonomi 

Kerakyatan (ekonomi rakyat/UMKM) dan sektor riil, yang mencakup 99% dari 

keseluruhan perekonomian nasional. Jika pengembangan hanya berfokus pada 

industri keuangan, dikhawatirkan Ekonomi Islam hanya akan menjadi labelisasi nama 

tanpa benar-benar meresap sebagai nilai sistemik yang memberdayakan basis 

ekonomi rakyat. 

2) Institusi Hisbah dalam Pengawasan Pasar Modern  

Lembaga Hisbah yang diusulkan oleh ulama klasik, seperti Ibn Taymiyyah, 

berfungsi sebagai alat negara untuk mencegah terjadinya penyimpangan moral moral 

hazard dan berbagai bentuk distorsi pasar. Tugas muhtasib petugas Hisbah sangat 

luas, meliputi pemantauan ketersediaan barang pokok, jaminan kualitas produk 

industri dan jasa, pengawasan akurasi timbangan, dan perencanaan kota/pasar. 

Meskipun institusi Hisbah secara formal tidak ada di Indonesia, fungsinya tetap 

relevan dan kini tersebar di berbagai instansi pemerintah Kementerian Keuangan, 

Perdagangan, BPOM dan organisasi non-pemerintah (YLKI). Tantangan kontemporer 

adalah tumpang tindih kebijakan lemahnya koordinasi, dan minimnya lembaga yang 

secara tegas mengintegrasikan fungsi Hisbah holistik untuk menjamin syariah 

compliance di semua lapisan ekonomi.  

3) Analisis Distorsi Pasar Zhulm Ikhtikar, Bai' Najasy, Tadlis, dan Taghrir 

Distorsi pasar yang memicu intervensi negara diklasifikasikan sebagai zhulm 

kezaliman yang merugikan salah satu pihak, melanggar prinsip kerelaan bersama 

antaradhin. Analisis ini menunjukkan bahwa klasifikasi kegagalan pasar dalam Islam 

berakar pada etika, bukan hanya inefisiensi alokatif, sebagai berikut:  

1. Ikhtikar/ Penimbunan adalah Melakukan penimbunan barang untuk tujuan 

spekulasi, mencari keuntungan abnormal monopoly's rent-seeking. Ini adalah salah 

satu distorsi yang paling jelas yang membenarkan intervensi harga oleh negara.  

2. Bai' najasy / Permintaan palsu adalah praktik dagang di mana seseorang pura-pura 

menawar untuk menaikkan harga, menciptakan permintaan palsu dengan maksud 

menipu pembeli lain.  

3. Tadlis / Penipuan Informasi Satu Pihak adalah kondisi ketidaklengkapan informasi 

yang dialami satu pihak. Pihak yang mengetahui informasi memanfaatkannya 



 

108 
 

untuk menipu pihak yang tidak tahu, melanggar prinsip antaradhin.  

4. Taghrir / Ketidakpastian adalah dua Pihak Jual beli yang mengandung 

ketidakjelasan atau ketidakpastian gharar yang melibatkan risiko tinggi bagi kedua 

pihak seperti jual beli ijon. Hal ini dilarang karena merusak akad dan menimbulkan 

perselisihan. 

4) Instrumen Moneter dan Fiskal Transformatif 

Sebagai arsitektur sistemik, Ekonomi Islam modern memiliki instrumen khas 

untuk mencapai keadilan distributif dan stabilitas moneter:  

1. Zakat dan Wakaf 

 Zakat berfungsi sebagai instrumen fiskal wajib untuk redistribusi kekayaan, 

memastikan bahwa persentase uang diarahkan kepada masyarakat miskin untuk 

menutup kesenjangan. Wakaf, di sisi lain, berfungsi sebagai sarana pendanaan 

jangka panjang untuk layanan sosial seperti infrastruktur publik, kesehatan, dan 

pendidikan. Instrumen ini memastikan bahwa redistribusi kekayaan bersifat 

sistemik dan berkelanjutan.  

2. Profit-Loss Sharing (PLS) atau Bagi Hasil 

PLS adalah pengganti riba yang mentransformasi bank dari sekadar rentenir 

menjadi mitra usaha yang menanggung untung dan rugi bersama. Secara struktural, 

PLS mengikat modal pada risiko sektor riil, meningkatkan stabilitas moneter, dan 

mencapai keadilan distributif. 

E. Implikasi Kontekstual di Indonesia: Sinergi dengan Ekonomi Kerakyatan 

Penerapan transformasi paradigma ekonomi Islam di Indonesia tidak terlepas dari 

konteks sistem ekonomi kerakyatan yang dianut negara. 

1) Latar Belakang Ekonomi Kerakyatan dan Tantangan Sektor Riil Di Indonesia 

Ekonomi Islam sering diidentikkan dengan ekonomi syariah, yang 

pengembangannya masih berfokus pada industri keuangan (bank dan non-bank). 

Meskipun pertumbuhan lembaga keuangan syariah cukup pesat, pangsa pasarnya 

masih kecil (sekitar 9% pada April 2020). Tantangan utama adalah bahwa 

pengembangan ekonomi Islam seharusnya diarahkan pada pengembangan Ekonomi 

Kerakyatan ekonomi rakyat/UMKM dan sektor riil, yang mencakup 99% dari 

keseluruhan perekonomian nasional. Jika pengembangan hanya berfokus pada 

industri keuangan, dikhawatirkan Ekonomi Islam hanya akan menjadi labelisasi tanpa 

benar-benar meresap sebagai nilai sistemik yang memberdayakan basis ekonomi 

rakyat. 

2) Penerapan Maqasid al-Shari'ah dalam Kebijakan Redistribusi Kekayaan 

Indonesia saat ini menghadapi masalah signifikan dalam distribusi kekayaan, 

dengan rasio Gini berada di angka 0,379–0,388. Selain itu, terdapat konsentrasi 

kekayaan pada segelintir elit, di mana sekitar 40.000 orang dengan simpanan di atas 

Rp 5 miliar menguasai lebih dari 50% simpanan masyarakat. Transformasi paradigma 

menuntut Maqasid al-Shari’ah digunakan sebagai alat kebijakan untuk mengatasi 

ketimpangan ini, khususnya melalui upaya menjaga jiwa (Hifz al-Nafs) dan menjaga 

harta (Hifz al-Mal). Untuk mencapai keshalehan sistemik, diperlukan tindakan 

intervensi 

1. Penguatan Zakat dan Fiskal Progresif yaitu Zakat harus ditingkatkan 

administrasinya agar lebih transparan dan efektif sebagai alat redistribusi yang 

signifikan. Selain itu, kebijakan fiskal yang progresif (pajak yang lebih tinggi bagi 

orang kaya dan bisnis) diperlukan untuk menghasilkan dana yang digunakan untuk 

inisiatif kesejahteraan sosial. 

2. Pengelolaan Sumber Daya Alam Egaliter Sejalan dengan konsep Kepemilikan 



 

109 
 

Multi-Jenis Al-Sadr, pemerintah harus mengelola sumber daya alam (yang 

termasuk dalam Milik Negara atau Publik) secara lebih egaliter, memprioritaskan 

kebutuhan umum di atas kebutuhan perusahaan besar. Penerapan Maqasid sebagai 

alat kebijakan menuntut justifikasi teologis dan fungsional bagi intervensi negara 

untuk mengatasi ketimpangan struktural, menantang langsung budaya akumulasi 

modal ala Kapitalisme. 

 

KESIMPULAN 

Pemikiran ekonomi Islam bukanlah barang kuno yang statis dan tidak berubah. 

Penelitian ini menunjukkan bahwa ia adalah pemikiran yang hidup, dinamis, dan terus 

bertransformasi untuk menjawab tantangan zaman. 

Pemikiran ekonomi era klasik seperti Abu Yusuf, Al Ghazali, Ibn Khaldun telah 

meletakkan fondasi yang kokoh, terutama dalam hal etika, keadilan, dan peran negara 

dalam mengawasi pasar hisbah. Fokus mereka adalah membangun individu dan 

masyarakat yang berakhlak. 

Di era modern, dunia didominasi oleh Kapitalisme dengan masalah bunga dan 

kesenjangan dan Sosialisme dengan masalah penghapusan hak milik dan kebebasan. 

Keduanya dianggap gagal membawa kesejahteraan sejati. 

Para pemikir kontemporer seperti M. Baqir al Sadr dan M. Umer Chapra merespons 

tantangan ini dengan melakukan transformasi paradigma. Mereka tidak lagi hanya 

berbicara soal etika individu. 

Transformasi itu adalah pergeseran dari fokus etika/fiqih menjadi fokus 

sistem/ideologi. Al Sadr membangunnya sebagai ideologi tandingan, dan Umer Chapra 

membangunnya sebagai sistem yang operasional berbasis Maqasid al Shari'ah. Ekonomi 

Islam modern dirancang sebagai sebuah Jalan Ketiga yang utuh. 

Rekomendasi Arah Kebijakan Lanjutan Untuk mewujudkan keadilan sistemik yang 

diimpikan oleh pemikir kontemporer, diperlukan langkah-langkah kebijakan strategis, 

terutama dalam konteks Indonesia 

Pengembangan ekonomi Islam harus bergeser dari fokus dominan pada industri 

keuangan Syariah menuju pemberdayaan Ekonomi Kerakyatan (UMKM) dan sektor riil, 

didukung oleh instrumen pembiayaan berbasis kemitraan Mudharabah, Musyarakah untuk 

memastikan modal mengalir ke basis ekonomi rakyat. 

Reformasi Tata Kelola Moral Diperlukan revitalisasi dan integrasi penuh fungsi 

Hisbah ke dalam kerangka regulasi ekonomi nasional. Hal ini berarti memastikan bahwa 

lembaga pengawasan memiliki mandat yang jelas untuk mengatasi semua bentuk distorsi 

pasar zhulm: Ikhtikar, Tadlis, Taghrir dan menjamin kepatuhan moral dan hukum di 

seluruh lapisan ekonomi. 

Penegakan Keadilan Struktural: Kebijakan negara harus diarahkan untuk mengatasi 

ketimpangan melalui implementasi kebijakan redistribusi yang progresif reformasi pajak 

yang adil, penguatan pengelolaan Zakat dan Wakaf yang transparan, dan pengelolaan 

sumber daya alam yang egaliter sesuai dengan prinsip Kepemilikan Negara/Publik. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Amalia, E. (n.d.). Transformasi Nilai - Nilai Ekonomi Islam  Dalam Mewujudkan Keadilan 

Distributif Bagi Penguatan Usaha Kecil Mikro Indonesia. 

Amri, H. (n.d.). Kelemahan Sistem Ekonomi Kapitalisme Dan Sosialisme Menurut Muhammad 

Sharif Chaudry Dalam Karyanya Fundamental Of Islamic Economic System. 

Gita Puji Lestari, Widya Siti Nabilah, Nabila Bilqis Mutiara, & Lina Marlina. (2025). Kebijakan 

Pajak pada Masa Abu Yusuf: Konsep, Implementasi, dan Relevansi Terhadap Perekonomian 

di Indonesia. Jurnal Nuansa : Publikasi Ilmu Manajemen dan Ekonomi Syariah, 3(2), 214–



 

110 
 

229. https://doi.org/10.61132/nuansa.v3i2.1752 

Kurnia, E. (2023). Pemikiran Ekonomi Islam Pada Masa Daulah Umayyah. 4(2). 

Maryam Fany, Sindi Setiawati, Shinta Puja Rinjani, & Lina Marlina. (2025). Konsep Harga Adil 

Menurut Ibnu Taimiyah Relevansi dalam Ekonomi Modern. Maslahah : Jurnal Manajemen 

dan Ekonomi Syariah, 3(2), 127–136. https://doi.org/10.59059/maslahah.v3i2.2294 

Maudi, H., Rizki, H. Z., & Marlina, L. (2025). Konsep Keadilan Harga Dalam Pemikiran Ibnu 

Taimiyyah Dan Relevansinya Terhadap Mekanisme Pasar Modern. 7(1). 

Sopingi, I. (2016). Etika Bisnis Menurut Al-Ghazali: Telaah Kitab Ihya’ ’ Ulum Al-din. 

Iqtisodhuna, 10(2), 142–148. https://doi.org/10.18860/iq.v10i2.3223 

Wibawanti, E. (2022).Perbandingan Antara Ekonomi Islam Dengan Ekonomi Kapitalisme. 7. 

Ainiyah, D. N., Fachri, A. Z., & Abidin, M. Z. (2019). Pemikiran Ekonomi Syariah Menurut 

Muhammad Abdul Mannan dan Muhammad Baqir Al-Sadr. Maliyah: Jurnal Hukum Bisnis 

Islam, 9(1), 47–73. 

Al-Ghazali. (2000). Ihya 'Ulum Al-Din (Juz II). Semarang: Toha Putera. 

Amarodin, M. (2018). Konstruksi Sistem Ekonomi Islam Pemikiran Tokoh Ekonomi Islam 

Kontemporer (Abu A’la Al-Maududi, Baqir Ash-Sadr, dan Adiwarman A. Karim). Eksyar, 

5(1), 41–55. 

Arafah, Muh., & Sofyan, Syakir. (2022). Hisbah and Bulog: Food Price Stability In Indonesia. 

Fakultas Ekonomi dan Bisnis Islam UIN Alauddin Makassar, 9(2), 273. 

Arwiya, L., & Malahayatie. (2025). Distribusi Kekayaan Dalam Pemikiran Muhammad Baqir Al-

Sadr: Solusi Untuk Keadilan Sosial di Era Kontemporer. JIEF - Journal of Islamic 

Economics and Finance, 5(1), 11–21. 

Awan, A., Ali, W., Rehman, H. K. U., & Idrees, S. (2023). Comparative Analyses of The Islamic 

System with Other Economy System in The World. Pakistan Journal of Humanities and 

Social Sciences, 11(2), 846–856. 

Chapra, U. (2001). The Future of Economics: An Islamic Perspective. SEBI. 

Efendi, Z. (2024). Ibnu Khaldun dan Teori Peradaban: Relevansi Pemikirannya dalam Dunia 

Modern. INNOVATIVE: Journal Of Social Science Research, 4(6), 2198–2210. 

Fany, M., Setiawati, S., Rinjani, S. P., & Marlina, L. (2025). Konsep Harga Adil Menurut Ibnu 

Taimiyah: Relevansi dalam Ekonomi Modern. Maslahah: Jurnal Manajemen dan Ekonomi 

Syariah, 3(2), 127–136. 

Furkon, A. M. (2024). Zakat sebagai Instrumen Welfare State Dalam Islam. Jurnal Syntax 

Imperatif, 4(6), 752–767. 

Hakim, L. (2017). Distorsi Pasar dalam Pandangan Ekonomi Islam. Ekomadania: Journal of 

Islamic Economic and Social, 1(1), 1–15. 

Hamid, A. (2021). Konstruksi Sistem Ekonomi Islam dalam Pemikiran Muhammad Baqir Al-Sadr. 

Al Mashaadir: Jurnal Ilmu Syariah, 2(2), 16–30. 

Hery, A. (2022). Ekonomi Syariah: Pengantar Ekonomi Islam (Cet. I). Yrama Widya. 

Hussainy, Z. A., Hotman, Nuraini, Rasidi, A. R. A., Andini, V. G., & Safikri, M. R. (2025). 

Revitalisasi Peran Negara Dalam Ekonomi Islam: Tinjauan Terhadap Teori Intervensi Pasar 

di Indonesia. BENEFIT: Journal Of Business, Economics, And Finance, 3(2), 494–507. 

Ikhwanudin, N., & Silvianty, R. A. (2022). Etika Bisnis Dalam Islam. Widina Bhakti Persada 

Bandung. 

Kusumawati, Z. (2015). Peran Hisbah Dalam Mekanisme Pasar Islami. Islamic Economics Journal, 

1. 

Lestari, G. P., Nabilah, W. S., Mutiara, N. B., & Marlina, L. (2025). Kebijakan Pajak pada Masa 

Abu Yusuf: Konsep, Implementasi, dan Relevansi Terhadap Perekonomian di Indonesia. 

Jurnal Nuansa: Publikasi Ilmu Manajemen dan Ekonomi Syariah, 3(2), 214–229. 

Qosim, N., & Buhori, I. (2022). Peran Pemerintah dalam Bidang Ekonomi menurut Muhammad 

Baqir ash-Shadr. JIESP: Journal of Islamic Economics Studies and Practices, 1(2), 193–207. 

Riyadi, S., & Hilyatin, D. L. (2021). Transformasi Ekonomi Islam dalam Sistem Ekonomi 

Kerakyatan. Al-Mustashfa: Jurnal Penelitian Hukum Ekonomi Islam, 6(1), 43–56. 

Yusuf, K. M., Wahyuni, S., & Ambo Masse, R. (2024). Pemikiran Mazhab Baqir Al-Shadr: Kajian 

Teori Dasar dalam Membangun Ekonomi Islam. Asy-Syarikah, 6(2), 198–208. 


