Vol 9 No. 12 Desember 2025
Jurnal Kajian Ilmiah Interdisiplinier eISSN: 2118-7303

TRANSFORMASI PARADIGMA EKONOMI ISLAM KAJIAN
HISTORIS PEMIKIRAN TOKOH KLASIK HINGGA
KONTEMPORER DALAM MENJAWAB TANTANGAN
KAPITALISME DAN SOSIALISME

Berliana Rahma Juniavi!, Ania Salsabella?, Hafidz Hudzaifah Ahmad?, Sri Wigati*
berlianarahma564@gmail.com?, aniasalasabella@gmail.com?,
hafidzhudaifahahmad4034@gmail.com?, sriwigati@uinsa.ac.id*
UIN Sunan Ampel Surabaya

ABSTRAK
Penelitian ini mengkaji secara mendalam evolusi dan transformasi paradigma dalam pemikiran
ekonomi Islam, melacak lintasan sejarah intelektual dari era klasik hingga kontemporer. Latar
belakang penelitian ini berpijak pada kegelisahan akademik atas dominasi ganda sistem ekonomi
dunia abad ke-20, yakni Kapitalisme dan Sosialisme. Kapitalisme, dengan prinsip laissez-faire dan
maksimalisasi laba, telah memicu ketimpangan ekstrem dan Krisis akibat sistem bunga riba. Di sisi
lain, Sosialisme yang hadir sebagai antitesis dengan mengandalkan perencanaan terpusat dan
kepemilikan negara, justru mematikan kreativitas individu dan melahirkan otoritarianisme. Di
tengah kebuntuan dua kutub ekstrem ini, ekonomi Islam hadir menawarkan Jalan Ketiga The Third
Way. Namun, corak pemikiran ekonomi Islam itu sendiri tidaklah statis: ia mengalami pergeseran
fundamental seiring berubahnya tantangan zaman. Tujuan utama penelitian ini adalah untuk
membedah bagaimana para pemikir Muslim mengubah orientasi pemikiran mereka dari sekadar
tuntunan etis menjadi sebuah bangunan sistem ideologis yang mampu menandingi doktrin ekonomi
Barat. Metodologi yang digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif dengan pendekatan studi
pustaka library research dan analisis historis-komparatif. Sumber data primer diambil dari
masterpiece para tokoh kunci. Untuk era klasik, penelitian ini membedah Kitab al-Kharaj karya
Abu Yusuf, Ihya Ulumiddin karya Al-Ghazali, kumpulan fatwa Ibn Taimiyah tentang Hisbah, dan
Mugaddimah karya Ibn Khaldun. Sedangkan untuk era kontemporer, analisis dipusatkan pada
Igtisaduna karya Muhammad Bagir al-Sadr dan Islam and the Economic Challenge karya M. Umer
Chapra. Teknik analisis data dilakukan dengan membandingkan konten pemikiran content analysis
antar era untuk mengidentifikasi titik temu dan titik pisah transformasi paradigma tersebut. Hasil
penelitian menunjukkan adanya transformasi paradigma yang signifikan dan fundamental antara
pemikir klasik dan kontemporer. Pertama, pada era klasik (abad 8-14 M), diskursus ekonomi Islam
terintegrasi erat dengan figih, tasawuf, dan etika. Tokoh seperti Abu Yusuf berfokus pada keadilan
fiskal dan optimalisasi pajak kharaj untuk kemakmuran negara agraris. Al-Ghazali menekankan
pada perilaku etis individu pelaku pasar homo islamicus yang menjunjung kejujuran dan
menghindari penipuan demi mencapai maslahah. Ibn Taimiyah dan Ibn Khaldun meletakkan dasar
mekanisme pasar yang adil dan analisis sosiologis tentang siklus ekonomi negara. Secara umum,
paradigma klasik bersifat mikro-etis dan regulatif, yang bertujuan memperbaiki moralitas pelaku
pasar dalam tatanan masyarakat Islam yang sudah mapan, tanpa pretensi untuk melawan sistem
ekonomi global karena Kapitalisme dan Sosialisme belum eksis pada masa itu. Kedua, penelitian
ini menemukan bahwa paradigma pemikir kontemporer bersifat makro-sistemik dan ideologis. Hal
ini dipicu oleh tantangan eksternal berupa hegemoni Kapitalisme dan Sosialisme. Muhammad
Bagir al-Sadr, melalui Igtisaduna, melakukan dekonstruksi filosofis terhadap kedua sistem tersebut
dan merumuskan teori ekonomi Islam sebagai sebuah doktrin madzhab yang mandiri. la
memperkenalkan konsep kepemilikan yang unik dalam Islam kepemilikan pribadi, negara, dan
umum sebagai solusi atas dikotomi kepemilikan swasta mutlak Kapitalisme dan kepemilikan
negara mutlak Sosialisme. Sementara itu, M. Umer Chapra melengkapi transformasi ini dengan
pendekatan fungsional berbasis Maqasid al-Shari’ah. Chapra mengkritik sekularisasi ekonomi
modern dan menawarkan sistem filter moral untuk menjamin bahwa seluruh aktivitas ekonomi
perbankan, moneter, fiskal bermuara pada pelestarian lima tujuan syariah agama, jiwa, akal,
keturunan, dan harta. Transformasi ini mengubah wajah ekonomi Islam dari sekadar nasehat moral

99


mailto:%20berlianarahma564@gmail.com1
mailto:%20aniasalasabella@gmail.com2
mailto:%20hafidzhudaifahahmad4034@gmail.com3
mailto:%20hafidzhudaifahahmad4034@gmail.com3

menjadi sebuah arsitektur sistem yang operasional, mencakup instrumen seperti perbankan syariah,
zakat sebagai instrumen fiskal, dan pelarangan riba demi stabilitas moneter. Kesimpulannya,
ekonomi Islam telah bertransformasi dari paradigma yang berorientasi pada pembinaan karakter
individu keshalehan pribadi di masa klasik, menjadi paradigma yang berorientasi pada
pembangunan sistem dan struktur keadilan sosial-ekonomi keshalehan sistemik di masa
kontemporer. Implikasi dari penelitian ini menegaskan bahwa ekonomi Islam modern bukan
sekadar revitalisasi hukum figih masa lalu, melainkan sebuah respons intelektual yang dinamis dan
adaptif yang siap menjadi solusi alternatif bagi krisis ekonomi global.

Kata kunci: Transformasi Paradigma, Ekonomi Islam, Kapitalisme, Sosialisme, Tokoh Klasik,
Tokoh Kontemporer, Magasid Syariah.

ABSTRACT
This study conducts an in-depth examination of the evolution and paradigm transformation within
Islamic economic thought, tracing the intellectual trajectory from the classical to the contemporary
era. The background of this research is grounded in the academic concern regarding the dual
dominance of twentieth-century economic systems: Capitalism and Socialism. Capitalism, with its
laissez-faire principles and profit maximization, has triggered extreme inequality and crises due
to the interest-based system riba. Conversely, Socialism, emerging as an antithesis through
centralized planning and state ownership, has stifled individual creativity and birthed
authoritarianism. Amidst the deadlock of these two extremes, Islamic economics emerged to offer
"The Third Way." However, the nature of Islamic economic thought is not static; it has undergone
fundamental shifts in response to changing times. The primary objective of this study is to analyze
how Muslim thinkers shifted their orientation from providing ethical guidance to constructing an
ideological system capable of challenging Western economic doctrines..The methodology
employed is qualitative, utilizing a library research approach and historical-comparative analysis.
Primary data sources are drawn from the masterpieces of key figures. For the classical era, the
study analyzes Kitab al-Kharaj by Abu Yusuf, Ihya Ulumiddin by Al-Ghazali, 1bn Taymiyyah's
fatawa on Hisbah, and Mugaddimah by Ibn Khaldun. For the contemporary era, the analysis
focuses on Igtisaduna by Muhammad Bagir al-Sadr and Islam and the Economic Challenge by M.
Umer Chapra. Data analysis techniques involve comparing the content of thought across eras to
identify convergences and divergences in the paradigmatic transformation. The results indicate a
significant and fundamental paradigm shift between classical and contemporary thinkers. First, in
the classical era (8th—14th century AD), Islamic economic discourse was deeply integrated with
figh jurisprudence, tasawuf Sufism, and ethics. Figures like Abu Yusuf focused on fiscal justice and
tax optimization kharaj for the prosperity of an agrarian state. Al-Ghazali emphasized the ethical
behavior of market participants (homo islamicus), upholding honesty and avoiding fraud to
achieve maslahah. 1bn Taymiyyah and Ibn Khaldun established the foundations of a fair market
mechanism and sociological analysis of economic cycles. Generally, the classical paradigm was
"micro-ethical” and "regulative," aiming to improve the morality of individuals within an
established Islamic society, without the pretension of countering a global economic system, as
Capitalism and Socialism did not yet exist. Second, the study finds that the paradigm of
contemporary thinkers is "macro-systemic™ and "ideological.” This shift was triggered by external
challenges, namely the hegemony of Capitalism and Socialism. Muhammad Bagir al-Sadr, through
Igtisaduna, performed a philosophical deconstruction of both systems and formulated Islamic
economic theory as an independent doctrine madhhab. He introduced a unique concept of
ownership in Islam private, state, and public ownership as a solution to the dichotomy of absolute
private ownership Capitalism and absolute state ownership Socialism. Meanwhile, M. Umer
Chapra complemented this transformation with a functional approach based on Magasid al-
Shari’ah. Chapra criticized the secularization of modern economics and proposed a moral filter
system to ensure that all economic activities banking, monetary, fiscal lead to the preservation of
the five objectives of Shari‘ah faith, life, intellect, lineage, and wealth. This transformation shifted
the face of Islamic economics from mere moral advice to an operational system architecture,
encompassing instruments such as Islamic banking, zakat as a fiscal instrument, and the
prohibition of riba for monetary stability.In conclusion, Islamic economics has transformed from

100



a paradigm oriented towards character building individual piety in the classical era to a paradigm
oriented towards building systems and structures of socio-economic justice systemic piety in the
contemporary era. The implications of this study assert that modern Islamic economics is not
merely a revitalization of past figh, but a dynamic and adaptive intellectual response ready to serve
as an alternative solution to global economic crises.

Keyword: Paradigm Transformation, Islamic Economics, Capitalism, Socialism, Classical
Figures, Contemporary Figures, Maqgasid Shari ah.

PENDAHULUAN

Hampir sepanjang abad ke 20, peta ekonomi dunia dikuasai oleh dua raksasa yang
saling bertarung Kapitalisme dan Sosialisme. Di satu sisi, ada Kapitalisme. Sistem ini
ibarat berkata, Biarkan semua orang bebas bersaing! Pasar akan mengatur dirinya sendiri.
Pilar utamanya adalah hak milik pribadi, kebebasan berusaha, dan mencari untung sebesar
besarnya. Harapannya, semua orang akan sejahtera. Tapi dalam praktiknya, sistem ini
dikritik keras. Banyak yang melihat Kapitalisme melahirkan kesenjangan yang parah yang
kaya makin kaya, yang miskin makin sulit beranjak. Semua diukur dengan materi, dan
krisis ekonomi sering terjadi, salah satunya karena sistem bunga riba yang menjadi
jantungnya.

Di sisi lain, ada Sosialisme terutama varian Marxisme Komunisme . Sistem ini lahir
sebagai kritik pedas terhadap Kapitalisme. Ia berkata, Kapitalisme itu jahat karena
menindas buruh. Solusinya Hapus hak milik pribadi, Biar negara yang atur semua alat
produksi pabrik, tanah, dll agar hasilnya adil merata. Tapi dalam praktiknya, sistem ini
juga bermasalah. Karena semua diatur negara, orang jadi tidak kreatif dan tidak punya
semangat kerja. Sering terjadi salah urus, barang jadi langka, dan yang paling parah,
kebebasan individu hilang karena negara terlalu kuat.

Di tengah kebingungan dunia yang seolah hanya punya dua pilihan buruk ini, para
pemikir Muslim di pertengahan abad ke 20 mulai merasa gelisah. Mereka bertanya, Masa'
sih dunia cuma punya dua pilihan ini Bukankah Islam punya solusi Dari kegelisahan
inilah, ekonomi Islam bangkit kembali sebagai sebuah ilmu yang modern.

Banyak penelitian sebelumnya kajian literatur sudah membahas topik ini. Ada yang
fokus membedah pemikiran satu tokoh saja, misalnya pemikiran M. Umer Chapra. Ada
juga yang membandingkan satu aspek saja, misalnya 'konsep bunga di Kapitalisme vs.
konsep bagi hasil di Islam. Namun, tulisan ini1 artikel ini ingin menawarkan sesuatu yang
sedikit berbeda. Kebaruan novelty dari penelitian ini adalah kami tidak hanya ingin
membandingkan, tapi ingin melacak sejarah perubahan cara berpikirnya. Kami ingin
menunjukkan bahwa telah terjadi transformasi atau pergeseran paradigma.

Sederhananya, pemikir Islam zaman dulu klasik tidak pernah pusing memikirkan
Kapitalisme atau Sosialisme, karena sistem itu belum ada. Cara berpikir mereka fokus
untuk membangun masyarakat Islam yang sudah ada. Tapi pemikir zaman modern
kontemporer dipaksa untuk berdialog dan melawan dua sistem raksasa tadi. Akibatnya,
cara berpikir mereka pun berubah.

Oleh karena itu, tujuan dari penelitian ini adalah

1) Fondasi Intelektual dan Konteks Awal: Paradigma Mikro-Etis Klasik (+ Abad 8—14
M)

2) Kritik Ideologis: Kebuntuan Kapitalisme dan Sosialisme sebagai Justifikasi The Third
Way

3) Transformasi Paradigma Kontemporer: Menuju Arsitektur Sistemik dan Ideologi

4) Implementasi Kelembagaan dan Kebijakan Operasional

5) Implikasi Kontekstual di Indonesia: Sinergi dengan Ekonomi Kerakyatan.

101



METODE PENELITIAN
Penelitian ini adalah penelitian kualitatif. Kami tidak mengambil data dari lapangan
atau menyebar kuesioner. Seluruh data kami dapatkan dari perpustakaan studi pustaka atau
library research. Ini adalah metode yang paling pas untuk penelitian yang bersifat sejarah
pemikiran dan filsafat.
Langkah langkah yang kami lakukan adalah
1) Mengumpulkan Sumber Kami mengumpulkan karya karya utama sumber primer dari
para tokoh yang kami teliti. Untuk era klasik, kami melihat karya Imam Abu Yusuf
Kitab al Kharaj, Al Ghazali Ihya Ulumiddin, Ibn Taymiyyah Majmu' Fatawa, terutama
bagian Hisbah, dan Ibn Khaldun Mugaddimah. Untuk era kontemporer, kami fokus
pada karya Muhammad Bagqir al Sadr Iqtisaduna dan M. Umer Chapra Islam and the
Economic Challenge.
2)Membaca Sumber Pendukung Kami juga membaca buku dan jurnal lain sumber
sekunder yang menganalisis pemikiran para tokoh tersebut.
3) Analisis Data Kami menggunakan dua teknik analisis
a) Analisis Konten Isi Kami membedah isi karya karya itu. Apa konsep kunci mereka
tentang pasar, uang, pajak, dan negara
b) Analisis Komparatif Perbandingan Kami membandingkan pemikiran klasik
dengan kontemporer untuk melihat di mana letak perubahannya transformasinya.
Kami juga membandingkan pemikiran Islam dengan Kapitalisme dan Sosialisme
untuk melihat di mana letak perbedaannya.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Bagian ini adalah inti dari penelitian kami, di mana kami akan menguraikan temuan
kami secara mendalam.

A. Fondasi Intelektual dan Konteks Awal: Paradigma Mikro-Etis Klasik (£ Abad 8-
14 M)

Pada zaman keemasan Islam era klasik, sekitar abad 814 M, ekonomi belum menjadi
ilmu yang berdiri sendiri seperti sekarang. Ilmu ekonomi saat itu adalah bagian yang tidak
terpisahkan dari ilmu lain, seperti Figih hukum, Tasawuf akhlak/etika, dan Siyasah
Syar'iyyah ilmu politik/tata negara.(Kurnia, 2023)

Para pemikir di zaman ini fokus pada bagaimana membangun masyarakat yang adil
dan beradab sesuai tuntunan syariah. Mari kita lihat beberapa contoh

1) Imam Abu Yusuf W. 798 M Beliau adalah seorang hakim agung Qadi al Qudah di
masa Khalifah Harun al Rasyid. Karyanya yang terkenal, Kitab al Kharaj Buku
tentang Pajak, adalah panduan untuk khalifah. Apa intinya Abu Yusuf menasihati raja
agar adil dalam mengambil pajak kharaj. Katanya, Jangan ambil pajak ketinggian,
nanti rakyat sengsara. Kalau rakyat sengsara, mereka tidak bisa bertani. Kalau mereka
tidak bertani, negara tidak dapat pemasukan, dan akhirnya negara jadi lemah. Ini
adalah pemikiran ekonomi yang sangat canggih pada masanya. Fokusnya keadilan
fiskal pajak demi kemakmuran negara dan rakyat.(Gita Puji Lestari et al., 2025)

2) Imam Al Ghazali W. 1111 M Beliau adalah seorang filsuf dan ahli tasawuf. Dalam
kitabnya Ihya Ulumiddin, beliau banyak membahas etika ekonomi. Bagi Al Ghazali,
mencari uang itu penting, bahkan bisa bernilai ibadah, tapi ada aturannya. Tidak boleh
serakah, tidak boleh menipu, dan harus selalu ingat tujuan utamanya, yaitu Maslahah
kebaikan bersama dan mencari ridha Allah. Fokusnya etika akhlak individu dalam
berekonomi.(Sopingi, 2016)

Al-Ghazali menekankan bahwa individu harus menjauhi keserakahan, menipu,
dan harus selalu Ingat tujuan utamanya, yaitu mencapai Maslahah kebaikan bersama

102



dan mencari ridha Allah.

Konsep etika bisnisnya mencakup tujuh pilar:

1. Meluruskan niat dalam berbisnis, menjadikan Tauhid sebagai modal utama
manusia.

2. Niat untuk menjalankan Fardhu Kifayah bisnis sebagai kewajiban kolektif

3. Menjaga keadilan adl dan kebaikan ihsan, termasuk tidak menyulitkan orang
miskin Saat bertransaksi.

4. Menjauhi dan meninggalkan bisnis yang Syubhat meragukan dan yang pasti haram.

5. Tidak terlalu ambisius meraih untung besar.

6. Memperhatikan pasar akhirat, memastikan bahwa pasar dunia tidak melalaikan
pasar Akhirat.

Penekanan pada kerangka moral yang berakar pada agama ini secara filosofis
menolak premis Utama Kapitalisme yang didorong oleh motif keuntungan profit
motive tanpa batas, dan Memastikan bahwa tindakan ekonomi dihakimi berdasarkan
Kriteria etis terlebih dahulu, Sebelum kriteria efisiensi

Ibn Taymiyyah W. 1328 M Beliau seorang ulama dan ahli hukum yang sangat
tegas. Beliau sangat peduli dengan keadilan di pasar. Menurutnya, pasar itu harus
bebas, tapi tidak boleh kebablasan. Jika ada pedagang yang curang, menimbun barang
ihtikar supaya harga naik, atau memainkan harga, maka negara wajib turun tangan.
Lembaga yang bertugas mengawasi pasar ini disebut Hisbah ibarat polisi pasar di
zaman itu. Fokusnya mekanisme pasar yang adil dan peran negara sebagai
pengawas.(Maryam Fany et al., 2025)

Intervensi ini menjadi sah dalam kondisi tertentu, seperti ketika terjadi Ikhtikar/
penimbunan barang, pemboikotan /Al-Hasr, atau koalisi antar pedagang / kartel yang
memanipulasi Harga. Model ini menunjukkan bahwa ekonomi Islam klasik menganut
model laissez-faire yang dibingkai oleh moralitas. Kekuasaan negara diperlukan
secara minimalis namun mutlak untuk mencegah kegagalan moral manusia agar
kebebasan pasar tidak berubah menjadi kebebasan

3) Ibn Khaldun W. 1406 M Ini mungkin pemikir klasik yang paling modern dan sering
disebut Bapak Sosiologi dan Bapak Ekonomi yang asli. Dalam karyanya
Mugaddimah, beliau membahas hal hal yang luar biasa. (Maudi et al., 2025)

a) Siklus Peradaban
Beliau mengatakan, sebuah negara itu seperti manusia, ada masa lahir, muda
kuat, tua kaya raya tapi malas, lalu runtuh.
b) Pajak
Beliau setuju dengan Abu Yusuf. Katanya, Di awal kerajaan, pajak rendah, tapi
negara makmur. Di akhir kerajaan, pajak tinggi sekali, tapi negara malah miskin
karena orang malas berusaha.
¢) Pembagian Kerja
Beliau menjelaskan bahwa manusia tidak bisa hidup sendiri. Perlu ada
pembagian kerja spesialisasi agar kebutuhan hidup terpenuhi. Fokusnya analisis
tentang bagaimana masyarakat dan negara bisa makmur atau hancur.

Konsep utamanya adalah asabiyyah / solidaritas social, yang merupakan ikatan
kolektif dan inti dari kekuatan sosial yang diperlukan untuk membangun struktur
politik yang kuat. Namun, seiring berjalannya waktu, kekuasaan dan kemajuan
material seringkali membawa kemewahan berlebihan dan dekadensi moral di
kalangan elit. Dekadensi moralitas ini mengikis asabiyyah dan menimbulkan konflik
internal, yang merupakan gejala utama kemunduran peradaban. Dalam konteks
ekonomi, Ibnu Khaldun sependapat dengan Abu Yusuf bahwa kebijakan pajak yang

103



buruk dapat menghancurkan negara. Ketika pengeluaran pemerintah meningkat untuk
menopang gaya hidup mewah para penguasa, pajak ditarik secara berlebihan, yang
pada akhirnya melemahkan produktivitas masyarakat dan menggerus basis ekonomi
peradaban. Analisis Khaldun menyediakan kerangka untuk menganalisis kegagalan
struktural suatu peradaban secara holistik, mencakup aspek sosiologis, fiskal, dan
etika, yang tetap relevan untuk mengamati krisis struktural di negara modern
B. Kritik Ideologis Kebuntuan Kapitalisme dan Sosialisme sebagai Justifikasi The
Third Way
Dunia kemudian berubah. Peradaban Islam mengalami kemunduran, dan Eropa
mengalami revolusi industri. Lahirlah dua ideologi ekonomi baru yang kemudian
menguasai dunia.(Wibawanti, 2022)
1. Kapitalisme Si Pasar Bebas Sistem ini didasarkan pada pemikiran Adam Smith.

Intinya ada beberapa

a) Hak Milik Pribadi Apa yang jadi milikmu pabrik, tanah, modal, itu milikmu
seutuhnya. Negara tidak boleh ikut campur.

b) Laissez Faire Biarkan Saja Pasar itu punya tangan tak terlihat invisible hand .
Biarkan saja pasar bekerja bebas, nanti semua akan beres dan makmur.

c) Profit Motive Mencari Untung Manusia itu wajar mencari untung. Biarkan semua
orang mengejar untung, nanti ekonomi akan tumbuh.

d) Apa tantangannya bagi Islam

e) Masalah Riba Bunga Jantung Kapitalisme adalah sistem perbankan. Dan jantung
perbankan adalah bunga interest . Bagi Kapitalisme, bunga adalah hal wajar, itu
adalah harga dari meminjam uang . Bagi Islam, bunga adalah riba, dan itu dilarang
keras. Ini tantangan terbesar.

f) Masalah Kesenjangan Karena terlalu bebas, yang punya modal besar bisa memakan
yang modalnya kecil. Akhirnya, jurang antara si kaya dan si miskin jadi sangat
dalam. Ini bertentangan dengan prinsip keadilan social adalah dalam Islam.

g) Masalah Materialisme Semua diukur pakai uang dan keuntungan. Nilai nilai
spiritual, tolong menolong, dan kebersamaan jadi terpinggirkan.

Kritik Islam terhadap Kapitalisme bersifat filosofis dan struktural. Pilar utama
Kapitalisme adalah hak milik pribadi yang absolut dan motif keuntungan tanpa batas
profit motive. Kritik terkeras dipusatkan pada dua aspek:

1. Masalah Riba

Jantung Kapitalisme adalah sistem perbankan berbasis bunga .Bagi Islam,
bunga adalah riba, yang dilarang keras. Riba dipandang sebagai bentuk eksploitasi
yang merusak keadilan sosial.

2. Ketimpangan Struktural

Karena terlalu bebas, Kapitalisme melahirkan kesenjangan yang parah yang
kaya semakin kaya, dan yang miskin semakin sulit beranjak. Kompetisi yang tidak
terkendali menguntungkan orang kaya sementara yang kurang beruntung
dieksploitasi dan menderita. Kritik ini menuduh bahwa Kapitalisme modern gagal
karena memisahkan ekonomi dari etika dan moralitas, menciptakan krisis etis
dalam ekonomi sekuler.

2. Sosialisme Si Negara Kuat Sistem ini lahir dari pemikiran Karl Marx yang marah
melihat penindasan buruh di era awal Kapitalisme. Intinya

a) Hapus Milik Pribadi Marx bilang, akar masalah adalah milik pribadi atas alat
produksi pabrik, dll. Solusinya Hapus itu

b) Milik Kolektif/Negara Biar negara yang memiliki dan mengelola semua pabrik,
tanah, dan sumber daya.

104



c) Perencanaan Terpusat Negara yang merencanakan semua. Tahun ini Kita produksi
berapa sepatu, harganya berapa, semua diatur dari pusat. Tujuannya agar semua
dapat bagian yang adil.

d) Apa tantangannya bagi Islam

e) Masalah Hak Milik Islam mengakui hak milik pribadi. Orang boleh punya rumah,
usaha, atau tanah, meskipun ada batasannya harus bayar zakat, tidak boleh
sombong, dll. Sosialisme yang ingin menghapus hak milik pribadi jelas
bertentangan dengan Islam.

f) Masalah kebebasan dalam praktiknya, negara Sosialis jadi terlalu kuat otoriter.
Kebebasan individu untuk berusaha, berpendapat, bahkan beragama karena
Marxisme pada dasarnya ateis jadi terancam.

Sosialisme hadir untuk mengatasi penindasan Kapitalisme dengan menghapus
hak milik pribadi atas alat produksi, menyerahkan kepemilikan dan pengelolaan
kepada negara. Namun, sistem ini berbenturan langsung dengan prinsip dasar Islam:
1. Penghapusan Hak Milik

Sosialisme yang ingin menghapus hak milik pribadi secara mutlak jelas
bertentangan dengan Islam. Islam mengakui hak milik pribadi rumah, usaha,
Tanah, meskipun dibatasi oleh batasan moral dan kewajiban sosial seperti Zakat.
Kepemilikan dalam Islam ditekankan bahwa Allah adalah Pemilik Sejati dari
segalanya, dan manusia hanyalah agen yang bertanggung jawab.

2. Otoritarianisme dan Inefisiensi

Dalam praktiknya, negara sosialis menjadi terlalu kuat dan otoriter,
menghilangkan kebebasan individu untuk berusaha dan berpendapat. Perencanaan
terpusat juga sering mengakibatkan salah urus, barang langka, dan matinya
kreativitas individu.

Kegagalan ganda ini menegaskan bahwa keadilan tanpa kebebasan
Sosialisme akan menghasilkan inefisiensi dan penindasan, sementara kebebasan
tanpa batasan moral Kapitalisme menghasilkan eksploitasi dan ketimpangan. Hal
ini menuntut perumusan sistem yang menjamin kebebasan yang bertanggung
jawab.

C. Transformasi Paradigma Kontemporer Menuju Arsitektur Sistemik dan Ideologi
Menghadapi dua raksasa yang salah arah ini, para pemikir Muslim modern

kontemporer tidak tinggal diam. Mereka sadar, tidak cukup lagi hanya bicara jangan

curang atau harus jujur seperti fokus pemikir klasik . Mereka harus membangun sebuah

system tandingan.(Amalia, n.d.)

Di sinilah letak Transformasi Paradigma itu.

1. Muhammad Bagir al Sadr Perang Ideologi, W. 1980 Beliau adalah ulama besar dari
Irak. la hidup di tengah pertarungan sengit antara pendukung Kapitalisme Amerika
dan Sosialisme Uni Soviet . Beliau menulis buku legendaris, Igtisaduna Ekonomi Kita
, yang sering disebut sebagai buku babon ekonomi Islam modern.

a) Apa yang dia lakukan Al Sadr tidak menambal sulam . Dia tidak bilang, Ambil
Kapitalisme, buang bunganya. Tidak. Dia membongkar dari akarnya. Dia
menyerang filsafat yang ada di balik kedua sistem itu.

b) Jawabannya Dia bilang, masalah Kapitalisme adalah kebebasan tanpa batas.
Masalah Sosialisme adalah paksaan tanpa kebebasan. Islam, kata Al Sadr, punya
jalan ketiga yang unik.

¢) Konsep Kepemilikan Ini adalah jawaban brilian Al Sadr. Menurutnya, dalam Islam,
kepemilikan itu ada 3 jenis bukan 1 seperti di Kapitalisme atau Sosialisme

105



1. Milik Pribadi adalah Baju, rumah, motor, bahkan pabrik kecil/menengah. Ini
diakui dan dilindungi.

2. Milik Negara Ini adalah sumber daya alam yang besar tambang minyak, gas,
emas, hutan . Ini harus dikelola negara, dan hasilnya untuk seluruh rakyat.

3. Milik Umum/Publik Ini adalah hal hal yang dibutuhkan semua orang air, udara,
padang rumput, jalan umum. Ini milik bersama, tidak boleh dikuasai swasta atau
negara.

d) Peran Transformasinya Al Sadr adalah orang pertama yang secara sistematis
membenturkan ekonomi Islam sebagai ideologi tandingan. Dia memberi amunisi
intelektual bagi para aktivis ekonomi Islam.

Konsep ini secara sistematis membenturkan ekonomi Islam sebagai ideologi
tandingan, menyeimbangkan kebebasan individu dengan tanggung jawab kolektif
atas sumber daya strategis, dan melawan kepemilikan absolut Kapitalisme dan
Sosialisme.

Al-Sadr berpandangan bahwa masalah fundamental ekonomi bukan pada
kelangkaan sumber daya, melainkan pada distribusi yang tidak adil dan merata
(zhulm). Untuk mencapai keadilan struktural, ia membagi distribusi menjadi dua
tingkatan.

1) Distribusi Pra-Produksi

Mengatur hak penguasaan atas kekayaan primer, seperti sumber daya alam.
Dengan menjamin bahwa hak atas faktor produksi primer sudah didistribusikan
secara adil melalui konsep Kepemilikan Negara/Publik, potensi konsentrasi
kekayaan di awal proses produksi dapat dicegah.

2) Distribusi Pasca-Produksi

Mengatur pembagian pendapatan dan kekayaan yang dibagikan kepada
individu yang terlibat dalam proses produksi, sesuai dengan kontribusi dan
kebutuhan mereka

2. M. Umer Chapra Arsitek Sistem, W. 2020 Jika Al Sadr adalah filsuf ideologi , maka

Umer Chapra adalah arsitek atau insinyur nya. Dia adalah ekonom profesional yang

lama bekerja di Bank Sentral Arab Saudi dan IRTI IDB . Dia paham betul bagaimana

mesin ekonomi modern bekerja. Pertanyaannya OK, kita punya ideologi. Sekarang,
bagaimana cara menjalankannya di dunia nyata Bagaimana bentuk bank nya

Bagaimana kebijakan pajaknya

a) Apa yang dia lakukan Chapra berpendapat bahwa ekonomi modern Kapitalisme
telah gagal karena memisahkan ekonomi dari etika dan moral.

b) Jawabannya Ekonomi Islam harus menyatukan kembali ekonomi dan etika.
Caranya Dengan menjadikan Magasid al Shari'ah Tujuan tujuan Utama dari
Syariah Islam sebagai fondasi sistem ekonomi.

c) Apa itu Magasid al Shari'ah  Sederhananya, ini adalah 5 tujuan utama
diturunkannya hukum Islam

Menjaga Agama Hifz al Din
Menjaga Jiwa Hifz al Nafs
Menjaga Akal Hifz al 'Aql
Menjaga Keturunan Hifz al Nasl
5. Menjaga Harta Hifz al Mal
d) Peran Transformasinya Inilah pergeseran paradigma yang luar biasa.

1. Ekonomi Kapitalis tujuannya Pertumbuhan PDB GDP Growth, Profit.

2. Ekonomi Islam kata Chapra tujuannya Tercapainya Magasid al Shari‘ah.

e) Bagaimana caranya Chapra mengusulkan Sistem Filter . Semua kebijakan

el o

106



ekonomi, semua lembaga termasuk bank , harus melewati saringan Magasid ini.

Misalnya, Bank Syariah. Kenapa dilarang bunga riba Karena riba menurut
Chapra merusak Hifz al Mal menumpuk harta di satu sisi dan Hifz al Nafs
menghisap yang lemah. Solusinya bagi hasil. Bagi hasil ini lebih adil, karena
untung dan rugi ditanggung bersama. Ini mentransformasi bank dari sekadar
rentenir meminjamkan uang menjadi mitra usaha bekerja sama.

Ibaratnya begini Pemikir klasik itu seperti petugas lalu lintas yang mengatur
agar jalanan di kota Islam yang sudah ada berjalan lancar dan adil. Sedangkan
pemikir kontemporer itu seperti arsitek yang ditantang untuk merancang sebuah
kota baru yang lebih baik daripada kota Kapitalis dan kota Sosialis.(Amri, n.d.)

D. Implementasi Kelembagaan dan Kebijakan Operasional
Penerapan transformasi paradigma ekonomi Islam di Indonesia tidak terlepas dari
konteks sistem ekonomi kerakyatan yang dianut negara.
1) Latar Belakang Ekonomi Kerakyatan dan Tantangan Sektor Riil Di Indonesia,
Ekonomi Islam sering diidentikkan dengan ekonomi syariah, yang
pengembangannya masih berfokus pada industri keuangan (bank dan non-bank).

Meskipun pertumbuhan lembaga keuangan syariah cukup pesat, pangsa pasarnya

masih kecil (sekitar 9% pada April 2020). Tantangan utama adalah bahwa

pengembangan ekonomi Islam seharusnya diarahkan pada pengembangan Ekonomi

Kerakyatan (ekonomi rakyat/UMKM) dan sektor riil, yang mencakup 99% dari

keseluruhan perekonomian nasional. Jika pengembangan hanya berfokus pada

industri keuangan, dikhawatirkan Ekonomi Islam hanya akan menjadi labelisasi nama
tanpa benar-benar meresap sebagai nilai sistemik yang memberdayakan basis
ekonomi rakyat.
2) Institusi Hisbah dalam Pengawasan Pasar Modern

Lembaga Hisbah yang diusulkan oleh ulama klasik, seperti 1bn Taymiyyah,
berfungsi sebagai alat negara untuk mencegah terjadinya penyimpangan moral moral
hazard dan berbagai bentuk distorsi pasar. Tugas muhtasib petugas Hisbah sangat
luas, meliputi pemantauan ketersediaan barang pokok, jaminan kualitas produk
industri dan jasa, pengawasan akurasi timbangan, dan perencanaan kota/pasar.

Meskipun institusi Hisbah secara formal tidak ada di Indonesia, fungsinya tetap

relevan dan kini tersebar di berbagai instansi pemerintah Kementerian Keuangan,

Perdagangan, BPOM dan organisasi non-pemerintah (YLKI). Tantangan kontemporer

adalah tumpang tindih kebijakan lemahnya koordinasi, dan minimnya lembaga yang

secara tegas mengintegrasikan fungsi Hisbah holistik untuk menjamin syariah
compliance di semua lapisan ekonomi.
3) Analisis Distorsi Pasar Zhulm Ikhtikar, Bai' Najasy, Tadlis, dan Taghrir
Distorsi pasar yang memicu intervensi negara diklasifikasikan sebagai zhulm
kezaliman yang merugikan salah satu pihak, melanggar prinsip kerelaan bersama
antaradhin. Analisis ini menunjukkan bahwa klasifikasi kegagalan pasar dalam Islam
berakar pada etika, bukan hanya inefisiensi alokatif, sebagai berikut:

1. Ikhtikar/ Penimbunan adalah Melakukan penimbunan barang untuk tujuan
spekulasi, mencari keuntungan abnormal monopoly's rent-seeking. Ini adalah salah
satu distorsi yang paling jelas yang membenarkan intervensi harga oleh negara.

2. Bai' najasy / Permintaan palsu adalah praktik dagang di mana seseorang pura-pura
menawar untuk menaikkan harga, menciptakan permintaan palsu dengan maksud
menipu pembeli lain.

3. Tadlis / Penipuan Informasi Satu Pihak adalah kondisi ketidaklengkapan informasi
yang dialami satu pihak. Pihak yang mengetahui informasi memanfaatkannya

107



untuk menipu pihak yang tidak tahu, melanggar prinsip antaradhin.

4. Taghrir / Ketidakpastian adalah dua Pihak Jual beli yang mengandung
ketidakjelasan atau ketidakpastian gharar yang melibatkan risiko tinggi bagi kedua
pihak seperti jual beli ijon. Hal ini dilarang karena merusak akad dan menimbulkan
perselisihan.

4) Instrumen Moneter dan Fiskal Transformatif
Sebagai arsitektur sistemik, Ekonomi Islam modern memiliki instrumen khas
untuk mencapai keadilan distributif dan stabilitas moneter:

1. Zakat dan Wakaf

Zakat berfungsi sebagai instrumen fiskal wajib untuk redistribusi kekayaan,
memastikan bahwa persentase uang diarahkan kepada masyarakat miskin untuk
menutup kesenjangan. Wakaf, di sisi lain, berfungsi sebagai sarana pendanaan
jangka panjang untuk layanan sosial seperti infrastruktur publik, kesehatan, dan
pendidikan. Instrumen ini memastikan bahwa redistribusi kekayaan bersifat
sistemik dan berkelanjutan.

2. Profit-Loss Sharing (PLS) atau Bagi Hasil

PLS adalah pengganti riba yang mentransformasi bank dari sekadar rentenir
menjadi mitra usaha yang menanggung untung dan rugi bersama. Secara struktural,
PLS mengikat modal pada risiko sektor riil, meningkatkan stabilitas moneter, dan
mencapai keadilan distributif.

E. Implikasi Kontekstual di Indonesia: Sinergi dengan Ekonomi Kerakyatan
Penerapan transformasi paradigma ekonomi Islam di Indonesia tidak terlepas dari
konteks sistem ekonomi kerakyatan yang dianut negara.
1) Latar Belakang Ekonomi Kerakyatan dan Tantangan Sektor Riil Di Indonesia
Ekonomi Islam sering diidentikkan dengan ekonomi syariah, yang
pengembangannya masih berfokus pada industri keuangan (bank dan non-bank).

Meskipun pertumbuhan lembaga keuangan syariah cukup pesat, pangsa pasarnya

masih kecil (sekitar 9% pada April 2020). Tantangan utama adalah bahwa

pengembangan ekonomi Islam seharusnya diarahkan pada pengembangan Ekonomi

Kerakyatan ekonomi rakyat/UMKM dan sektor riil, yang mencakup 99% dari

keseluruhan perekonomian nasional. Jika pengembangan hanya berfokus pada

industri keuangan, dikhawatirkan Ekonomi Islam hanya akan menjadi labelisasi tanpa
benar-benar meresap sebagai nilai sistemik yang memberdayakan basis ekonomi
rakyat.
2) Penerapan Magasid al-Shari'ah dalam Kebijakan Redistribusi Kekayaan
Indonesia saat ini menghadapi masalah signifikan dalam distribusi kekayaan,
dengan rasio Gini berada di angka 0,379-0,388. Selain itu, terdapat konsentrasi
kekayaan pada segelintir elit, di mana sekitar 40.000 orang dengan simpanan di atas

Rp 5 miliar menguasai lebih dari 50% simpanan masyarakat. Transformasi paradigma

menuntut Magasid al-Shari’ah digunakan sebagai alat kebijakan untuk mengatasi

ketimpangan ini, khususnya melalui upaya menjaga jiwa (Hifz al-Nafs) dan menjaga
harta (Hifz al-Mal). Untuk mencapai keshalehan sistemik, diperlukan tindakan
intervensi

1. Penguatan Zakat dan Fiskal Progresif vyaitu Zakat harus ditingkatkan
administrasinya agar lebih transparan dan efektif sebagai alat redistribusi yang
signifikan. Selain itu, kebijakan fiskal yang progresif (pajak yang lebih tinggi bagi
orang kaya dan bisnis) diperlukan untuk menghasilkan dana yang digunakan untuk
inisiatif kesejahteraan sosial.

2. Pengelolaan Sumber Daya Alam Egaliter Sejalan dengan konsep Kepemilikan

108



Multi-Jenis Al-Sadr, pemerintah harus mengelola sumber daya alam (yang
termasuk dalam Milik Negara atau Publik) secara lebih egaliter, memprioritaskan
kebutuhan umum di atas kebutuhan perusahaan besar. Penerapan Magasid sebagai
alat kebijakan menuntut justifikasi teologis dan fungsional bagi intervensi negara
untuk mengatasi ketimpangan struktural, menantang langsung budaya akumulasi
modal ala Kapitalisme.

KESIMPULAN

Pemikiran ekonomi Islam bukanlah barang kuno yang statis dan tidak berubah.
Penelitian ini menunjukkan bahwa ia adalah pemikiran yang hidup, dinamis, dan terus
bertransformasi untuk menjawab tantangan zaman.

Pemikiran ekonomi era klasik seperti Abu Yusuf, Al Ghazali, Ibn Khaldun telah
meletakkan fondasi yang kokoh, terutama dalam hal etika, keadilan, dan peran negara
dalam mengawasi pasar hisbah. Fokus mereka adalah membangun individu dan
masyarakat yang berakhlak.

Di era modern, dunia didominasi oleh Kapitalisme dengan masalah bunga dan
kesenjangan dan Sosialisme dengan masalah penghapusan hak milik dan kebebasan.
Keduanya dianggap gagal membawa kesejahteraan sejati.

Para pemikir kontemporer seperti M. Bagir al Sadr dan M. Umer Chapra merespons
tantangan ini dengan melakukan transformasi paradigma. Mereka tidak lagi hanya
berbicara soal etika individu.

Transformasi itu adalah pergeseran dari fokus etika/figih menjadi fokus
sistem/ideologi. Al Sadr membangunnya sebagai ideologi tandingan, dan Umer Chapra
membangunnya sebagai sistem yang operasional berbasis Maqgasid al Shari‘ah. Ekonomi
Islam modern dirancang sebagai sebuah Jalan Ketiga yang utuh.

Rekomendasi Arah Kebijakan Lanjutan Untuk mewujudkan keadilan sistemik yang
diimpikan oleh pemikir kontemporer, diperlukan langkah-langkah kebijakan strategis,
terutama dalam konteks Indonesia

Pengembangan ekonomi Islam harus bergeser dari fokus dominan pada industri
keuangan Syariah menuju pemberdayaan Ekonomi Kerakyatan (UMKM) dan sektor riil,
didukung oleh instrumen pembiayaan berbasis kemitraan Mudharabah, Musyarakah untuk
memastikan modal mengalir ke basis ekonomi rakyat.

Reformasi Tata Kelola Moral Diperlukan revitalisasi dan integrasi penuh fungsi
Hisbah ke dalam kerangka regulasi ekonomi nasional. Hal ini berarti memastikan bahwa
lembaga pengawasan memiliki mandat yang jelas untuk mengatasi semua bentuk distorsi
pasar zhulm: Ikhtikar, Tadlis, Taghrir dan menjamin kepatuhan moral dan hukum di
seluruh lapisan ekonomi.

Penegakan Keadilan Struktural: Kebijakan negara harus diarahkan untuk mengatasi
ketimpangan melalui implementasi kebijakan redistribusi yang progresif reformasi pajak
yang adil, penguatan pengelolaan Zakat dan Wakaf yang transparan, dan pengelolaan
sumber daya alam yang egaliter sesuai dengan prinsip Kepemilikan Negara/Publik.

DAFTAR PUSTAKA

Amalia, E. (n.d.). Transformasi Nilai - Nilai Ekonomi Islam Dalam Mewujudkan Keadilan
Distributif Bagi Penguatan Usaha Kecil Mikro Indonesia.

Amri, H. (n.d.). Kelemahan Sistem Ekonomi Kapitalisme Dan Sosialisme Menurut Muhammad
Sharif Chaudry Dalam Karyanya Fundamental Of Islamic Economic System.

Gita Puji Lestari, Widya Siti Nabilah, Nabila Bilgis Mutiara, & Lina Marlina. (2025). Kebijakan
Pajak pada Masa Abu Yusuf: Konsep, Implementasi, dan Relevansi Terhadap Perekonomian
di Indonesia. Jurnal Nuansa : Publikasi Ilmu Manajemen dan Ekonomi Syariah, 3(2), 214—

109



229. https://doi.org/10.61132/nuansa.v3i2.1752

Kurnia, E. (2023). Pemikiran Ekonomi Islam Pada Masa Daulah Umayyah. 4(2).

Maryam Fany, Sindi Setiawati, Shinta Puja Rinjani, & Lina Marlina. (2025). Konsep Harga Adil
Menurut Ibnu Taimiyah Relevansi dalam Ekonomi Modern. Maslahah : Jurnal Manajemen
dan Ekonomi Syariah, 3(2), 127-136. https://doi.org/10.59059/maslahah.v3i2.2294

Maudi, H., Rizki, H. Z., & Marlina, L. (2025). Konsep Keadilan Harga Dalam Pemikiran Ibnu
Taimiyyah Dan Relevansinya Terhadap Mekanisme Pasar Modern. 7(1).

Sopingi, I. (2016). Etika Bisnis Menurut Al-Ghazali: Telaah Kitab Thya’ *> Ulum Al-din.
Igtisodhuna, 10(2), 142—-148. https://doi.org/10.18860/iq.v10i2.3223

Wibawanti, E. (2022).Perbandingan Antara Ekonomi Islam Dengan Ekonomi Kapitalisme. 7.

Ainiyah, D. N., Fachri, A. Z., & Abidin, M. Z. (2019). Pemikiran Ekonomi Syariah Menurut
Muhammad Abdul Mannan dan Muhammad Bagir Al-Sadr. Maliyah: Jurnal Hukum Bisnis
Islam, 9(1), 47-73.

Al-Ghazali. (2000). Ihya 'Ulum Al-Din (Juz Il). Semarang: Toha Putera.

Amarodin, M. (2018). Konstruksi Sistem Ekonomi Islam Pemikiran Tokoh Ekonomi Islam
Kontemporer (Abu A’la Al-Maududi, Bagir Ash-Sadr, dan Adiwarman A. Karim). Eksyar,
5(1), 41-55.

Arafah, Muh., & Sofyan, Syakir. (2022). Hisbah and Bulog: Food Price Stability In Indonesia.
Fakultas Ekonomi dan Bisnis Islam UIN Alauddin Makassar, 9(2), 273.

Arwiya, L., & Malahayatie. (2025). Distribusi Kekayaan Dalam Pemikiran Muhammad Bagir Al-
Sadr: Solusi Untuk Keadilan Sosial di Era Kontemporer. JIEF - Journal of Islamic
Economics and Finance, 5(1), 11-21.

Awan, A., Ali, W., Rehman, H. K. U., & Idrees, S. (2023). Comparative Analyses of The Islamic
System with Other Economy System in The World. Pakistan Journal of Humanities and
Social Sciences, 11(2), 846-856.

Chapra, U. (2001). The Future of Economics: An Islamic Perspective. SEBI.

Efendi, Z. (2024). Ibnu Khaldun dan Teori Peradaban: Relevansi Pemikirannya dalam Dunia
Modern. INNOVATIVE: Journal Of Social Science Research, 4(6), 2198-2210.

Fany, M., Setiawati, S., Rinjani, S. P., & Marlina, L. (2025). Konsep Harga Adil Menurut Ibnu
Taimiyah: Relevansi dalam Ekonomi Modern. Maslahah: Jurnal Manajemen dan Ekonomi
Syariah, 3(2), 127-136.

Furkon, A. M. (2024). Zakat sebagai Instrumen Welfare State Dalam Islam. Jurnal Syntax
Imperatif, 4(6), 752-767.

Hakim, L. (2017). Distorsi Pasar dalam Pandangan Ekonomi Islam. Ekomadania: Journal of
Islamic Economic and Social, 1(1), 1-15.

Hamid, A. (2021). Konstruksi Sistem Ekonomi Islam dalam Pemikiran Muhammad Bagir Al-Sadr.
Al Mashaadir: Jurnal llmu Syariah, 2(2), 16-30.

Hery, A. (2022). Ekonomi Syariah: Pengantar Ekonomi Islam (Cet. I). Yrama Widya.

Hussainy, Z. A., Hotman, Nuraini, Rasidi, A. R. A., Andini, V. G., & Safikri, M. R. (2025).
Revitalisasi Peran Negara Dalam Ekonomi Islam: Tinjauan Terhadap Teori Intervensi Pasar
di Indonesia. BENEFIT: Journal Of Business, Economics, And Finance, 3(2), 494-507.

Ikhwanudin, N., & Silvianty, R. A. (2022). Etika Bisnis Dalam Islam. Widina Bhakti Persada
Bandung.

Kusumawati, Z. (2015). Peran Hisbah Dalam Mekanisme Pasar Islami. Islamic Economics Journal,
1.

Lestari, G. P., Nabilah, W. S., Mutiara, N. B., & Marlina, L. (2025). Kebijakan Pajak pada Masa
Abu Yusuf: Konsep, Implementasi, dan Relevansi Terhadap Perekonomian di Indonesia.
Jurnal Nuansa: Publikasi Ilmu Manajemen dan Ekonomi Syariah, 3(2), 214-229.

Qosim, N., & Buhori, 1. (2022). Peran Pemerintah dalam Bidang Ekonomi menurut Muhammad
Bagir ash-Shadr. JIESP: Journal of Islamic Economics Studies and Practices, 1(2), 193-207.

Riyadi, S., & Hilyatin, D. L. (2021). Transformasi Ekonomi Islam dalam Sistem Ekonomi
Kerakyatan. Al-Mustashfa: Jurnal Penelitian Hukum Ekonomi Islam, 6(1), 43-56.

Yusuf, K. M., Wahyuni, S., & Ambo Masse, R. (2024). Pemikiran Mazhab Bagir Al-Shadr: Kajian
Teori Dasar dalam Membangun Ekonomi Islam. Asy-Syarikah, 6(2), 198-208.

110



