Vol 10 No. 1 Januari 2026
Jurnal Kajian Ilmiah Interdisiplinier eISSN: 2118-7303

KEDUDUKAN NIKAH MUT’AH DAN MILKUL YAMIN DALAM
HUKUM ISLAM: ANALISIS FIKIH ISLAM DAN KOMPILASI
HUKUM ISLAM

Richa Ardelila Hutabarat!, Muhammad Ichsan?
richaardelilahtb@gmail.com?, ichsan@uinsyahada.ac.id?
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary

ABSTRAK

Tulisan ini membahas kedudukan nikah mut’ah dan milkul yamin dalam hukum Islam dengan
menganalisis pandangan fikih klasik lintas mazhab serta ketentuan Kompilasi Hukum Islam (KHI)
di Indonesia. Nikah mut’ah dan milkul yamin merupakan dua konsep relasi perkawinan dan
kepemilikan yang memiliki basis tekstual dalam Al-Qur’an dan hadis, namun mengalami dinamika
hukum dan reinterpretasi seiring perubahan konteks sosial, politik, dan etika kemanusiaan.
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan normatif-yuridis dan historis-
komparatif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa mayoritas ulama Sunni mengharamkan nikah
mut’ah dan menganggap konsep milkul yamin tidak relevan dalam sistem hukum modern,
sementara KHI secara tegas hanya mengakui perkawinan yang memenuhi rukun dan syarat nikah
permanen. Dengan demikian, KHI merepresentasikan proses kodifikasi dan kontekstualisasi
hukum Islam di Indonesia yang berorientasi pada kemaslahatan dan perlindungan hak asasi
manusia.

Kata Kunci: Nikah Mut’ah, Milkul Yamin, Fikih Islam, Kompilasi Hukum Islam, Hukum
Keluarga Islam.

ABSTRACT

This paper examines the status of temporary marriage (mut'ah) and milkul yamin (non-consensual
marriage) in Islamic law by analyzing classical Islamic jurisprudence (figh) perspectives across
schools of thought and the provisions of the Compilation of Islamic Law (KHI) in Indonesia.
Mut'ah marriage and milkul yamin are two concepts of marital relations and ownership that have
a textual basis in the Qur'an and Hadith, but have undergone legal dynamics and reinterpretation
along with changing social, political, and ethical humanitarian contexts. This research uses
qualitative methods with normative-juridical and historical-comparative approaches. The results
show that the majority of Sunni scholars prohibit temporary marriage (mut'ah) and consider the
concept of milkul yamin irrelevant in the modern legal system. Meanwhile, the KHI explicitly
recognizes only marriages that fulfill the pillars and requirements of a permanent marriage. Thus,
the KHI represents the process of codification and contextualization of Islamic law in Indonesia,
oriented toward the welfare and protection of human rights.

Keywords: Mut'ah Marriage, Milkul Yamin, Islamic Jurisprudence, Compilation Of Islamic Law,
Islamic Family Law.

PENDAHULUAN

Nikah dalam Islam dipandang sebagai ikatan suci (mitsagan ghalizhan) yang
bertujuan membentuk keluarga sakinah, mawaddah, dan rahmah.! Namun dalam sejarah
hukum Islam, dikenal beberapa bentuk relasi laki-laki dan perempuan yang menimbulkan
perdebatan, di antaranya nikah mut’ah dan milkul yamin. Kedua konsep ini memiliki
landasan historis dalam Islam awal, tetapi mengalami perubahan status hukum seiring
perkembangan masyarakat Muslim.

Nikah mut’ah secara etimologis berarti pernikahan sementara dengan batas waktu
tertentu dan imbalan (ujrah). Praktik ini dikenal pada masa awal Islam dan kemudian
menjadi objek perbedaan pendapat ulama. Sementara itu, milkul yamin merujuk pada

1 QS. an-Nisa’ [4]: 21 menegaskan konsep mitsagan ghalizan sebagai dasar kesakralan akad nikah.

346


mailto:richaardelilahtb@gmail.com1
mailto:corryadelina@yahoo.com2

kepemilikan budak perempuan yang secara hukum dibolehkan dalam struktur sosial Arab
klasik.2

Di Indonesia, Kompilasi Hukum Islam (KHI) hadir sebagai kodifikasi hukum
keluarga Islam yang berlaku bagi umat Islam. KHI secara normatif tidak mengakui nikah
mut’ah maupun milkul yamin sebagai bentuk relasi hukum keluarga.® Hal ini menimbulkan
pertanyaan akademik mengenai bagaimana kedudukan kedua konsep tersebut dalam fikih
Islam dan bagaimana relevansinya dengan KHI.

Masalah yang diangkat dalam tulisan ini diantaranya: 1. Bagaimana konsep nikah
mut’ah dan milkul yamin dalam fikih Islam klasik? 2. Bagaimana perbedaan pandangan
mazhab tentang nikah mut’ah dan milkul yamin? 3. Bagaimana kedudukan nikah mut’ah
dan milkul yamin dalam Kompilasi Hukum Islam? 4. Apa implikasi yuridis dan sosial dari
pengaturan tersebut dalam konteks Indonesia?

Sedangkan penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara komprehensif
kedudukan nikah mut’ah dan milkul yamin dalam fikih Islam serta menilai relevansinya
dengan Kompilasi Hukum Islam sebagai hukum positif di Indonesia.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan normatif-yuridis dan
historis. Data diperoleh dari sumber primer berupa Al-Qur’an, hadis, kitab-Kkitab fikih klasik, serta
KHI, dan sumber sekunder berupa buku dan artikel ilmiah terkait.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Konsep Nikah Mut’ah dalam Fikih Islam
a. Pengertian Nikah Mut’ah

Nikah mut’ah adalah bentuk akad perkawinan antara seorang laki-laki dan
perempuan dengan penentuan jangka waktu tertentu sejak awal akad, disertai mahar yang
disepakati. Berakhirnya pernikahan ini tidak memerlukan talak, karena masa berlakunya
telah ditentukan secara eksplisit dalam akad. Dalam literatur fikih klasik, nikah mut’ah
juga disebut sebagai nikah mu’aggat (perkawinan temporer).*

Secara historis, nikah mut’ah pernah dipraktikkan pada masa awal Islam, khususnya
dalam kondisi perang atau perjalanan jauh, ketika para sahabat berada jauh dari keluarga
dan dalam situasi sosial yang sulit. Oleh karena itu, sebagian ulama memandang kebolehan
nikah mut’ah pada masa tersebut bersifat situasional dan temporer.®

Namun, perbedaan muncul ketika praktik ini dikaitkan dengan tujuan dasar
perkawinan dalam Islam. Mayoritas ulama menilai bahwa pembatasan waktu dalam akad
nikah bertentangan dengan prinsip keberlanjutan keluarga dan perlindungan nasab,
sehingga nikah mut’ah tidak dapat disamakan dengan perkawinan permanen.®

b. Dasar Al-Qur’an tentang Nikah Mut’ah

Ayat Al-Qur’an yang paling sering dijadikan dasar perdebatan mengenai nikah
mut’ah adalah QS. an-Nisa’ [4]: 24:

“...Maka perempuan-perempuan yang telah kamu nikmati (istamta ‘tum) di
antara mereka, berikanlah kepada mereka maharnya sebagai suatu kewajiban. Dan
tidak ada dosa bagimu terhadap sesuatu yang kamu saling merelakannya setelah

2 Muhammad Abu Zahrah, Tarikh al-Madzahib al-Islamiyyah (Kairo: Dar al-Fikr al-*Arabi, 1959), him. 34—
36.

3 Instruksi Presiden Republik Indonesia Nomor 1 Tahun 1991 tentang Kompilasi Hukum Islam.

4 Wahbah az-Zuhaili, Al-Figh al-Islami, Jilid V11, him. 109.

% Tbn ‘Asytr, Maqasid al-Syari ‘ah al-Islamiyyah (Kairo: Dar al-Salam, 2006), hlm. 178.

® Al-Ghazali, Al-Mustasfa min ‘Ilm al-Usil, Jilid I (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1993), him. 286.

347



ditetapkan. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui, Mahabijaksana.” (QS. an-Nisa’
[4]: 24).

Ulama Syiah Imamiyah menafsirkan kata istamta ‘tum sebagai legitimasi nikah
mut’ah, sedangkan mayoritas ulama Sunni menafsirkannya sebagai hubungan suami istri
dalam perkawinan sah yang permanen.

c. Pandangan Mazhab Sunni

Mazhab Sunni secara umum sepakat bahwa nikah mut’ah hukumnya haram dan tidak
sah. Mazhab Hanafi menilai bahwa setiap akad nikah yang dibatasi waktu batal demi
hukum karena bertentangan dengan hakikat akad nikah itu sendiri.” Mazhab Maliki bahkan
mengkategorikan nikah mut’ah sebagai bentuk zina terselubung karena tidak memenuhi
tujuan pembentukan keluarga.

Mazhab Syafi’i dan Hanbali juga menegaskan keharaman nikah mut’ah dengan
merujuk pada hadis-hadis sahih yang menyatakan bahwa Nabi Muhammad SAW telah
melarang praktik tersebut secara permanen. Larangan ini dipahami sebagai nasakh
terhadap kebolehan sebelumnya.® Dengan demikian, dalam pandangan Sunni, nikah
mut’ah tidak memiliki legitimasi hukum setelah wafatnya Nabi SAW.

Kesepakatan lintas mazhab Sunni ini menunjukkan bahwa nikah mut’ah dipandang
bertentangan dengan magashid al-shari’ah, khususnya dalam aspek penjagaan keturunan
(hifz al-nasl) dan kehormatan manusia (hifz al-’ird).

d. Pandangan Mazhab Syiah

Mazhab Ja’fari (Syiah Imamiyah) berpandangan bahwa nikah mut’ah tetap
dibolehkan dengan syarat-syarat tertentu, seperti adanya ijab kabul, mahar, dan batas
waktu yang jelas. Mereka berpendapat bahwa tidak terdapat dalil qath‘i yang secara tegas
menghapus kebolehan nikah mut’ah.®
2. Konsep Milkul Yamin dalam Fikih Islam

a. Pengertian Milkul Yamin

Milkul yamin secara bahasa berarti “apa yang dimiliki oleh tangan kanan”, yaitu
budak yang dimiliki secara sah menurut hukum pada masa klasik Islam. Dalam konteks
fikih, milkul yamin merujuk pada budak perempuan yang berada dalam kepemilikan
tuannya.*®

b. Dasar Al-Qur’an tentang Milkul Yamin
Konsep milkul yamin disebutkan dalam beberapa ayat Al-Qur’an, antara lain:

1) QS. al-Mu’minun [23]: 5-6: > “Dan orang-orang yang menjaga kemaluannya,
kecuali terhadap istri-istri mereka atau budak yang mereka miliki (milkul yamin),
maka sesungguhnya mereka dalam hal ini tidak tercela.”

2) QS. an-Nisa’ [4]: 3: > “...atau budak-budak yang kamu miliki...”

Avyat-ayat tersebut menunjukkan realitas sosial perbudakan yang masih eksis pada
masa turunnya wahyu. 22

¢. Tujuan Syariat dan Pembatasan Perbudakan

Dalam perspektif fikih Islam, pengakuan terhadap sistem perbudakan pada masa
awal Islam tidak dimaksudkan untuk melanggengkan praktik tersebut, melainkan sebagai
bentuk penyesuaian gradual terhadap realitas sosial yang telah mengakar kuat. Islam hadir
dengan strategi pembatasan dan penghapusan bertahap terhadap perbudakan.

Hal ini tercermin dari banyaknya ayat dan hadis yang mendorong pembebasan budak,
seperti menjadikan pembebasan budak sebagai kafarat pelanggaran tertentu. Dengan

" Al-Kasani, Bada’i ‘ al-Sana’i, Jilid 11 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1986), him. 272.
8 Muslim ibn al-Hajjaj, Sahih Muslim, Kitab al-Nikah.

® Al-Kasani, Bada'i‘ al-Sana’i ", Jilid 11 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1986), hlm. 272.
10 Tbn ‘Abd al-Barr, Al-Istidzkar, Jilid V (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Tlmiyyah, 2000), him. 506.

348



demikian, tujuan syariat (maqashid al-shari’ah) dalam konteks milkul yamin adalah
perlindungan martabat manusia dan penghapusan ketidakadilan struktural.

Oleh karena itu, para ulama kontemporer sepakat bahwa milkul yamin bukanlah
norma ideal Islam, melainkan mekanisme transisional menuju masyarakat yang bebas dari
perbudakan.

d. Relevansi Kontemporer

Dalam konteks dunia modern, praktik perbudakan telah dihapuskan dan dinyatakan
sebagai pelanggaran berat terhadap hak asasi manusia. Oleh karena itu, konsep milkul
yamin tidak lagi memiliki relevansi praktis dalam sistem hukum Islam kontemporer.*?

Demikian pula nikah mut’ah, yang dalam praktik modern sering kali menimbulkan
eksploitasi terhadap perempuan dan bertentangan dengan prinsip perlindungan keluarga.
Karena itu, mayoritas negara Muslim, termasuk Indonesia, tidak mengakui nikah mut’ah
sebagai bentuk perkawinan yang sah.

Relevansi kontemporer hukum Islam terletak pada kemampuannya untuk menjawab
tantangan zaman dengan tetap berpegang pada nilai keadilan, kemanusiaan, dan
kemaslahatan umum.

3. Nikah Mut’ah dan Milkul Yamin dalam Kompilasi Hukum Islam
a. Konsep Perkawinan dalam KHI

Kompilasi Hukum Islam (KHI) memandang perkawinan sebagai ikatan lahir batin
yang bersifat permanen dan sakral. Pasal 1 KHI mendefinisikan perkawinan sebagai akad
antara seorang pria dan seorang wanita sebagai suami istri dengan tujuan membentuk
keluarga yang bahagia dan kekal berdasarkan Ketuhanan Yang Maha Esa.™

Pasal 2 KHI menegaskan bahwa perkawinan merupakan mitsagan ghalizhan, yaitu
perjanjian yang sangat kuat, sehingga tidak dapat diputuskan secara sewenang-wenang.
Selanjutnya, Pasal 3 KHI menyatakan bahwa tujuan perkawinan adalah mewujudkan
rumah tangga yang sakinah, mawaddah, dan rahmah.'*

Definisi ini secara tegas menolak segala bentuk perkawinan sementara, termasuk
nikah mut’ah, karena bertentangan dengan asas kekekalan dan perlindungan terhadap
perempuan serta anak.

b. Kedudukan Nikah Mut’ah dalam KHI

Nikah mut’ah tidak diakui dalam KHI karena bertentangan dengan prinsip kekekalan
perkawinan. Secara implisit, larangan ini dapat dipahami dari Pasal 40 huruf ¢ KHI yang
melarang perkawinan yang bertentangan dengan hukum Islam.

Selain itu, Pasal 1 KHI menegaskan bahwa perkawinan adalah ikatan lahir batin
antara seorang pria dan seorang wanita sebagai suami istri dengan tujuan membentuk
keluarga yang kekal. Dengan demikian, nikah mut’ah yang bersifat sementara dinilai tidak
sah menurut hukum positif Islam di Indonesia.

¢. Kedudukan Milkul Yamin dalam KHI

KHI sama sekali tidak mengatur konsep milkul yamin. Ketiadaan pengaturan ini
menunjukkan bahwa KHI menyesuaikan hukum Islam dengan konteks sosial modern dan
prinsip hak asasi manusia. Praktik perbudakan secara tegas bertentangan dengan nilai-nilai
konstitusi Indonesia dan norma internasional.

Dengan demikian, KHI dapat dipandang sebagai bentuk ijtihad kolektif ulama
Indonesia dalam mengontekstualisasikan hukum Islam agar sejalan dengan magashid al-
shari’ah dan sistem hukum nasional.

1 Yusuf al-Qaradawi, Figh al-Hurriyyah (Kairo: Maktabah Wahbah, 2010), him. 94.
12 United Nations, Universal Declaration of Human Rights, Article 4.

13 Kompilasi Hukum Islam, Pasal 1.

14 Kompilasi Hukum Islam, Pasal 3.

349



d. Analisis

Pertama, nikah mut’ah dan milkul yamin menunjukkan bahwa hukum Islam
memiliki dimensi historis yang tidak dapat dilepaskan dari konteks sosial zamannya. Oleh
karena itu, penerapan literal tanpa mempertimbangkan konteks berpotensi menimbulkan
ketidakadilan dalam masyarakat modern.

Kedua, penolakan KHI terhadap nikah mut’ah mencerminkan upaya negara untuk
melindungi hak-hak perempuan dan anak dari praktik perkawinan yang tidak menjamin
kepastian hukum. Hal ini sejalan dengan prinsip magashid al-shari’ah, khususnya
perlindungan jiwa dan keturunan.®

Ketiga, absennya konsep milkul yamin dalam KHI menunjukkan keberpihakan
hukum Islam Indonesia terhadap nilai-nilai universal kemanusiaan dan penghapusan
segala bentuk perbudakan. Ini menegaskan bahwa hukum Islam bersifat dinamis dan
responsif terhadap perkembangan zaman.

Keempat, secara metodologis, KHI dapat dipandang sebagai hasil ijtihad kolektif
ulama Indonesia yang mengintegrasikan sumber fikih klasik dengan sistem hukum
nasional dan internasional, tanpa meninggalkan substansi nilai-nilai Islam.’

KESIMPULAN

Pertama, nikah mut’ah dan milkul yamin merupakan konsep yang diakui dalam
literatur fikih klasik, namun keberadaannya sangat terkait dengan kondisi sosial dan
historis Islam awal. Perbedaan pandangan ulama terhadap kedua konsep tersebut
menunjukkan kekayaan khazanah hukum Islam.

Kedua, mayoritas ulama Sunni menolak nikah mut’ah dan memandang milkul yamin
sebagai mekanisme transisional, bukan norma ideal. Pandangan ini menegaskan bahwa
tujuan utama hukum Islam adalah perlindungan martabat manusia dan pembentukan
keluarga yang berkelanjutan.

Ketiga, Kompilasi Hukum Islam secara tegas tidak mengakui nikah mut’ah dan
milkul yamin, sebagai bentuk kontekstualisasi hukum Islam di Indonesia. Dengan
demikian, KHI merepresentasikan penerapan magashid al-shari’ah dalam kerangka hukum
modern yang berorientasi pada kemaslahatan umat.

DAFTAR PUSTAKA

Abu al-saadat al-Mubarak bin Muhammad al-Jarizi, Nihayah fil Gharib al-Hadis wa al-Atsar.
Beirut: Maktabah al-alaiah, Juz I1I.

Abu Zahrah, Muhammad. Tarikh al-Madzahib al-Islamiyyah. Kairo: Dar al-Fikr al-* Arabi, 1959.

Al-Ghazali, Abi Hamid. Al-Mustasfa min ‘Ilm al-Usdl. Jilid I. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Tlmiyyah,
1993.

Al-Kasani, ‘Ala’ al-Din. Bada’i‘ al-Sana’i‘ fi Tartib al-Syara’i‘. Jilid II. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1986.

Al-Nawawi. Syarh Shahih Muslim. Beirut: Dar al-Fikr.

Al-Qaradawi, Yasuf. Figh al-Hurriyyah. Kairo: Maktabah Wahbah, 2010.

An-Na‘im, Abdullahi Ahmed. Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shari‘a.
Cambridge: Harvard University Press, 2008.

Auda, Jasser. Magasid al-Shari‘ah as Philosophy of Islamic Law. London: International Institute
of Islamic Thought, 2008.

Ibn ‘Abd al-Barr, Yusuf ibn ‘Abdullah. Al-Istidzkar. Jilid V. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah,
2000.

15 Jasser Auda, Magqasid al-Shari‘ah, him. 88.
16 Abdullahi Ahmed An-Na‘im, Islam and the Secular State, him. 140.
17 Tim Penyusun KHI, Naskah Akademik Kompilasi Hukum Islam (Jakarta: Depag RI, 1991).

350



Ibn ‘Asyiir, Muhammad al-Tahir. Magasid al-Syari‘ah al-Islamiyyah. Kairo: Dar al-Salam, 2006.

Instruksi Presiden Rl Nomor 1 Tahun 1991 tentang Kompilasi Hukum Islam.

Kompilasi Hukum Islam. Instruksi Presiden Republik Indonesia Nomor 1 Tahun 1991 tentang
Kompilasi Hukum Islam.

Muslim ibn al-Hajjaj. Sahih Muslim. Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-*Arabi, t.t.

Tim Penyusun KHI. Naskah Akademik Kompilasi Hukum Islam. Jakarta: Departemen Agama
Republik Indonesia, 1991.

United Nations. Universal Declaration of Human Rights. New York: United Nations, 1948.

Wahbah az-Zuhaili. Al-Figh al-Islam1 wa Adillatuhu. Damaskus: Dar al-Fikr, t.t.

351



