
Jurnal Kajian Ilmiah Interdisiplinier 
Vol 10 No. 1 Januari 2026 

eISSN: 2118-7303 
 

346 
 

KEDUDUKAN NIKAH MUT’AH DAN MILKUL YAMIN DALAM 

HUKUM ISLAM: ANALISIS FIKIH ISLAM DAN KOMPILASI 

HUKUM ISLAM 
 

Richa Ardelila Hutabarat1, Muhammad Ichsan2  

richaardelilahtb@gmail.com1, ichsan@uinsyahada.ac.id2 

Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary 

 
ABSTRAK 

Tulisan ini membahas kedudukan nikah mut’ah dan milkul yamin dalam hukum Islam dengan 

menganalisis pandangan fikih klasik lintas mazhab serta ketentuan Kompilasi Hukum Islam (KHI) 

di Indonesia. Nikah mut’ah dan milkul yamin merupakan dua konsep relasi perkawinan dan 

kepemilikan yang memiliki basis tekstual dalam Al-Qur’an dan hadis, namun mengalami dinamika 

hukum dan reinterpretasi seiring perubahan konteks sosial, politik, dan etika kemanusiaan. 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan normatif-yuridis dan historis-

komparatif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa mayoritas ulama Sunni mengharamkan nikah 

mut’ah dan menganggap konsep milkul yamin tidak relevan dalam sistem hukum modern, 

sementara KHI secara tegas hanya mengakui perkawinan yang memenuhi rukun dan syarat nikah 

permanen. Dengan demikian, KHI merepresentasikan proses kodifikasi dan kontekstualisasi 

hukum Islam di Indonesia yang berorientasi pada kemaslahatan dan perlindungan hak asasi 

manusia. 

Kata Kunci: Nikah Mut’ah, Milkul Yamin, Fikih Islam, Kompilasi Hukum Islam, Hukum 

Keluarga Islam. 

 

ABSTRACT 

This paper examines the status of temporary marriage (mut'ah) and milkul yamin (non-consensual 

marriage) in Islamic law by analyzing classical Islamic jurisprudence (fiqh) perspectives across 

schools of thought and the provisions of the Compilation of Islamic Law (KHI) in Indonesia. 

Mut'ah marriage and milkul yamin are two concepts of marital relations and ownership that have 

a textual basis in the Qur'an and Hadith, but have undergone legal dynamics and reinterpretation 

along with changing social, political, and ethical humanitarian contexts. This research uses 

qualitative methods with normative-juridical and historical-comparative approaches. The results 

show that the majority of Sunni scholars prohibit temporary marriage (mut'ah) and consider the 

concept of milkul yamin irrelevant in the modern legal system. Meanwhile, the KHI explicitly 

recognizes only marriages that fulfill the pillars and requirements of a permanent marriage. Thus, 

the KHI represents the process of codification and contextualization of Islamic law in Indonesia, 

oriented toward the welfare and protection of human rights. 

Keywords: Mut'ah Marriage, Milkul Yamin, Islamic Jurisprudence, Compilation Of Islamic Law, 

Islamic Family Law. 

 

PENDAHULUAN 

Nikah dalam Islam dipandang sebagai ikatan suci (mitsaqan ghalizhan) yang 

bertujuan membentuk keluarga sakinah, mawaddah, dan rahmah.1 Namun dalam sejarah 

hukum Islam, dikenal beberapa bentuk relasi laki-laki dan perempuan yang menimbulkan 

perdebatan, di antaranya nikah mut’ah dan milkul yamin. Kedua konsep ini memiliki 

landasan historis dalam Islam awal, tetapi mengalami perubahan status hukum seiring 

perkembangan masyarakat Muslim. 

Nikah mut’ah secara etimologis berarti pernikahan sementara dengan batas waktu 

tertentu dan imbalan (ujrah). Praktik ini dikenal pada masa awal Islam dan kemudian 

menjadi objek perbedaan pendapat ulama. Sementara itu, milkul yamin merujuk pada 

 
1 QS. an-Nisa’ [4]: 21 menegaskan konsep mitsāqan ghalīẓan sebagai dasar kesakralan akad nikah. 

mailto:richaardelilahtb@gmail.com1
mailto:corryadelina@yahoo.com2


 

347 
 

kepemilikan budak perempuan yang secara hukum dibolehkan dalam struktur sosial Arab 

klasik.2 

Di Indonesia, Kompilasi Hukum Islam (KHI) hadir sebagai kodifikasi hukum 

keluarga Islam yang berlaku bagi umat Islam. KHI secara normatif tidak mengakui nikah 

mut’ah maupun milkul yamin sebagai bentuk relasi hukum keluarga.3 Hal ini menimbulkan 

pertanyaan akademik mengenai bagaimana kedudukan kedua konsep tersebut dalam fikih 

Islam dan bagaimana relevansinya dengan KHI. 

Masalah yang diangkat dalam tulisan ini diantaranya: 1. Bagaimana konsep nikah 

mut’ah dan milkul yamin dalam fikih Islam klasik? 2. Bagaimana perbedaan pandangan 

mazhab tentang nikah mut’ah dan milkul yamin? 3. Bagaimana kedudukan nikah mut’ah 

dan milkul yamin dalam Kompilasi Hukum Islam? 4. Apa implikasi yuridis dan sosial dari 

pengaturan tersebut dalam konteks Indonesia? 

Sedangkan penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara komprehensif 

kedudukan nikah mut’ah dan milkul yamin dalam fikih Islam serta menilai relevansinya 

dengan Kompilasi Hukum Islam sebagai hukum positif di Indonesia. 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan normatif-yuridis dan 

historis. Data diperoleh dari sumber primer berupa Al-Qur’an, hadis, kitab-kitab fikih klasik, serta 

KHI, dan sumber sekunder berupa buku dan artikel ilmiah terkait. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Konsep Nikah Mut’ah dalam Fikih Islam 

a. Pengertian Nikah Mut’ah 

Nikah mut’ah adalah bentuk akad perkawinan antara seorang laki-laki dan 

perempuan dengan penentuan jangka waktu tertentu sejak awal akad, disertai mahar yang 

disepakati. Berakhirnya pernikahan ini tidak memerlukan talak, karena masa berlakunya 

telah ditentukan secara eksplisit dalam akad. Dalam literatur fikih klasik, nikah mut’ah 

juga disebut sebagai nikah mu’aqqat (perkawinan temporer).4 

Secara historis, nikah mut’ah pernah dipraktikkan pada masa awal Islam, khususnya 

dalam kondisi perang atau perjalanan jauh, ketika para sahabat berada jauh dari keluarga 

dan dalam situasi sosial yang sulit. Oleh karena itu, sebagian ulama memandang kebolehan 

nikah mut’ah pada masa tersebut bersifat situasional dan temporer.5 

Namun, perbedaan muncul ketika praktik ini dikaitkan dengan tujuan dasar 

perkawinan dalam Islam. Mayoritas ulama menilai bahwa pembatasan waktu dalam akad 

nikah bertentangan dengan prinsip keberlanjutan keluarga dan perlindungan nasab, 

sehingga nikah mut’ah tidak dapat disamakan dengan perkawinan permanen.6 

b. Dasar Al-Qur’an tentang Nikah Mut’ah 

Ayat Al-Qur’an yang paling sering dijadikan dasar perdebatan mengenai nikah 

mut’ah adalah QS. an-Nisa’ [4]: 24: 

 “…Maka perempuan-perempuan yang telah kamu nikmati (istamta‘tum) di 

antara mereka, berikanlah kepada mereka maharnya sebagai suatu kewajiban. Dan 

tidak ada dosa bagimu terhadap sesuatu yang kamu saling merelakannya setelah 

 
2 Muhammad Abu Zahrah, Tārīkh al-Madzāhib al-Islāmiyyah (Kairo: Dār al-Fikr al-‘Arabī, 1959), hlm. 34–

36. 
3 Instruksi Presiden Republik Indonesia Nomor 1 Tahun 1991 tentang Kompilasi Hukum Islam. 
4 Wahbah az-Zuhaili, Al-Fiqh al-Islāmī, Jilid VII, hlm. 109. 
5 Ibn ‘Āsyūr, Maqāṣid al-Syarī‘ah al-Islāmiyyah (Kairo: Dār al-Salām, 2006), hlm. 178. 
6 Al-Ghazālī, Al-Mustaṣfā min ‘Ilm al-Uṣūl, Jilid I (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1993), hlm. 286. 



 

348 
 

ditetapkan. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui, Mahabijaksana.” (QS. an-Nisa’ 

[4]: 24). 

Ulama Syiah Imamiyah menafsirkan kata istamta‘tum sebagai legitimasi nikah 

mut’ah, sedangkan mayoritas ulama Sunni menafsirkannya sebagai hubungan suami istri 

dalam perkawinan sah yang permanen. 

c. Pandangan Mazhab Sunni 

Mazhab Sunni secara umum sepakat bahwa nikah mut’ah hukumnya haram dan tidak 

sah. Mazhab Hanafi menilai bahwa setiap akad nikah yang dibatasi waktu batal demi 

hukum karena bertentangan dengan hakikat akad nikah itu sendiri.7 Mazhab Maliki bahkan 

mengkategorikan nikah mut’ah sebagai bentuk zina terselubung karena tidak memenuhi 

tujuan pembentukan keluarga. 

Mazhab Syafi’i dan Hanbali juga menegaskan keharaman nikah mut’ah dengan 

merujuk pada hadis-hadis sahih yang menyatakan bahwa Nabi Muhammad SAW telah 

melarang praktik tersebut secara permanen. Larangan ini dipahami sebagai nasakh 

terhadap kebolehan sebelumnya. 8  Dengan demikian, dalam pandangan Sunni, nikah 

mut’ah tidak memiliki legitimasi hukum setelah wafatnya Nabi SAW. 

Kesepakatan lintas mazhab Sunni ini menunjukkan bahwa nikah mut’ah dipandang 

bertentangan dengan maqashid al-shari’ah, khususnya dalam aspek penjagaan keturunan 

(hifz al-nasl) dan kehormatan manusia (hifz al-’ird). 

d. Pandangan Mazhab Syiah 

Mazhab Ja’fari (Syiah Imamiyah) berpandangan bahwa nikah mut’ah tetap 

dibolehkan dengan syarat-syarat tertentu, seperti adanya ijab kabul, mahar, dan batas 

waktu yang jelas. Mereka berpendapat bahwa tidak terdapat dalil qath‘i yang secara tegas 

menghapus kebolehan nikah mut’ah.9 

2. Konsep Milkul Yamin dalam Fikih Islam 

a. Pengertian Milkul Yamin 

Milkul yamin secara bahasa berarti “apa yang dimiliki oleh tangan kanan”, yaitu 

budak yang dimiliki secara sah menurut hukum pada masa klasik Islam. Dalam konteks 

fikih, milkul yamin merujuk pada budak perempuan yang berada dalam kepemilikan 

tuannya.10 

b. Dasar Al-Qur’an tentang Milkul Yamin 

Konsep milkul yamin disebutkan dalam beberapa ayat Al-Qur’an, antara lain: 

1) QS. al-Mu’minun [23]: 5–6: > “Dan orang-orang yang menjaga kemaluannya, 

kecuali terhadap istri-istri mereka atau budak yang mereka miliki (milkul yamin), 

maka sesungguhnya mereka dalam hal ini tidak tercela.” 

2) QS. an-Nisa’ [4]: 3: > “…atau budak-budak yang kamu miliki…” 

Ayat-ayat tersebut menunjukkan realitas sosial perbudakan yang masih eksis pada 

masa turunnya wahyu. ^22 

c. Tujuan Syariat dan Pembatasan Perbudakan 

Dalam perspektif fikih Islam, pengakuan terhadap sistem perbudakan pada masa 

awal Islam tidak dimaksudkan untuk melanggengkan praktik tersebut, melainkan sebagai 

bentuk penyesuaian gradual terhadap realitas sosial yang telah mengakar kuat. Islam hadir 

dengan strategi pembatasan dan penghapusan bertahap terhadap perbudakan. 

Hal ini tercermin dari banyaknya ayat dan hadis yang mendorong pembebasan budak, 

seperti menjadikan pembebasan budak sebagai kafarat pelanggaran tertentu. Dengan 

 
7 Al-Kāsānī, Badā’i‘ al-Ṣanā’i‘, Jilid II (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1986), hlm. 272. 
8 Muslim ibn al-Ḥajjāj, Ṣaḥīḥ Muslim, Kitāb al-Nikāḥ. 
9 Al-Kāsānī, Badā’i‘ al-Ṣanā’i‘, Jilid II (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1986), hlm. 272. 
10 Ibn ‘Abd al-Barr, Al-Istidzkar, Jilid V (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2000), hlm. 506. 



 

349 
 

demikian, tujuan syariat (maqashid al-shari’ah) dalam konteks milkul yamin adalah 

perlindungan martabat manusia dan penghapusan ketidakadilan struktural. 

Oleh karena itu, para ulama kontemporer sepakat bahwa milkul yamin bukanlah 

norma ideal Islam, melainkan mekanisme transisional menuju masyarakat yang bebas dari 

perbudakan.11 

d. Relevansi Kontemporer 

Dalam konteks dunia modern, praktik perbudakan telah dihapuskan dan dinyatakan 

sebagai pelanggaran berat terhadap hak asasi manusia. Oleh karena itu, konsep milkul 

yamin tidak lagi memiliki relevansi praktis dalam sistem hukum Islam kontemporer.12 

Demikian pula nikah mut’ah, yang dalam praktik modern sering kali menimbulkan 

eksploitasi terhadap perempuan dan bertentangan dengan prinsip perlindungan keluarga. 

Karena itu, mayoritas negara Muslim, termasuk Indonesia, tidak mengakui nikah mut’ah 

sebagai bentuk perkawinan yang sah. 

Relevansi kontemporer hukum Islam terletak pada kemampuannya untuk menjawab 

tantangan zaman dengan tetap berpegang pada nilai keadilan, kemanusiaan, dan 

kemaslahatan umum. 

3. Nikah Mut’ah dan Milkul Yamin dalam Kompilasi Hukum Islam 

a. Konsep Perkawinan dalam KHI 

Kompilasi Hukum Islam (KHI) memandang perkawinan sebagai ikatan lahir batin 

yang bersifat permanen dan sakral. Pasal 1 KHI mendefinisikan perkawinan sebagai akad 

antara seorang pria dan seorang wanita sebagai suami istri dengan tujuan membentuk 

keluarga yang bahagia dan kekal berdasarkan Ketuhanan Yang Maha Esa.13 

Pasal 2 KHI menegaskan bahwa perkawinan merupakan mitsaqan ghalizhan, yaitu 

perjanjian yang sangat kuat, sehingga tidak dapat diputuskan secara sewenang-wenang. 

Selanjutnya, Pasal 3 KHI menyatakan bahwa tujuan perkawinan adalah mewujudkan 

rumah tangga yang sakinah, mawaddah, dan rahmah.14 

Definisi ini secara tegas menolak segala bentuk perkawinan sementara, termasuk 

nikah mut’ah, karena bertentangan dengan asas kekekalan dan perlindungan terhadap 

perempuan serta anak. 

b. Kedudukan Nikah Mut’ah dalam KHI 

Nikah mut’ah tidak diakui dalam KHI karena bertentangan dengan prinsip kekekalan 

perkawinan. Secara implisit, larangan ini dapat dipahami dari Pasal 40 huruf c KHI yang 

melarang perkawinan yang bertentangan dengan hukum Islam. 

Selain itu, Pasal 1 KHI menegaskan bahwa perkawinan adalah ikatan lahir batin 

antara seorang pria dan seorang wanita sebagai suami istri dengan tujuan membentuk 

keluarga yang kekal. Dengan demikian, nikah mut’ah yang bersifat sementara dinilai tidak 

sah menurut hukum positif Islam di Indonesia. 

c. Kedudukan Milkul Yamin dalam KHI 

KHI sama sekali tidak mengatur konsep milkul yamin. Ketiadaan pengaturan ini 

menunjukkan bahwa KHI menyesuaikan hukum Islam dengan konteks sosial modern dan 

prinsip hak asasi manusia. Praktik perbudakan secara tegas bertentangan dengan nilai-nilai 

konstitusi Indonesia dan norma internasional. 

Dengan demikian, KHI dapat dipandang sebagai bentuk ijtihad kolektif ulama 

Indonesia dalam mengontekstualisasikan hukum Islam agar sejalan dengan maqashid al-

shari’ah dan sistem hukum nasional. 

 
11 Yusuf al-Qaraḍāwī, Fiqh al-Ḥurriyyah (Kairo: Maktabah Wahbah, 2010), hlm. 94. 
12 United Nations, Universal Declaration of Human Rights, Article 4. 
13 Kompilasi Hukum Islam, Pasal 1. 
14 Kompilasi Hukum Islam, Pasal 3. 



 

350 
 

d. Analisis 

Pertama, nikah mut’ah dan milkul yamin menunjukkan bahwa hukum Islam 

memiliki dimensi historis yang tidak dapat dilepaskan dari konteks sosial zamannya. Oleh 

karena itu, penerapan literal tanpa mempertimbangkan konteks berpotensi menimbulkan 

ketidakadilan dalam masyarakat modern. 

Kedua, penolakan KHI terhadap nikah mut’ah mencerminkan upaya negara untuk 

melindungi hak-hak perempuan dan anak dari praktik perkawinan yang tidak menjamin 

kepastian hukum. Hal ini sejalan dengan prinsip maqashid al-shari’ah, khususnya 

perlindungan jiwa dan keturunan.15 

Ketiga, absennya konsep milkul yamin dalam KHI menunjukkan keberpihakan 

hukum Islam Indonesia terhadap nilai-nilai universal kemanusiaan dan penghapusan 

segala bentuk perbudakan. Ini menegaskan bahwa hukum Islam bersifat dinamis dan 

responsif terhadap perkembangan zaman.16 

Keempat, secara metodologis, KHI dapat dipandang sebagai hasil ijtihad kolektif 

ulama Indonesia yang mengintegrasikan sumber fikih klasik dengan sistem hukum 

nasional dan internasional, tanpa meninggalkan substansi nilai-nilai Islam.17 

 

KESIMPULAN 

Pertama, nikah mut’ah dan milkul yamin merupakan konsep yang diakui dalam 

literatur fikih klasik, namun keberadaannya sangat terkait dengan kondisi sosial dan 

historis Islam awal. Perbedaan pandangan ulama terhadap kedua konsep tersebut 

menunjukkan kekayaan khazanah hukum Islam. 

Kedua, mayoritas ulama Sunni menolak nikah mut’ah dan memandang milkul yamin 

sebagai mekanisme transisional, bukan norma ideal. Pandangan ini menegaskan bahwa 

tujuan utama hukum Islam adalah perlindungan martabat manusia dan pembentukan 

keluarga yang berkelanjutan. 

Ketiga, Kompilasi Hukum Islam secara tegas tidak mengakui nikah mut’ah dan 

milkul yamin, sebagai bentuk kontekstualisasi hukum Islam di Indonesia. Dengan 

demikian, KHI merepresentasikan penerapan maqashid al-shari’ah dalam kerangka hukum 

modern yang berorientasi pada kemaslahatan umat. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Abu al-saadat al-Mubarak bin Muhammad al-Jarizi, Nihayah fil Gharib al-Hadis wa al-Atsar. 

Beirut: Maktabah al-alaiah, Juz III. 

Abu Zahrah, Muhammad. Tārīkh al-Madzāhib al-Islāmiyyah. Kairo: Dār al-Fikr al-‘Arabī, 1959. 

Al-Ghazālī, Abū Ḥāmid. Al-Mustaṣfā min ‘Ilm al-Uṣūl. Jilid I. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1993. 

Al-Kāsānī, ‘Alā’ al-Dīn. Badā’i‘ al-Ṣanā’i‘ fī Tartīb al-Syarā’i‘. Jilid II. Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1986. 

Al-Nawawi. Syarh Shahih Muslim. Beirut: Dar al-Fikr. 

Al-Qaraḍāwī, Yūsuf. Fiqh al-Ḥurriyyah. Kairo: Maktabah Wahbah, 2010. 

An-Na‘im, Abdullahi Ahmed. Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shari‘a. 

Cambridge: Harvard University Press, 2008. 

Auda, Jasser. Maqāṣid al-Sharī‘ah as Philosophy of Islamic Law. London: International Institute 

of Islamic Thought, 2008. 

Ibn ‘Abd al-Barr, Yūsuf ibn ‘Abdullāh. Al-Istidzkar. Jilid V. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

2000. 

 
15 Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharī‘ah, hlm. 88. 
16 Abdullahi Ahmed An-Na‘im, Islam and the Secular State, hlm. 140. 
17 Tim Penyusun KHI, Naskah Akademik Kompilasi Hukum Islam (Jakarta: Depag RI, 1991). 



 

351 
 

Ibn ‘Āsyūr, Muḥammad al-Ṭāhir. Maqāṣid al-Syarī‘ah al-Islāmiyyah. Kairo: Dār al-Salām, 2006. 

Instruksi Presiden RI Nomor 1 Tahun 1991 tentang Kompilasi Hukum Islam. 

Kompilasi Hukum Islam. Instruksi Presiden Republik Indonesia Nomor 1 Tahun 1991 tentang 

Kompilasi Hukum Islam. 

Muslim ibn al-Ḥajjāj. Ṣaḥīḥ Muslim. Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, t.t. 

Tim Penyusun KHI. Naskah Akademik Kompilasi Hukum Islam. Jakarta: Departemen Agama 

Republik Indonesia, 1991. 

United Nations. Universal Declaration of Human Rights. New York: United Nations, 1948. 

Wahbah az-Zuhaili. Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu. Damaskus: Dār al-Fikr, t.t. 


