
Jurnal Kajian Ilmiah Interdisiplinier 
Vol 10 No. 1 Januari 2026 

eISSN: 2118-7303 
 

369 
 

FIQH KESEHATAN : TRANSPLANTASI ORGAN, BANK SPERMA 
 

Lailatul Faizah1, Hosma2 , Diayanahmutashimi3 

lailafaizah84@gmail.com1, amarhosma@gmail.co.id2, dianahmutashimi@gmalil.co.id3 

Universitas Annuqayyah 

 
ABSTRAK 

Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi di bidang kedokteran modern telah memungkinkan 

praktik medis yang sebelumnya dianggap mustahil, seperti transplantasi organ dan penggunaan 

bank sperma. Kedua praktik ini muncul sebagai jawaban atas kebutuhan manusia terhadap 

kesehatan dan keturunan, tetapi di sisi lain menimbulkan berbagai persoalan etika, moral, dan 

hukum, terutama dalam perspektif fikih Islam kontemporer. Penelitian ini bertujuan untuk 

menganalisis pandangan fikih kontemporer terhadap transplantasi organ dan bank sperma 

berdasarkan prinsip maqāṣid al-syarī‘ah, yang menitikberatkan pada perlindungan terhadap jiwa 

(hifẓ al-nafs) dan keturunan (hifẓ al-nasl). Penelitian menggunakan metode kualitatif dengan 

pendekatan kepustakaan (library research), menelaah karya ulama modern, fatwa lembaga 

keislaman, dan regulasi medis di berbagai negara Muslim. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

transplantasi organ diperbolehkan secara syar‘i apabila dilakukan untuk tujuan kemanusiaan, tidak 

mengandung unsur komersialisasi, serta tidak menimbulkan mudarat yang lebih besar. Sebaliknya, 

penggunaan bank sperma tidak dibenarkan dalam fikih kontemporer karena berpotensi mencampur 

nasab dan bertentangan dengan prinsip keabsahan pernikahan. Kesimpulannya, fikih kontemporer 

bersifat adaptif dan responsif terhadap kemajuan ilmu pengetahuan, namun tetap menegakkan 

nilai-nilai syariat dan maqāṣid al-syarī‘ah sebagai panduan utama dalam menentukan hukum 

terhadap inovasi medis modern. 

Kata Kunci: Fikih Kontemporer, Transplantasi Organ, Bank Sperma, Bioetika Islam, Maqāṣid Al-

Syarī‘Ah 

 

PENDAHULUAN 

Perkembangan pesat di bidang ilmu kedokteran telah memberikan harapan baru bagi 

manusia untuk memperpanjang dan memperbaiki kualitas hidup. Salah satu bentuk 

kemajuan tersebut adalah transplantasi organ yang memungkinkan penggantian organ 

tubuh yang rusak dengan organ sehat dari donor hidup atau yang telah meninggal. Selain 

itu, muncul pula inovasi berupa penggunaan bank sperma sebagai bagian dari teknologi 

reproduksi buatan (Artificial Reproductive Technology/ART). 

Namun, dari sudut pandang Islam, kedua praktik tersebut menimbulkan berbagai 

persoalan fikih yang kompleks. Transplantasi organ menimbulkan pertanyaan mengenai 

status tubuh manusia setelah meninggal, hak kepemilikan atas organ, serta hukum donor 

dan penerima organ. Sementara bank sperma menimbulkan persoalan nasab, waris, dan 

status anak yang lahir dari sperma donor. 

Fikih kontemporer berusaha menjawab permasalahan tersebut melalui pendekatan 

kontekstual dan rasional dengan tetap berlandaskan prinsip-prinsip syariat Islam. Para 

ulama kontemporer, seperti Yusuf al-Qaradawi dan Wahbah al-Zuhaili, menegaskan bahwa 

kemajuan teknologi harus ditempatkan dalam kerangka maqāṣid al-syarī‘ah agar tidak 

bertentangan dengan nilai-nilai dasar Islam yang menjunjung tinggi kehidupan, 

kehormatan, dan keturunan yang sah. 
 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan pendekatan studi 

pustaka (library research). Data dikumpulkan melalui penelusuran sumber-sumber literatur 

seperti kitab fikih klasik dan kontemporer, fatwa ulama, jurnal bioetika Islam, serta 

peraturan medis yang relevan. Analisis data dilakukan dengan menggunakan pendekatan 

mailto:nayelipga@gmail.com1


 

370 
 

maqāṣid al-syarī‘ah untuk memahami bagaimana prinsip-prinsip hukum Islam diterapkan 

terhadap fenomena medis modern. 

Tujuan metode ini adalah untuk memperoleh pemahaman mendalam tentang argumentasi 

hukum para ulama kontemporer terhadap dua isu besar—transplantasi organ dan bank 

sperma—serta menilai relevansi pandangan tersebut terhadap realitas sosial modern. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Transplantasi Organ dalam Fikih Kontemporer 

Transplantasi organ merupakan salah satu bentuk ikhtiar manusia untuk 

menyelamatkan jiwa dan memperpanjang kehidupan. Dalam pandangan fikih 

kontemporer, hal ini termasuk bagian dari penerapan prinsip maqāṣid al-syarī‘ah, 

khususnya dalam aspek ḥifẓ al-nafs (menjaga jiwa).  

Ulama modern seperti Yusuf al-Qaradawi, Wahbah al-Zuhaili, dan Muhammad Abu 

Zahrah menyatakan bahwa donor organ diperbolehkan selama memenuhi syarat-syarat 

syar‘i, yaitu dilakukan secara sukarela, tidak menimbulkan bahaya bagi pendonor, dan 

bukan untuk tujuan komersial. 

1. Kebolehan Transplantasi dari Donor Hidup 

Dalam konteks donor hidup, para ulama sepakat bahwa kebolehan transplantasi 

organ bergantung pada tingkat risiko terhadap keselamatan pendonor. Jika tindakan medis 

tersebut hanya mengurangi sebagian fungsi tubuh tanpa mengancam kehidupan, seperti 

transplantasi satu ginjal atau sebagian hati, maka hukumnya boleh. 

Namun, jika transplantasi menyebabkan hilangnya fungsi vital tubuh atau 

menimbulkan bahaya serius bagi pendonor, maka hukumnya haram, karena bertentangan 

dengan kaidah fikih: 

“Lā ḍarar wa lā ḍirār” — “Tidak boleh membahayakan diri sendiri maupun orang 

lain.” 

Prinsip ini menunjukkan bahwa Islam sangat menekankan aspek kemaslahatan dan 

perlindungan terhadap kehidupan manusia, baik bagi penerima maupun pendonor. Dalam 

hal ini, dokter dan pihak medis berperan penting sebagai penentu kelayakan tindakan 

berdasarkan pertimbangan ilmiah dan etik medis. 

2. Kebolehan Transplantasi dari Jenazah 

Adapun transplantasi organ dari jenazah diperbolehkan dalam fikih kontemporer 

dengan syarat telah ada izin dari almarhum semasa hidupnya atau persetujuan keluarga 

terdekat. Hal ini berdasarkan pertimbangan kemaslahatan umum serta penghormatan 

terhadap hak individu semasa hidupnya. 

Meskipun demikian, kehormatan jenazah tetap harus dijaga. Rasulullah SAW 

bersabda: 

“Mematahkan tulang jenazah sama seperti mematahkannya ketika hidup.” 

(HR. Abu Dawud) 

Hadis ini menjadi dasar bahwa tubuh manusia, baik hidup maupun mati, memiliki 

kehormatan (karāmah insāniyyah) yang tidak boleh dilanggar. Oleh karena itu, tindakan 

transplantasi dari jenazah harus dilakukan dengan hati-hati, beretika, dan melalui prosedur 

medis yang terhormat, tanpa memperlakukan tubuh manusia sebagai objek eksploitasi. 

3. Larangan Jual Beli Organ dan Aspek Etika 

Dalam Islam, tubuh manusia bukanlah barang milik pribadi yang bisa 

diperdagangkan, melainkan amanah dari Allah SWT. Oleh karena itu, praktik jual beli 

organ manusia secara komersial merupakan bentuk pelanggaran terhadap prinsip 

kehormatan manusia dan melanggar kaidah fikih: 

“Al-‘aḍā’ lā tu‘malu bi al-bay‘ wa al-shirā’” — “Anggota tubuh manusia tidak boleh 



 

371 
 

menjadi objek jual beli.” 

Larangan ini juga diperkuat oleh keputusan Majma‘ al-Fiqh al-Islami dan Majelis 

Ulama Indonesia (MUI) yang menegaskan bahwa segala bentuk transaksi komersial 

terhadap organ tubuh manusia adalah haram. Meski demikian, donasi organ dengan niat 

ikhlas untuk menolong sesama termasuk amal kebajikan yang bernilai ṣadaqah jariyah, 

karena dapat menyelamatkan kehidupan orang lain. 

Selain aspek hukum, larangan jual beli organ juga memiliki dimensi moral dan sosial. 

Jika diperbolehkan, hal ini dapat memunculkan kesenjangan sosial, eksploitasi terhadap 

masyarakat miskin, serta perdagangan manusia yang bertentangan dengan nilai-nilai 

kemanusiaan universal. Oleh sebab itu, negara dan lembaga keagamaan perlu berperan 

aktif dalam mengatur dan mengawasi praktik transplantasi agar tetap berada dalam koridor 

hukum Islam dan etika kemanusiaan. 

4. Integrasi antara Fikih dan Hukum Positif 

Dalam konteks Indonesia, kebijakan mengenai transplantasi organ telah diatur dalam 

Undang-Undang Nomor 36 Tahun 2009 tentang Kesehatan dan Peraturan Menteri 

Kesehatan Nomor 38 Tahun 2016 tentang Penyelenggaraan Transplantasi Organ dan 

Jaringan Tubuh Manusia. Kedua regulasi tersebut menegaskan bahwa transplantasi hanya 

boleh dilakukan atas dasar kemanusiaan, persetujuan sukarela, dan tanpa imbalan 

komersial. 

Jika ditinjau dari perspektif fikih kontemporer, ketentuan tersebut sejalan dengan 

prinsip syariat Islam yang menekankan pada aspek ikhlas, tolong-menolong, dan 

penjagaan jiwa. Dengan demikian, sinergi antara hukum Islam dan hukum positif 

menunjukkan adanya kesamaan tujuan, yaitu menjaga martabat manusia dan menghindari 

penyalahgunaan praktik medis demi kepentingan material. 

Selain itu, lembaga-lembaga keagamaan seperti Majelis Ulama Indonesia (MUI) 

telah mengeluarkan fatwa bahwa transplantasi organ diperbolehkan dalam kondisi darurat 

atau untuk menyelamatkan nyawa. Fatwa ini menegaskan posisi Islam sebagai agama yang 

adaptif terhadap perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi medis modern. 

5. Tantangan dan Implikasi Etis 

Walaupun secara hukum fikih transplantasi organ diperbolehkan, dalam praktiknya 

masih terdapat sejumlah tantangan etis dan sosial, seperti kurangnya kesadaran masyarakat 

tentang donor organ, minimnya regulasi yang ketat terhadap prosedur medis, serta risiko 

terjadinya perdagangan organ ilegal. 

Dalam hal ini, pendidikan dan sosialisasi mengenai etika donor organ sangat 

diperlukan agar masyarakat memahami bahwa mendonorkan organ adalah bentuk 

solidaritas kemanusiaan yang mulia, bukan pelanggaran terhadap syariat. 

Di sisi lain, para ulama dan akademisi di bidang fikih kontemporer juga perlu terus 

melakukan kajian kritis terhadap perkembangan teknologi medis, seperti transplantasi 

jaringan buatan (bioprinting) dan transplantasi silang antarspesies (xenotransplantation), 

agar umat Islam memiliki pedoman hukum yang jelas dan kontekstual terhadap inovasi 

medis yang terus berkembang. 

Secara umum, hasil penelitian menunjukkan bahwa fikih kontemporer memberikan 

ruang fleksibilitas yang luas terhadap perkembangan medis selama tetap menjaga nilai-

nilai dasar syariat. Transplantasi organ, ketika dilakukan dengan niat yang benar, prosedur 

yang aman, dan tanpa motif komersial, merupakan bentuk nyata dari implementasi 

maqāṣid al-syarī‘ah dalam kehidupan modern. 

Dengan demikian, transplantasi organ bukan hanya tindakan medis, tetapi juga 

manifestasi nilai spiritual dan kemanusiaan dalam Islam, yaitu menolong sesama, menjaga 

kehidupan, dan memuliakan ciptaan Allah SWT. 



 

372 
 

 

B. Bank Sperma dalam Fikih Kontemporer 

 Bank Sperma dalam Perspektif Fikih Kontemporer berbeda dengan transplantasi 

organ yang cenderung diterima secara luas oleh para ulama kontemporer, penggunaan bank 

sperma masih menjadi isu yang sangat sensitif dan kontroversial dalam Islam. Dalam 

praktik kedokteran modern, bank sperma berfungsi sebagai fasilitas penyimpanan dan 

pengelolaan sperma yang digunakan untuk membantu pasangan yang mengalami kesulitan 

memperoleh keturunan (infertilitas). Akan tetapi, praktik ini menimbulkan persoalan serius 

dalam pandangan fikih karena menyentuh aspek fundamental dalam sistem hukum 

keluarga Islam, yaitu penetapan nasab (garis keturunan). 

1. Larangan Penggunaan Sperma dari Pihak Ketiga 

Mayoritas ulama kontemporer menegaskan bahwa penggunaan sperma dari pihak 

ketiga yakni bukan dari suami sah —adalah haram secara mutlak. Hal ini karena dapat 

menyebabkan percampuran nasab (ikhtilāṭ al-ansāb), yang merupakan pelanggaran 

terhadap salah satu tujuan utama syariat, yaitu hifẓ al-nasl (menjaga keturunan yang sah). 

Pandangan ini ditegaskan oleh Syaikh Muhammad Mutawalli al-Sya‘rawi, Yusuf al-

Qardawi, Wahbah al-Zuhaili, dan lembaga-lembaga fatwa seperti Majma‘ al-Fiqh al-Islami 

serta Dar al-Ifta’ al-Mishriyyah (Mesir). Mereka berpendapat bahwa sperma hanya boleh 

digunakan dari suami yang sah kepada istrinya sendiri, dan prosesnya harus dilakukan 

dalam masa pernikahan yang masih berlangsung. 

Apabila sperma disumbangkan oleh laki-laki asing (donor), maka tindakan tersebut 

dianggap serupa dengan zina secara biologis, meskipun tanpa adanya kontak fisik, karena 

menghasilkan anak yang bukan dari hasil pernikahan sah. Dengan demikian, anak yang 

lahir dari proses tersebut tidak memiliki hubungan nasab yang sah dengan suami si ibu, 

dan menimbulkan kekacauan hukum dalam aspek waris, perwalian, dan nasab. 

2. Penyimpanan Sperma dan Penggunaan Pasca Kematian Suami 

Salah satu isu kontemporer yang banyak dibahas adalah penggunaan sperma suami 

yang telah disimpan (frozen sperm), kemudian digunakan setelah suami meninggal dunia. 

Dalam pandangan fikih, hal ini juga tidak dibolehkan, karena hubungan pernikahan 

dianggap berakhir dengan kematian. Sperma yang digunakan setela suami meninggal tidak 

lagi memiliki dasar hukum pernikahan yang sah, sehingga kehamilan yang terjadi setelah 

itu tidak dapat dianggap sebagai anak sah secara syar’i. 

Yusuf al-Qaradawi menegaskan bahwa penyimpanan sperma dalam jangka panjang 

berisiko membuka peluang penyalah gunaan dan melanggar prinsip kehormatan 

keturunan. Oleh karena itu, Islam hanya membolehkan penggunaan sperma selama 

pasangan masih hidup dan masih terikat dalam hubungan pernikahan yang sah. 

3. Aspek Maqāṣid al-Syarī‘ah: Menjaga Keturunan dan Martabat 

Dari perspektif maqāṣid al-syarī‘ah, larangan terhadap penggunaan bank sperma 

dengan donor pihak ketiga didasarkan pada tujuan syariat untuk menjaga kesucian 

keturunan (hifẓ al-nasl) dan menjaga kehormatan manusia (karāmah insāniyyah). 

Islam memandang bahwa nasab bukan hanya hubungan biologis, tetapi juga 

memiliki implikasi sosial, moral, dan hukum. Dengan menjaga kemurnian nasab, Islam 

melindungi kejelasan hak dan tanggung jawab keluarga, termasuk hak waris, perwalian, 

dan identitas anak. 

 Sebaliknya, apabila sistem reproduksi buatan seperti bank sperma melibatkan 

pihak ketiga, maka akan muncul berbagai persoalan hukum dan sosial, antara lain: 

Ketidakjelasan status nasab anak, karena tidak diketahui dengan pasti siapa ayah 

biologis yang sah. 

1) Masalah hukum waris, karena anak tidak dapat mewarisi dari laki-laki yang bukan 



 

373 
 

ayah sahnya. 

2) Gangguan terhadap struktur keluarga Islam, yang menekankan pentingnya hubungan 

sah antara suami, istri, dan anak. 

3) Kemungkinan eksploitasi sperma secara komersial, yang bertentangan dengan 

prinsip kehormatan tubuh manusia. 

4. Aspek Sosial dan Etika Penggunaan Bank Sperma 

Selain aspek hukum, penggunaan bank sperma juga menimbulkan problem etis dan 

sosial yang luas. Dalam masyarakat Muslim, kelahiran anak bukan hanya persoalan 

biologis, tetapi juga menyangkut martabat keluarga dan legitimasi sosial. Penggunaan 

sperma dari pihak ketiga akan menciptakan ambiguitas identitas bagi anak dan dapat 

menimbulkan stigma sosial. 

 Lebih jauh, jika praktik ini dilegalkan tanpa kontrol, maka akan membuka 

kemungkinan terjadinya komersialisasi sperma dan eksploitasi tubuh manusia, 

sebagaimana yang telah terjadi di beberapa negara non-Muslim. Hal ini tentu bertentangan 

dengan prinsip Islam yang menolak menjadikan tubuh manusia sebagai objek ekonomi 

atau komoditas perdagangan. 

5. Fatwa dan Regulasi di Dunia Islam 

Lembaga-lembaga fikih internasional seperti Majma‘ al-Fiqh al-Islami (OKI) dan 

Majma‘ al-Buhuts al-Islamiyyah (Al-Azhar) telah mengeluarkan keputusan tegas bahwa 

penggunaan sperma donor dari pihak ketiga hukumnya haram, baik dalam bentuk 

inseminasi buatan, bayi tabung, maupun penyimpanan sperma di bank. 

Sebaliknya, penggunaan sperma sah dari suami kepada istri dalam masa pernikahan 

dibolehkan, asalkan tidak disalahgunakan dan dijaga kerahasiaannya. 

 Di Indonesia, Majelis Ulama Indonesia (MUI) juga telah menyatakan bahwa 

penggunaan sperma donor atau bayi tabung dengan sperma asing tidak dibenarkan secara 

syar‘i, karena mengakibatkan percampuran nasab dan melanggar prinsip pernikahan Islam 

sebagaimana diatur dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI). 

6. Analisis dan Implikasi Fikih 

Hasil pembahasan menunjukkan bahwa pandangan fikih kontemporer terhadap bank 

sperma sangat ketat dan restriktif, karena menyentuh inti ajaran Islam tentang kesucian 

keturunan dan kehormatan manusia. Meskipun teknologi medis menawarkan solusi 

terhadap masalah infertilitas, Islam tetap menempatkan etika dan moralitas sebagai batas 

utama dalam penggunaannya. 

Hal ini sejalan dengan kaidah fikih: 

 “Sadd al-dhara’i muqaddam ala jalb al- masalih” 

(Menutup jalan menuju kerusakan lebih diutamakan daripada menarik kemaslahatan 

yang bersifat sementara). 

Dengan demikian, meskipun bank sperma memiliki manfaat medis, potensi 

kerusakan sosial dan moral yang ditimbulkan jauh lebih besar. Oleh karena itu, pendekatan 

fikih kontemporer lebih memilih menolak kemudaratan (darar) daripada mengambil 

manfaat parsial yang tidak sejalan dengan nilai-nilai syariat.. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil kajian dan pembahasan terhadap dua isu utama dalam fikih 

kontemporer, yaitu transplantasi organ dan bank sperma, dapat disimpulkan bahwa Islam 

memandang kemajuan teknologi kedokteran sebagai bagian dari ikhtiar manusia dalam 

menjaga kehidupan dan kesejahteraan umat, namun tetap harus berada dalam koridor nilai-

nilai syariat. 



 

374 
 

transplantasi organ dipandang mubāḥ (diperbolehkan) selama memenuhi syarat-

syarat yang telah ditetapkan oleh para ulama kontemporer. Kebolehannya didasarkan pada 

prinsip maqāṣid al-syarī‘ah, khususnya hifẓ al-nafs (menjaga jiwa), yang menjadikan 

penyelamatan nyawa manusia sebagai prioritas utama. Transplantasi diperbolehkan jika 

dilakukan dengan persetujuan sukarela, tidak membahayakan donor, serta tidak 

mengandung unsur jual beli organ. Dalam hal ini, syariat Islam sejalan dengan hukum 

positif modern yang melarang komersialisasi organ dan menekankan etika kemanusiaan. 

Dengan demikian, transplantasi organ merupakan wujud harmonisasi antara kemajuan 

ilmu medis dan nilai-nilai keislaman. 

penggunaan bank sperma justru dinilai ḥarām karena bertentangan dengan tujuan 

syariat dalam menjaga kesucian keturunan (hifẓ al-nasl) dan kehormatan manusia 

(karāmah insāniyyah). Penggunaan sperma dari pihak ketiga di luar ikatan pernikahan sah 

dianggap sebagai bentuk pencampuran nasab (ikhtilāṭ al-ansāb), yang dapat menimbulkan 

kekacauan dalam sistem hukum Islam, seperti dalam penetapan nasab, hak waris, dan 

tanggung jawab keluarga. Bahkan penggunaan sperma suami setelah kematian pun 

dilarang, sebab hubungan pernikahan dianggap telah berakhir dengan wafatnya suami. 

Dari kedua tema tersebut dapat dipahami bahwa fikih kontemporer bersifat dinamis, 

mampu merespons perubahan zaman tanpa kehilangan esensi nilai-nilai moral dan prinsip 

dasar syariat Islam. Islam tidak menolak kemajuan ilmu pengetahuan, namun memberikan 

batasan agar inovasi manusia tidak keluar dari nilai-nilai kemanusiaan, kehormatan, dan 

keadilan. 

Dengan demikian, transplantasi organ merupakan bentuk penerapan maqāṣid al-

syarī‘ah dalam menjaga kehidupan (ḥifẓ al-nafs), sedangkan penolakan terhadap bank 

sperma merupakan perlindungan terhadap kemurnian keturunan (ḥifẓ al-nasl). Keduanya 

menunjukkan keseimbangan ajaran Islam antara kemajuan teknologi dan prinsip moral 

syariat yang menjunjung tinggi nilai kemanusiaan dan keadilan sosial.. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Abu Zahrah, Muhammad. Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī. Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabī, 1996. 

Ahmad, M. (2020). “Bioetika dan Maqāṣid al-Syarī‘ah dalam Transplantasi Organ.” Jurnal Fiqh 

Kontemporer, 8(2), 55–70. 

Al-Faruqi, T. (2019). “Ethical Issues in Modern Islamic Jurisprudence.” Islamic Law Review, 6(3), 

22–40. 

Al-Qaradawi, Yusuf. Fiqh al-Hayat al-Mu‘āṣirah. Kairo: Dar al-Syuruq, 2009. 

Al-Sya‘rawi, Muhammad Mutawalli. Al-Islām wa al-‘Ilm. Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1998. 

Al-Zuhaili, Wahbah. Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu. Damaskus: Dar al-Fikr, 2004. 

Jurnal: 

Karim, A. (2022). “Pandangan Fikih Kontemporer terhadap Inovasi Medis.” Jurnal Syariah dan 

Hukum Islam, 10(1), 1–18. 

Rahmawati, S. (2021). “Reproduksi Buatan dalam Perspektif Hukum Islam.” Jurnal Al-Ahkam, 

13(1), 34–48. 


