Vol 10 No. 1 Januari 2026
Jurnal Kajian Ilmiah Interdisiplinier eISSN: 2118-7303

FIQH KESEHATAN : TRANSPLANTASI ORGAN, BANK SPERMA

Lailatul Faizah!, Hosma? , Diayanahmutashimi?
lailafaizah84@gmail.com?, amarhosma@gmail.co.id?, dianahmutashimi@gmalil.co.id®
Universitas Annugayyah

ABSTRAK

Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi di bidang kedokteran modern telah memungkinkan
praktik medis yang sebelumnya dianggap mustahil, seperti transplantasi organ dan penggunaan
bank sperma. Kedua praktik ini muncul sebagai jawaban atas kebutuhan manusia terhadap
kesehatan dan keturunan, tetapi di sisi lain menimbulkan berbagai persoalan etika, moral, dan
hukum, terutama dalam perspektif fikih Islam kontemporer. Penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis pandangan fikih kontemporer terhadap transplantasi organ dan bank sperma
berdasarkan prinsip maqasid al-syari‘ah, yang menitikberatkan pada perlindungan terhadap jiwa
(hifz al-nafs) dan keturunan (hifz al-nasl). Penelitian menggunakan metode kualitatif dengan
pendekatan kepustakaan (library research), menelaah karya ulama modern, fatwa lembaga
keislaman, dan regulasi medis di berbagai negara Muslim. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
transplantasi organ diperbolehkan secara syar‘i apabila dilakukan untuk tujuan kemanusiaan, tidak
mengandung unsur komersialisasi, serta tidak menimbulkan mudarat yang lebih besar. Sebaliknya,
penggunaan bank sperma tidak dibenarkan dalam fikih kontemporer karena berpotensi mencampur
nasab dan bertentangan dengan prinsip keabsahan pernikahan. Kesimpulannya, fikih kontemporer
bersifat adaptif dan responsif terhadap kemajuan ilmu pengetahuan, namun tetap menegakkan
nilai-nilai syariat dan maqasid al-syari‘ah sebagai panduan utama dalam menentukan hukum
terhadap inovasi medis modern.

Kata Kunci: Fikih Kontemporer, Transplantasi Organ, Bank Sperma, Bioetika Islam, Magasid Al-
Syari‘Ah

PENDAHULUAN

Perkembangan pesat di bidang ilmu kedokteran telah memberikan harapan baru bagi
manusia untuk memperpanjang dan memperbaiki kualitas hidup. Salah satu bentuk
kemajuan tersebut adalah transplantasi organ yang memungkinkan penggantian organ
tubuh yang rusak dengan organ sehat dari donor hidup atau yang telah meninggal. Selain
itu, muncul pula inovasi berupa penggunaan bank sperma sebagai bagian dari teknologi
reproduksi buatan (Artificial Reproductive Technology/ART).

Namun, dari sudut pandang Islam, kedua praktik tersebut menimbulkan berbagai
persoalan fikih yang kompleks. Transplantasi organ menimbulkan pertanyaan mengenai
status tubuh manusia setelah meninggal, hak kepemilikan atas organ, serta hukum donor
dan penerima organ. Sementara bank sperma menimbulkan persoalan nasab, waris, dan
status anak yang lahir dari sperma donor.

Fikih kontemporer berusaha menjawab permasalahan tersebut melalui pendekatan
kontekstual dan rasional dengan tetap berlandaskan prinsip-prinsip syariat Islam. Para
ulama kontemporer, seperti Yusuf al-Qaradawi dan Wahbah al-Zuhaili, menegaskan bahwa
kemajuan teknologi harus ditempatkan dalam kerangka maqasid al-syari‘ah agar tidak
bertentangan dengan nilai-nilai dasar Islam yang menjunjung tinggi kehidupan,
kehormatan, dan keturunan yang sah.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan pendekatan studi
pustaka (library research). Data dikumpulkan melalui penelusuran sumber-sumber literatur
seperti kitab fikih klasik dan kontemporer, fatwa ulama, jurnal bioetika Islam, serta
peraturan medis yang relevan. Analisis data dilakukan dengan menggunakan pendekatan

369


mailto:nayelipga@gmail.com1

magqasid al-syari‘ah untuk memahami bagaimana prinsip-prinsip hukum Islam diterapkan
terhadap fenomena medis modern.

Tujuan metode ini adalah untuk memperoleh pemahaman mendalam tentang argumentasi
hukum para ulama kontemporer terhadap dua isu besar—transplantasi organ dan bank
sperma—serta menilai relevansi pandangan tersebut terhadap realitas sosial modern.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Transplantasi Organ dalam Fikih Kontemporer

Transplantasi organ merupakan salah satu bentuk ikhtiar manusia untuk
menyelamatkan jiwa dan memperpanjang kehidupan. Dalam pandangan fikih
kontemporer, hal ini termasuk bagian dari penerapan prinsip maqasid al-syari‘ah,
khususnya dalam aspek hifz al-nafs (menjaga jiwa).

Ulama modern seperti Yusuf al-Qaradawi, Wahbah al-Zuhaili, dan Muhammad Abu
Zahrah menyatakan bahwa donor organ diperbolehkan selama memenuhi syarat-syarat
syar‘i, yaitu dilakukan secara sukarela, tidak menimbulkan bahaya bagi pendonor, dan
bukan untuk tujuan komersial.

1. Kebolehan Transplantasi dari Donor Hidup

Dalam konteks donor hidup, para ulama sepakat bahwa kebolehan transplantasi
organ bergantung pada tingkat risiko terhadap keselamatan pendonor. Jika tindakan medis
tersebut hanya mengurangi sebagian fungsi tubuh tanpa mengancam kehidupan, seperti
transplantasi satu ginjal atau sebagian hati, maka hukumnya boleh.

Namun, jika transplantasi menyebabkan hilangnya fungsi vital tubuh atau
menimbulkan bahaya serius bagi pendonor, maka hukumnya haram, karena bertentangan
dengan kaidah fikih:

“La darar wa la dirar” — “Tidak boleh membahayakan diri sendiri maupun orang
lain.”

Prinsip ini menunjukkan bahwa Islam sangat menekankan aspek kemaslahatan dan
perlindungan terhadap kehidupan manusia, baik bagi penerima maupun pendonor. Dalam
hal ini, dokter dan pihak medis berperan penting sebagai penentu kelayakan tindakan
berdasarkan pertimbangan ilmiah dan etik medis.

2. Kebolehan Transplantasi dari Jenazah

Adapun transplantasi organ dari jenazah diperbolehkan dalam fikih kontemporer
dengan syarat telah ada izin dari almarhum semasa hidupnya atau persetujuan keluarga
terdekat. Hal ini berdasarkan pertimbangan kemaslahatan umum serta penghormatan
terhadap hak individu semasa hidupnya.

Meskipun demikian, kehormatan jenazah tetap harus dijaga. Rasulullah SAW
bersabda:

“Mematahkan tulang jenazah sama seperti mematahkannya ketika hidup.”

(HR. Abu Dawud)

Hadis ini menjadi dasar bahwa tubuh manusia, baik hidup maupun mati, memiliki
kehormatan (karamah insaniyyah) yang tidak boleh dilanggar. Oleh karena itu, tindakan
transplantasi dari jenazah harus dilakukan dengan hati-hati, beretika, dan melalui prosedur
medis yang terhormat, tanpa memperlakukan tubuh manusia sebagai objek eksploitasi.

3. Larangan Jual Beli Organ dan Aspek Etika

Dalam Islam, tubuh manusia bukanlah barang milik pribadi yang bisa
diperdagangkan, melainkan amanah dari Allah SWT. Oleh karena itu, praktik jual beli
organ manusia secara komersial merupakan bentuk pelanggaran terhadap prinsip
kehormatan manusia dan melanggar kaidah fikih:

“Al-‘ada’ Ia tu‘malu bi al-bay* wa al-shira’” — “Anggota tubuh manusia tidak boleh

370



menjadi objek jual beli.”

Larangan ini juga diperkuat oleh keputusan Majma“ al-Figh al-Islami dan Majelis
Ulama Indonesia (MUI) yang menegaskan bahwa segala bentuk transaksi komersial
terhadap organ tubuh manusia adalah haram. Meski demikian, donasi organ dengan niat
ikhlas untuk menolong sesama termasuk amal kebajikan yang bernilai sadaqah jariyah,
karena dapat menyelamatkan kehidupan orang lain.

Selain aspek hukum, larangan jual beli organ juga memiliki dimensi moral dan sosial.
Jika diperbolehkan, hal ini dapat memunculkan kesenjangan sosial, eksploitasi terhadap
masyarakat miskin, serta perdagangan manusia yang bertentangan dengan nilai-nilai
kemanusiaan universal. Oleh sebab itu, negara dan lembaga keagamaan perlu berperan
aktif dalam mengatur dan mengawasi praktik transplantasi agar tetap berada dalam koridor
hukum Islam dan etika kemanusiaan.

4. Integrasi antara Fikih dan Hukum Positif

Dalam konteks Indonesia, kebijakan mengenai transplantasi organ telah diatur dalam
Undang-Undang Nomor 36 Tahun 2009 tentang Kesehatan dan Peraturan Menteri
Kesehatan Nomor 38 Tahun 2016 tentang Penyelenggaraan Transplantasi Organ dan
Jaringan Tubuh Manusia. Kedua regulasi tersebut menegaskan bahwa transplantasi hanya
boleh dilakukan atas dasar kemanusiaan, persetujuan sukarela, dan tanpa imbalan
komersial.

Jika ditinjau dari perspektif fikih kontemporer, ketentuan tersebut sejalan dengan
prinsip syariat Islam yang menekankan pada aspek ikhlas, tolong-menolong, dan
penjagaan jiwa. Dengan demikian, sinergi antara hukum Islam dan hukum positif
menunjukkan adanya kesamaan tujuan, yaitu menjaga martabat manusia dan menghindari
penyalahgunaan praktik medis demi kepentingan material.

Selain itu, lembaga-lembaga keagamaan seperti Majelis Ulama Indonesia (MUI)
telah mengeluarkan fatwa bahwa transplantasi organ diperbolehkan dalam kondisi darurat
atau untuk menyelamatkan nyawa. Fatwa ini menegaskan posisi Islam sebagai agama yang
adaptif terhadap perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi medis modern.

5. Tantangan dan Implikasi Etis

Walaupun secara hukum fikih transplantasi organ diperbolehkan, dalam praktiknya
masih terdapat sejumlah tantangan etis dan sosial, seperti kurangnya kesadaran masyarakat
tentang donor organ, minimnya regulasi yang ketat terhadap prosedur medis, serta risiko
terjadinya perdagangan organ ilegal.

Dalam hal ini, pendidikan dan sosialisasi mengenai etika donor organ sangat
diperlukan agar masyarakat memahami bahwa mendonorkan organ adalah bentuk
solidaritas kemanusiaan yang mulia, bukan pelanggaran terhadap syariat.

Di sisi lain, para ulama dan akademisi di bidang fikih kontemporer juga perlu terus
melakukan kajian kritis terhadap perkembangan teknologi medis, seperti transplantasi
jaringan buatan (bioprinting) dan transplantasi silang antarspesies (xenotransplantation),
agar umat Islam memiliki pedoman hukum yang jelas dan kontekstual terhadap inovasi
medis yang terus berkembang.

Secara umum, hasil penelitian menunjukkan bahwa fikih kontemporer memberikan
ruang fleksibilitas yang luas terhadap perkembangan medis selama tetap menjaga nilai-
nilai dasar syariat. Transplantasi organ, ketika dilakukan dengan niat yang benar, prosedur
yang aman, dan tanpa motif komersial, merupakan bentuk nyata dari implementasi
maqasid al-syari‘ah dalam kehidupan modern.

Dengan demikian, transplantasi organ bukan hanya tindakan medis, tetapi juga
manifestasi nilai spiritual dan kemanusiaan dalam Islam, yaitu menolong sesama, menjaga
kehidupan, dan memuliakan ciptaan Allah SWT.

371



B. Bank Sperma dalam Fikih Kontemporer

Bank Sperma dalam Perspektif Fikih Kontemporer berbeda dengan transplantasi
organ yang cenderung diterima secara luas oleh para ulama kontemporer, penggunaan bank
sperma masih menjadi isu yang sangat sensitif dan kontroversial dalam Islam. Dalam
praktik kedokteran modern, bank sperma berfungsi sebagai fasilitas penyimpanan dan
pengelolaan sperma yang digunakan untuk membantu pasangan yang mengalami kesulitan
memperoleh keturunan (infertilitas). Akan tetapi, praktik ini menimbulkan persoalan serius
dalam pandangan fikih karena menyentuh aspek fundamental dalam sistem hukum
keluarga Islam, yaitu penetapan nasab (garis keturunan).

1. Larangan Penggunaan Sperma dari Pihak Ketiga

Mayoritas ulama kontemporer menegaskan bahwa penggunaan sperma dari pihak
ketiga yakni bukan dari suami sah —adalah haram secara mutlak. Hal ini karena dapat
menyebabkan percampuran nasab (ikhtilat al-ansab), yang merupakan pelanggaran
terhadap salah satu tujuan utama syariat, yaitu hifz al-nasl (menjaga keturunan yang sah).

Pandangan ini ditegaskan oleh Syaikh Muhammad Mutawalli al-Sya‘rawi, Yusuf al-
Qardawi, Wahbah al-Zuhaili, dan lembaga-lembaga fatwa seperti Majma“ al-Figh al-Islami
serta Dar al-Ifta’ al-Mishriyyah (Mesir). Mereka berpendapat bahwa sperma hanya boleh
digunakan dari suami yang sah kepada istrinya sendiri, dan prosesnya harus dilakukan
dalam masa pernikahan yang masih berlangsung.

Apabila sperma disumbangkan oleh laki-laki asing (donor), maka tindakan tersebut
dianggap serupa dengan zina secara biologis, meskipun tanpa adanya kontak fisik, karena
menghasilkan anak yang bukan dari hasil pernikahan sah. Dengan demikian, anak yang
lahir dari proses tersebut tidak memiliki hubungan nasab yang sah dengan suami si ibu,
dan menimbulkan kekacauan hukum dalam aspek waris, perwalian, dan nasab.

2. Penyimpanan Sperma dan Penggunaan Pasca Kematian Suami

Salah satu isu kontemporer yang banyak dibahas adalah penggunaan sperma suami
yang telah disimpan (frozen sperm), kemudian digunakan setelah suami meninggal dunia.
Dalam pandangan fikih, hal ini juga tidak dibolehkan, karena hubungan pernikahan
dianggap berakhir dengan kematian. Sperma yang digunakan setela suami meninggal tidak
lagi memiliki dasar hukum pernikahan yang sah, sehingga kehamilan yang terjadi setelah
itu tidak dapat dianggap sebagai anak sah secara syar’i.

Yusuf al-Qaradawi menegaskan bahwa penyimpanan sperma dalam jangka panjang
berisiko membuka peluang penyalah gunaan dan melanggar prinsip kehormatan
keturunan. Oleh karena itu, Islam hanya membolehkan penggunaan sperma selama
pasangan masih hidup dan masih terikat dalam hubungan pernikahan yang sah.

3. Aspek Magqasid al-Syari‘ah: Menjaga Keturunan dan Martabat

Dari perspektif maqasid al-syari‘ah, larangan terhadap penggunaan bank sperma
dengan donor pihak ketiga didasarkan pada tujuan syariat untuk menjaga kesucian
keturunan (hifz al-nasl) dan menjaga kehormatan manusia (karamah insaniyyah).

Islam memandang bahwa nasab bukan hanya hubungan biologis, tetapi juga
memiliki implikasi sosial, moral, dan hukum. Dengan menjaga kemurnian nasab, Islam
melindungi kejelasan hak dan tanggung jawab keluarga, termasuk hak waris, perwalian,
dan identitas anak.

Sebaliknya, apabila sistem reproduksi buatan seperti bank sperma melibatkan
pihak ketiga, maka akan muncul berbagai persoalan hukum dan sosial, antara lain:

Ketidakjelasan status nasab anak, karena tidak diketahui dengan pasti siapa ayah
biologis yang sah.

1) Masalah hukum waris, karena anak tidak dapat mewarisi dari laki-laki yang bukan

372



ayah sahnya.
2) Gangguan terhadap struktur keluarga Islam, yang menekankan pentingnya hubungan
sah antara suami, istri, dan anak.
3) Kemungkinan eksploitasi sperma secara komersial, yang bertentangan dengan
prinsip kehormatan tubuh manusia.
4. Aspek Sosial dan Etika Penggunaan Bank Sperma

Selain aspek hukum, penggunaan bank sperma juga menimbulkan problem etis dan
sosial yang luas. Dalam masyarakat Muslim, kelahiran anak bukan hanya persoalan
biologis, tetapi juga menyangkut martabat keluarga dan legitimasi sosial. Penggunaan
sperma dari pihak ketiga akan menciptakan ambiguitas identitas bagi anak dan dapat
menimbulkan stigma sosial.

Lebih jauh, jika praktik ini dilegalkan tanpa kontrol, maka akan membuka
kemungkinan terjadinya komersialisasi sperma dan eksploitasi tubuh manusia,
sebagaimana yang telah terjadi di beberapa negara non-Muslim. Hal ini tentu bertentangan
dengan prinsip Islam yang menolak menjadikan tubuh manusia sebagai objek ekonomi
atau komoditas perdagangan.

5. Fatwa dan Regulasi di Dunia Islam

Lembaga-lembaga fikih internasional seperti Majma‘ al-Figh al-Islami (OKI) dan
Majma“ al-Buhuts al-Islamiyyah (Al-Azhar) telah mengeluarkan keputusan tegas bahwa
penggunaan sperma donor dari pihak ketiga hukumnya haram, baik dalam bentuk
inseminasi buatan, bayi tabung, maupun penyimpanan sperma di bank.

Sebaliknya, penggunaan sperma sah dari suami kepada istri dalam masa pernikahan
dibolehkan, asalkan tidak disalahgunakan dan dijaga kerahasiaannya.

Di Indonesia, Majelis Ulama Indonesia (MUI) juga telah menyatakan bahwa
penggunaan sperma donor atau bayi tabung dengan sperma asing tidak dibenarkan secara
syar‘i, karena mengakibatkan percampuran nasab dan melanggar prinsip pernikahan Islam
sebagaimana diatur dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI).

6. Analisis dan Implikasi Fikih

Hasil pembahasan menunjukkan bahwa pandangan fikih kontemporer terhadap bank
sperma sangat ketat dan restriktif, karena menyentuh inti ajaran Islam tentang kesucian
keturunan dan kehormatan manusia. Meskipun teknologi medis menawarkan solusi
terhadap masalah infertilitas, Islam tetap menempatkan etika dan moralitas sebagai batas
utama dalam penggunaannya.

Hal ini sejalan dengan kaidah fikih:

“Sadd al-dhara’i muqaddam ala jalb al- masalih”

(Menutup jalan menuju kerusakan lebih diutamakan daripada menarik kemaslahatan
yang bersifat sementara).

Dengan demikian, meskipun bank sperma memiliki manfaat medis, potensi
kerusakan sosial dan moral yang ditimbulkan jauh lebih besar. Oleh karena itu, pendekatan
fikih kontemporer lebih memilih menolak kemudaratan (darar) daripada mengambil
manfaat parsial yang tidak sejalan dengan nilai-nilai syariat..

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil kajian dan pembahasan terhadap dua isu utama dalam fikih
kontemporer, yaitu transplantasi organ dan bank sperma, dapat disimpulkan bahwa Islam
memandang kemajuan teknologi kedokteran sebagai bagian dari ikhtiar manusia dalam
menjaga kehidupan dan kesejahteraan umat, namun tetap harus berada dalam koridor nilai-
nilai syariat.

373



transplantasi organ dipandang mubah (diperbolehkan) selama memenuhi syarat-
syarat yang telah ditetapkan oleh para ulama kontemporer. Kebolehannya didasarkan pada
prinsip maqasid al-syari‘ah, khususnya hifz al-nafs (menjaga jiwa), yang menjadikan
penyelamatan nyawa manusia sebagai prioritas utama. Transplantasi diperbolehkan jika
dilakukan dengan persetujuan sukarela, tidak membahayakan donor, serta tidak
mengandung unsur jual beli organ. Dalam hal ini, syariat Islam sejalan dengan hukum
positif modern yang melarang komersialisasi organ dan menekankan etika kemanusiaan.
Dengan demikian, transplantasi organ merupakan wujud harmonisasi antara kemajuan
ilmu medis dan nilai-nilai keislaman.

penggunaan bank sperma justru dinilai haram karena bertentangan dengan tujuan
syariat dalam menjaga kesucian keturunan (hifz al-nasl) dan kehormatan manusia
(karamah insaniyyah). Penggunaan sperma dari pihak ketiga di luar ikatan pernikahan sah
dianggap sebagai bentuk pencampuran nasab (ikhtilat al-ansab), yang dapat menimbulkan
kekacauan dalam sistem hukum Islam, seperti dalam penetapan nasab, hak waris, dan
tanggung jawab keluarga. Bahkan penggunaan sperma suami setelah kematian pun
dilarang, sebab hubungan pernikahan dianggap telah berakhir dengan wafatnya suami.

Dari kedua tema tersebut dapat dipahami bahwa fikih kontemporer bersifat dinamis,
mampu merespons perubahan zaman tanpa kehilangan esensi nilai-nilai moral dan prinsip
dasar syariat Islam. Islam tidak menolak kemajuan ilmu pengetahuan, namun memberikan
batasan agar inovasi manusia tidak keluar dari nilai-nilai kemanusiaan, kehormatan, dan
keadilan.

Dengan demikian, transplantasi organ merupakan bentuk penerapan magasid al-
syari‘ah dalam menjaga kehidupan (hifz al-nafs), sedangkan penolakan terhadap bank
sperma merupakan perlindungan terhadap kemurnian keturunan (hifz al-nasl). Keduanya
menunjukkan keseimbangan ajaran Islam antara kemajuan teknologi dan prinsip moral
syariat yang menjunjung tinggi nilai kemanusiaan dan keadilan sosial..

DAFTAR PUSTAKA

Abu Zahrah, Muhammad. Ustil al-Figh al-Islami. Kairo: Dar al-Fikr al-* Arabi, 1996.

Ahmad, M. (2020). “Bioetika dan Magasid al-Syari‘ah dalam Transplantasi Organ.” Jurnal Figh
Kontemporer, 8(2), 55-70.

Al-Farugqi, T. (2019). “Ethical Issues in Modern Islamic Jurisprudence.” Islamic Law Review, 6(3),
22-40.

Al-Qaradawi, Yusuf. Figh al-Hayat al-Mu‘asirah. Kairo: Dar al-Syurug, 2009.

Al-Sya‘rawi, Muhammad Mutawalli. Al-Islam wa al-‘Ilm. Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1998.

Al-Zuhaili, Wahbah. Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu. Damaskus: Dar al-Fikr, 2004.

Jurnal:

Karim, A. (2022). “Pandangan Fikih Kontemporer terhadap Inovasi Medis.” Jurnal Syariah dan
Hukum Islam, 10(1), 1-18.

Rahmawati, S. (2021). “Reproduksi Buatan dalam Perspektif Hukum Islam.” Jurnal Al-Ahkam,
13(1), 34-48.

374



