Vol 10 No. 1 Januari 2026
Jurnal Kajian Ilmiah Interdisiplinier eISSN: 2118-7303

PERTUMBUHAN DAN PERKEMBANGAN FILSAFAT ISLAM

Nur Asiah Galingging'!, Uswatun Hasanah?
asiahgaling04@gmail.com!, uswatun@uinsyahada.ac.id?
UIN Syahada

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk memetakan dinamika pertumbuhan dan perkembangan filsafat Islam
sebagai salah satu pilar intelektual terpenting dalam sejarah peradaban manusia. Penelitian ini
menggunakan metode kualitatif melalui studi pustaka (library research) dengan pendekatan
historis-filosofis. Pertumbuhan filsafat Islam berawal dari gerakan penerjemahan besar-besaran
karya-karya Yunani, seperti Aristoteles dan Plato, ke dalam bahasa Arab pada masa Dinasti
Abbasiyah. Namun, filsafat Islam tidak sekadar menjadi replika pemikiran Yunani. Para filsuf
Muslim awal seperti Al-Kindi, Al-Farabi, dan Ibnu Sina berhasil melakukan sintesis kreatif antara
rasionalitas filosofis dengan prinsip-prinsip wahyu, yang melahirkan karakteristik unik berupa
corak peripatetik. Perkembangan selanjutnya ditandai dengan munculnya kritik tajam dari Al-
Ghazali yang memicu pergeseran paradigma dari corak diskursif (bahstiyyah) menuju corak
iluminatif (isyraqiyyah) yang dipelopori oleh Suhrawardi, serta puncaknya pada "Hikmah
Muta’aliyah" karya Mulla Sadra. Dalam fase ini, filsafat, teologi, dan mistisisme (tasawuf) melebur
menjadi satu kesatuan epistemologi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa meskipun sempat
dianggap mengalami kemunduran di dunia Islam bagian Barat setelah wafatnya Ibnu Rusyd, tradisi
filsafat Islam tetap eksis dan terus bertransformasi. Di era modern dan kontemporer, filsafat Islam
hadir sebagai instrumen kritis untuk menjawab tantangan sekularisme, sains modern, dan isu-isu
etika global. Simpulan dari artikel ini menegaskan bahwa filsafat Islam adalah tradisi intelektual
yang hidup (living tradition) yang senantiasa relevan dalam menjembatani akal dan iman di tengah
perubahan zaman.

Kata Kunci: Filsafat Islam, Sejarah Pemikiran, Al-Kindi, Mulla Sadra, Rasionalisme.

ABSTRACT

This article aims to map the dynamics of the growth and development of Islamic philosophy as one
of the most significant intellectual pillars in the history of human civilization. This research
employs a qualitative method through library research with a historical-philosophical approach.
The growth of Islamic philosophy began with the massive translation movement of Greek works,
such as those of Aristotle and Plato, into Arabic during the Abbasid Dynasty. However, Islamic
philosophy was not merely a replica of Greek thought. Early Muslim philosophers such as Al-
Kindi, Al-Farabi, and 1bn Sina successfully achieved a creative synthesis between philosophical
rationality and the principles of revelation, which gave birth to a unique characteristic known as
the peripatetic school. The subsequent development was marked by Al-Ghazali’s sharp critiques,
which triggered a paradigm shift from discursive patterns (bahstiyyah) toward illuminative
patterns (isyraqiyyah) pioneered by Suhrawardi, ultimately peaking in the "Transcendent
Theosophy" (Hikmah Muta’aliyah) of Mulla Sadra. In this phase, philosophy, theology, and
mysticism (Sufism) merged into a unified epistemology. The findings indicate that although it was
perceived to have declined in the Western Islamic world following the death of Ibn Rushd, the
tradition of Islamic philosophy persisted and continued to transform. In the modern and
contemporary eras, Islamic philosophy serves as a critical instrument to address the challenges of
secularism, modern science, and global ethical issues. This article concludes that Islamic
philosophy is a living tradition that remains consistently relevant in bridging reason and faith
amidst changing times.

Keywords: Islamic Philosophy, History Of Thought, Al-Kindi, Mulla Sadra, Rationalism.

PENDAHULUAN
Filsafat Islam merupakan salah satu pencapaian intelektual paling gemilang dalam
sejarah peradaban manusia. Ia bukan sekadar catatan kaki dari filsafat Yunani, melainkan

447


mailto:asiahgaling04@gmail.com1
mailto:uswatun@uinsyahada.ac.id2

sebuah entitas pemikiran mandiri yang lahir dari pertemuan antara teks suci (wahyu) dan
rasio manusia. Kehadiran filsafat dalam dunia Islam sering kali dianggap sebagai jembatan
yang menghubungkan warisan kuno dengan kebangkitan intelektual Barat di masa
Renaisans '. Namun, lebih dari itu, filsafat Islam adalah sebuah upaya berkelanjutan untuk
mencari kebenaran universal tanpa mengabaikan nilai-nilai ketuhanan. Dinamika
pertumbuhan dan perkembangannya mencerminkan bagaimana umat Islam merespons
tantangan zaman melalui dialektika pemikiran yang kritis dan terbuka.

Akar pertumbuhan filsafat Islam bermula dari semangat intelektual pada masa
Dinasti Abbasiyah, khususnya di bawah naungan Baitul Hikmah. Gerakan penerjemahan
karya-karya filsuf besar seperti Aristoteles, Plato, dan Plotinus ke dalam bahasa Arab
memicu lahirnya tradisi Falsafah. Pada tahap awal ini, sosok Al-Kindi muncul sebagai
"Filsuf Arab" pertama yang menegaskan bahwa kebenaran tetaplah kebenaran, dari mana
pun asalnya 2. Upaya ini kemudian disempurnakan oleh Al-Farabi dan Ibnu Sina, yang
mengintegrasikan logika Yunani dengan metafisika Islam. Mereka membangun sistem
pemikiran yang koheren, di mana akal tidak dilihat sebagai musuh agama, melainkan
sebagai alat untuk memahami hakikat penciptaan dan posisi manusia di alam semesta.

Namun, perjalanan filsafat Islam tidak selalu berjalan mulus tanpa hambatan.
Munculnya kritik tajam dari Imam Al-Ghazali melalui karyanya Tahafut al-Falasifah
(Kerancuan Para Filsuf) menjadi titik balik yang signifikan. Al-Ghazali mengkritik
beberapa doktrin metafisika para filsuf yang dianggap menyimpang dari akidah Islam °.
Meskipun sering dianggap sebagai penyebab kemunduran filsafat di dunia Islam Timur,
kritik ini justru memicu evolusi baru. Di dunia Islam Barat (Andalusia), Ibnu Rusyd
berusaha membela filsafat melalui Tahafut al-Tahafut, menegaskan bahwa agama dan
filsafat adalah "saudara sepersusuan" yang mencari kebenaran yang sama melalui jalan
yang berbeda.

Pasca periode kritik tersebut, filsafat Islam tidak mati, melainkan bertransformasi
menjadi bentuk yang lebih intuitif dan spiritual. Melalui tangan Suhrawardi, lahir mazhab
Isyraqiyyah (iluminasi) yang menggabungkan rasionalitas dengan pencerahan batin.
Puncaknya terjadi pada masa Mulla Sadra dengan konsep Hikmah Muta’aliyah-nya, yang
mensintesiskan filsafat peripatetik, iluminasi, teologi, dan tasawuf. Hal ini membuktikan
bahwa filsafat Islam memiliki daya lentur yang luar biasa dalam beradaptasi dengan
kebutuhan spiritual dan intelektual umat *.

Di era kontemporer, kajian terhadap filsafat Islam menjadi semakin relevan di tengah
krisis identitas dan dominasi paradigma sekularisme global. Filsafat Islam menawarkan
alternatif epistemologis yang menyeimbangkan antara dimensi material dan spiritual, serta
antara kemajuan sains dan tanggung jawab moral. Mempelajari sejarah dan pertumbuhan
filsafat ini bukan sekadar romantisasi masa lalu, melainkan upaya untuk menggali
metodologi berpikir yang dapat digunakan untuk menjawab persoalan etika, lingkungan,

! Ahmad Maliki Maliki, “Menggagas Epistemologi Dalam Filsafat Islam,” A¢-Tharig: Jurnal Studi Islam
Dan Budaya 1, No. 02 (August 2021): 29-46.

2 Sri Wahyuningsih, “Sejarah Perkembangan Filsafat Islam,” Jurnal Mubtadiin 7, No. 01 (June 2021): 82—
99.

3 Ali Mahdi Khan, Dasar-Dasar Filsafat Islam: Pengantar Ke Gerbang Pemikiran (Nuansa Cendekia,
2023).

4 Alyyatul Nisa Ragil Lesmana, Fazira Putri Natasya, And Risma Abidah Nasution, “Perkembangan Filsafat
[lmu Dan Relevansinya Terhadap Filsafat Islam,” Journal Sains Student Research 3, No. 1 (2025):
387-99, Https://Doi.Org/10.61722/Jssr.V3i1.3522.

448



dan kemanusiaan saat ini °.

Penelitian ini bertujuan untuk menelusuri kembali jejak pertumbuhan filsafat Islam
dari masa penerjemahan hingga era kontemporer. Dengan memahami transformasi
pemikiran para tokohnya, kita dapat melihat bagaimana filsafat Islam terus memberikan
kontribusi berharga bagi khazanah intelektual dunia. Melalui pendekatan historis-filosofis,
artikel ini akan menguraikan bagaimana tradisi berpikir ini tetap bertahan sebagai "tradisi
yang hidup" (/iving tradition) yang mampu menjembatani akal dan iman dalam menjawab
kompleksitas kehidupan modern.

METODE PENELITIAN
Desain dan Pendekatan Penelitian
Penelitian ini menggunakan desain kualitatif dengan pendekatan historis-filosofis.

Pendekatan historis digunakan untuk melacak kronologi pertumbuhan filsafat Islam dari

abad ke-8 hingga era kontemporer. Sementara itu, pendekatan filosofis digunakan untuk

membedah substansi pemikiran, logika, dan epistemologi yang berkembang dalam setiap
periodisasi tersebut®.

Sumber Data (Primer dan Sekunder)

Data dikumpulkan melalui studi literatur (library research) yang terbagi menjadi dua
kategori:

1. Data Primer: Karya-karya asli para filosof Muslim, seperti Al-Falsafah al-Ula (Al-
Kindi), Al-Isharat wa al-Tanbihat (Ibnu Sina), Tahafut al-Falasifah (Al-Ghazali), dan
Al-Hikmah al-Muta’aliyah (Mulla Sadra).

2. Data Sekunder: Buku-buku sejarah filsafat karya pakar modern (seperti Majid Fakhry
atau M.M. Sharif), jurnal ilmiah bereputasi, serta artikel terkait transformasi pemikiran
Islam.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Era Rintisan: Gerakan Penerjemahan Dan Peran Al-Kindi

Fase awal pertumbuhan filsafat Islam tidak dapat dipisahkan dari dinamika
intelektual yang terjadi pada masa Dinasti Abbasiyah, terutama antara abad ke-8 hingga
ke-9 Masehi. Pada periode ini, dunia Islam mengalami apa yang disebut sebagai "Zaman
Keemasan" (The Golden Age), di mana semangat literasi dan pencarian ilmu pengetahuan
menjadi prioritas negara. Pemicu utamanya adalah gerakan penerjemahan besar-besaran
terhadap naskah-naskah kuno dari peradaban Yunani, Persia, dan India ke dalam bahasa
Arab 7. Langkah ini bukan sekadar upaya transfer informasi, melainkan sebuah proyek
peradaban yang dicanangkan oleh para Khalifah, seperti Al-Mansur, Harun al-Rashid, dan
puncaknya oleh Al-Ma'mun melalui institusi legendaris bernama Baitul Hikmah (House of
Wisdom) di Baghdad.

Gerakan penerjemahan ini menjadi pintu masuk bagi logika Aristoteles, metafisika
Plato, serta sains dari Euclid dan Ptolemeus ke dalam ruang lingkup pemikiran Islam.
Namun, kehadiran filsafat asing ini awalnya memicu ketegangan intelektual di kalangan

5> Ach Syafiul Anwar And Yusuf Hanafi, Perkembangan Pemikiran Filsafat Islam | Jiip - Jurnal Ilmiah IImu
Pendidikan, N.D., Accessed January 20, 2026,
Http://Jiip.Stkipyapisdompu.Ac.Id/Jiip/Index.Php/Jiip/Article/View/6813.

6 Sri Yani Kusumastuti Et Al., Metode Penelitian Kualitatif Dan Kuantitatif: Teori Dan Aplikasinya (Pt.
Sonpedia Publishing Indonesia, 2026).

7 Khaeruddin Khaeruddin, “Kontribusi Al-Kindi Dalam Peradaban Islam Dan Dunia (809 — 861 M),” Tajdid:
Jurnal  Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan 9, No. 1 (June 2025): 420-32,
Https://Doi.Org/10.52266/Tadjid.V9i1.3465.

449



umat Islam. Muncul pertanyaan mendasar: apakah kebenaran yang dihasilkan oleh akal
manusia (filsafat Yunani) dapat sejalan dengan kebenaran yang diturunkan melalui wahyu
(Al-Qur'an)?®. Di sinilah peran krusial Abu Ya’qub bin Ishaq al-Kindi (801-873 M), yang
dikenal sebagai filsuf Muslim pertama atau "Filsuf Arab" (Faylasuf al-Arab).

Al-Kindi tampil sebagai pembela pertama filsafat di hadapan kalangan ortodoks yang
memandang skeptis pemikiran asing. Dalam karya monumentalnya, Fi al-Falsafah al-Ula
(Tentang Filsafat Pertama), Al-Kindi memberikan argumen metodologis yang sangat kuat.
Ia menyatakan bahwa kebenaran bersifat universal dan tidak memiliki "kewarganegaraan".
Baginya, kebenaran yang ditemukan oleh bangsa Yunani tidak berbeda secara substansi
dengan kebenaran yang dibawa oleh agama; keduanya menuju pada satu muara, yaitu
Kebenaran Yang Mutlak (Tuhan) °. Pernyataannya yang terkenal menegaskan bahwa kita
tidak boleh malu menghargai kebenaran dan mengambilnya dari mana pun asalnya, bahkan
jika itu berasal dari bangsa yang jauh dan berbeda secara keyakinan.

Kontribusi teknis Al-Kindi juga sangat signifikan dalam membangun fondasi filsafat
Islam. Ia adalah orang pertama yang menciptakan terminologi filosofis dalam bahasa Arab,
mengadaptasi konsep-konsep Yunani yang abstrak ke dalam bahasa yang dapat dipahami
oleh intelektual Muslim saat itu. Ia tidak sekadar menyalin pemikiran Aristoteles,
melainkan melakukan upaya harmonisasi. Al-Kindi berusaha menyelaraskan konsep
"Penggerak yang Tak Digerakkan" milik Aristoteles dengan konsep "Tauhid" atau
kemahaesaan Tuhan dalam Islam. Ia berpendapat bahwa filsafat adalah alat yang paling
efektif untuk memahami keagungan Tuhan melalui penciptaan-Nya '°.

Lebih jauh lagi, Al-Kindi menerapkan metode matematika dan logika dalam
membedah persoalan agama. Ia meyakini bahwa akal adalah anugerah Tuhan yang harus
digunakan secara maksimal untuk mencapai derajat pengetahuan tertinggi. Meskipun ia
sangat menghormati otoritas wahyu (kenabian), ia percaya bahwa kebenaran wahyu dapat
dibuktikan secara rasional melalui argumen-argumen filosofis '!. Pendekatan ini membuka
jalan bagi generasi filsuf setelahnya, seperti Al-Farabi dan Ibnu Sina, untuk
mengembangkan sistem pemikiran yang lebih kompleks.

Secara singkat, era rintisan ini adalah masa di mana Islam menunjukkan keterbukaan
intelektual yang luar biasa. Melalui gerakan penerjemahan, Islam berhasil menyelamatkan
warisan intelektual dunia yang saat itu terabaikan di Eropa (Abad Kegelapan). Melalui
peran Al-Kindi, filsafat resmi mendapatkan "paspor" untuk masuk dan berkembang dalam
khazanah pemikiran Islam. Al-Kindi telah berhasil meletakkan fondasi bahwa berfilsafat
adalah bagian dari ibadah intelektual untuk mendekatkan diri kepada Sang Pencipta
melalui pemahaman terhadap realitas semesta.

B. Masa Keemasan: Sintesis Al-Farabi dan Ibnu Sina

Setelah fondasi diletakkan oleh Al-Kindi, filsafat Islam memasuki periode
kematangan yang luar biasa, yang sering disebut sebagai era keemasan. Pada fase ini, para
pemikir Muslim tidak lagi hanya berperan sebagai penerjemah atau komentator, melainkan
sebagai arsitek sistem pemikiran yang orisinal. Dua tokoh sentral yang mendominasi

8 - Abdul Munip, Penerjemahan Teks Berbahasa Arab Dan Dinamika Studi Islam Di Indonesia (Y ogyakarta:
Uin Sunan Kalijaga Bekerja Sama Dengan Kurnia Kalam Semesta, 2020), Https://Digilib.Uin-
Suka.Ac.1d/Id/Eprint/41018/.

® Sahidi Sahidi, “Peran Kepustakaan Dan Perpustakaan Dalam Membangun Peradaban Islam (Sebuah
Tinjauan Historis Peradaban Perpustakaan Islam),” Igra": Jurnal Perpustakaan Dan Informasi 14,
No. 2 (October 2020): 146—69, Https://D0i.Org/10.30829/Iqra.V14i2.8205.

19 Budi Puryanto And Muhamad Nafik Hadi Riyandono, Renaisans Islam - Pemikiran Dr. Muhammad Najib
(Airlangga University Press, 2025).

! Fahri Hidayat, Pengembangan Kurikulum Sejarah Kebudayaan Islam Dengan Pendekatan Total History:
Urgensi, Relevansi, Dan Aktualisasi (Cv Jejak (Jejak Publisher), 2020).

450



panggung intelektual ini adalah Al-Farabi dan Ibnu Sina. Keduanya berhasil melakukan
sintesis yang sangat kompleks antara logika Aristotelian, neoplatonisme, dan ajaran
monoteisme Islam, menciptakan sebuah bangunan filsafat yang dikenal sebagai mazhab
Peripatetik Islam (Masyya iyyah) '2.

Al-Farabi (870-950 M), yang dihormati dengan gelar AI-Mu ’allim al-Thani (Guru
Kedua setelah Aristoteles), memberikan kontribusi besar dalam bidang logika dan filsafat
politik. Ia adalah orang pertama yang secara sistematis berusaha mendamaikan pemikiran
Plato dan Aristoteles, yang ia anggap memiliki satu visi kebenaran yang sama meskipun
berbeda dalam metode. Salah satu pencapaian terbesarnya adalah teorinya tentang "Negara
Utama" (4l-Madinah al-Fadhilah). Dalam konsep ini, Al-Farabi mengadaptasi konsep
Philosopher King milik Plato menjadi "Negara yang dipimpin oleh Nabi atau Imam". Bagi
Al-Farabi, kebahagiaan sejati warga negara hanya dapat dicapai jika pemimpin negara
adalah seorang yang memiliki kesempurnaan intelektual sekaligus hubungan spiritual
dengan Akal Aktif (4/-'Aql al-Fa"al) .

Sintesis filsafat Islam mencapai puncaknya di tangan Ibnu Sina (980-1037 M), yang
di Barat dikenal sebagai Avicenna. Ibnu Sina membangun sebuah sistem metafisika yang
sedemikian koheren sehingga menjadi standar bagi pemikiran filosofis dan teologis selama
berabad-abad. Kontribusi paling fundamentalnya adalah distingsi antara "esensi"
(mahiyyah) dan "eksistensi" (wujud). Melalui argumen Wajib al-Wujud (Wujud yang
Niscaya), Ibnu Sina membuktikan keberadaan Tuhan secara rasional murni. la berargumen
bahwa segala sesuatu di alam semesta ini bersifat mumkin al-wujud (mungkin ada),
sehingga membutuhkan satu penyebab pertama yang sifatnya niscaya dan tidak
memerlukan penyebab lain, yaitu Allah !4,

Ibnu Sina juga mengembangkan teori tentang jiwa dan kenabian yang sangat
berpengaruh. Ia menjelaskan bahwa wahyu yang diterima oleh para Nabi bukan hanya
masalah iman, melainkan sebuah proses intelektual di mana jiwa suci sang Nabi mampu
menangkap informasi dari Akal Kesepuluh tanpa perlu melalui proses belajar yang panjang
15 Dengan kata lain, Ibnu Sina berhasil membuktikan bahwa fenomena kenabian adalah
sesuatu yang rasional dan dapat dijelaskan secara filosofis. Hal ini memberikan kedudukan
yang sangat terhormat bagi akal dalam struktur keagamaan Islam.

Sintesis yang dilakukan oleh Al-Farabi dan Ibnu Sina tidak hanya berdampak di
Timur, tetapi juga menjadi fondasi bagi kebangkitan intelektual di Eropa. Karya-karya
mereka diterjemahkan ke dalam bahasa Latin dan menjadi rujukan utama bagi tokoh-tokoh
besar Kristen seperti Thomas Aquinas dalam usahanya menyelaraskan iman dan rasio. Di
dunia Islam sendiri, sistem pemikiran Ibnu Sina menjadi sangat dominan sehingga hampir
seluruh diskursus teologi (Kalam) setelahnya, termasuk yang dilakukan oleh lawan-lawan
filsafat seperti Al-Ghazali, harus menggunakan perangkat logika dan terminologi yang
telah dibakukan oleh Ibnu Sina °.

Masa keemasan ini membuktikan bahwa Islam mampu melahirkan sistem filsafat

12 Basori, Adelia Yusnita, And Reonaldi, “Pemikiran Pendidikan Islam Klasik : Al-Farabi, Al-Ghazali, Dan
Ibn Sina,” Jurnal Media Akademik (Jma) 3, No. 6 (June 2025), Https://Doi.Org/10.62281/V3i6.2189.

13 Abd Karim, “Teori Emanasi (Studi Komparatif Al-Farabi Dan Ibnu Sina)” (Bachelorthesis, 2020),
Https://Repository.Uinjkt.Ac.Id/Dspace/Handle/123456789/52513.

14 Sofi Inayatur Robbainah, Fatimatul Munawaroh, And Ainur Rofiq, “Filsafat Islam Dan IImu Pengetahuan:
Perjalanan Sejarah Dan Pengaruhnya Dalam Peradaban Global,” Almustofa: Journal Of Islamic
Studies And Research 2, No. 2 (December 2025): 471-86.

15 Robbainah, Munawaroh, And Rofiq, “Filsafat Islam Dan Ilmu Pengetahuan.”

16 Nur Fadhilah Rusli And Indo Santalia, “The Integration Of Al-Farabi’s And Ibn Sina’s Philosophical
Thought In Strengthening Islamic Literacy Culture,” Socius: Jurnal Penelitian IImu-Ilmu Sosial 3,
No. 4 (November 2025): 163—67, Https://Do0i.Org/10.5281/Zenodo.17567983.

451



yang tidak hanya abstrak, tetapi juga relevan dalam menjelaskan tatanan sosial, moral, dan
ketuhanan. Melalui Al-Farabi dan Ibnu Sina, filsafat Islam mencapai identitasnya yang
paling kokoh, di mana rasionalitas Yunani tidak lagi terasa asing, melainkan telah
sepenuhnya "diislamkan" dan diintegrasikan ke dalam jantung peradaban Muslim.

C. Fase Kritik dan Pembelaan: Al-Ghazali vs Ibnu Rusyd

Perjalanan filsafat Islam mengalami guncangan intelektual yang hebat pada abad ke-
11 hingga ke-12 Masehi. Setelah periode kejayaan yang dipelopori oleh Ibnu Sina, arus
pemikiran filsafat mulai mendapat tantangan serius dari kalangan teolog. Titik balik paling
krusial dalam fase ini adalah kemunculan Imam Al-Ghazali (1058-1111 M), seorang
otoritas besar dalam hukum dan teologi Islam. Melalui bukunya yang sangat berpengaruh,
Tahafut al-Falasifah (Kerancuan Para Filsuf), Al-Ghazali meluncurkan kritik sistematis
yang bertujuan untuk meruntuhkan klaim-klaim metafisika para filsuf peripatetik,
khususnya Al-Farabi dan Ibnu Sina '’.

Al-Ghazali tidak menyerang filsafat secara keseluruhan; ia tetap menerima logika
dan matematika sebagai ilmu yang netral dan bermanfaat. Namun, ia menyerang dua puluh
persoalan metafisika yang menurutnya tidak dapat dibuktikan secara rasional oleh para
filsuf sendiri. Dari dua puluh poin tersebut, Al-Ghazali menetapkan tiga poin utama yang
dianggapnya telah jatuh pada tingkat kekufuran (kufr): pertama, doktrin keazalian alam
(bahwa alam semesta abadi tanpa permulaan waktu); kedua, pandangan bahwa Tuhan
hanya mengetahui hal-hal universal dan tidak mengetahui hal-hal partikular; serta ketiga,
pengingkaran terhadap kebangkitan jasmani di akhirat. Kritik ini sangat mengguncang
karena Al-Ghazali menggunakan instrumen logika yang sama dengan yang digunakan para
filsuf untuk meruntuhkan argumen mereka %,

Kritik Al-Ghazali sering kali dianggap sebagai penyebab "kematian" filsafat di dunia
Islam bagian Timur. Namun, dari perspektif sejarah pemikiran, serangan ini justru memicu
dialektika intelektual yang luar biasa. Beberapa dekade kemudian, di ujung Barat dunia
Islam (Andalusia), muncul seorang pemikir besar bernama Ibnu Rusyd (1126—-1198 M),
yang dikenal di Barat sebagai Averroes. la menulis Tahafut al-Tahafut (Kerancuan dalam
Kerancuan) sebagai jawaban langsung terhadap Al-Ghazali. Ibnu Rusyd berusaha
memulihkan reputasi filsafat dengan argumen bahwa Al-Ghazali telah salah memahami
maksud sebenarnya dari para filsuf '°.

Bagi Ibnu Rusyd, filsafat dan agama (wahyu) tidak mungkin bertentangan karena
keduanya adalah "dua saudara sepersusuan" yang mencari kebenaran yang sama. Dalam
karyanya yang lain, Fashl al-Magal, ia menegaskan bahwa Al-Qur'an justru
memerintahkan manusia untuk berfikir dan melakukan observasi terhadap alam semesta,
yang merupakan esensi dari berfilsafat. Jika terjadi pertentangan antara teks agama dan
hasil penalaran akal, maka teks tersebut harus diinterpretasikan secara metaforis (ta'wil).
Ibnu Rusyd percaya bahwa kebenaran filosofis bersifat demonstratif (burhani), yang
merupakan tingkat pengetahuan tertinggi bagi manusia .

17 Farkhan Fuady And Abd Chair, “Kontestasi Ortodoksi Dan Filsafat: Studi Pemikiran Al-Ghazali Dan Ibnu
Rusyd,” Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran Dan Kebudayaan 17, No. 2 (December
2023): 179-90, Https://Doi.Org/10.35316/Lisanalhal. V17i2.179-190.

18 Aulia Rahman, “Jidal Ilmiah : Debat Al-Ghazali Dan Ibnu Rusyd Tentang Filsafat,” Bidayah: Studi Ilmu-
Ilmu Keislaman 15, No. 1 (July 2024): 85-95, Https://D0i.Org/10.47498/Bidayah.V15i1.2681.

1Y Muhammad Zaky Dhiyaul Haq Et Al., “Menelusuri Jejak Pemikiran Al-Ghazali: Dari Kritik Filsafat
Hingga Sintesis Ilmu Dan Spiritualitas,” A/ Iman: Jurnal Keislaman Dan Kemasyarakatan 9, No. 2
(September 2025): 822—-54.

20 Muhammad Frans Yudhisti And Slamet Maryadi, “Pemikiran Dalam Islam: Perkembangan Pemikiran,
Teologi, Filsafat, Dan Tasawuf (Islamic Thought: The Development Of Theology, Philosophy, And

452



Meskipun di dunia Islam Timur pengaruh Al-Ghazali lebih dominan dan
menyebabkan filsafat melebur ke dalam ilmu kalam dan tasawuf, pembelaan Ibnu Rusyd
memiliki dampak yang sangat besar di Eropa. Pemikiran Ibnu Rusyd menjadi motor
penggerak bagi bangkitnya rasionalisme di Barat (Averroisme) yang kemudian memicu
Renaisans. Di sisi lain, perdebatan ini menunjukkan bahwa tradisi intelektual Islam
sangatlah dinamis. Kritik Al-Ghazali memaksa para filsuf berikutnya untuk lebih berhati-
hati dan tajam dalam berargumen, sementara pembelaan Ibnu Rusyd memastikan bahwa
pintu rasionalitas dalam Islam tidak pernah benar-benar tertutup. Fase ini adalah bukti
bahwa dialektika antara akal dan iman adalah motor utama perkembangan intelektual
dalam peradaban Islam.

D. Transformasi ke Corak Iluminasi dan Hikmah Muta’aliyah

Setelah melewati fase kritik tajam dari Al-Ghazali dan pembelaan rasional dari Ibnu
Rusyd, filsafat Islam tidak berhenti berkembang. Ia justru mengalami transformasi radikal
yang mengubah wajah intelektual Islam dari corak yang murni rasional-peripatetik
(berbasis logika Aristoteles) menjadi lebih intuitif, mistis, dan sintetis. Fase ini ditandai
dengan lahirnya dua mazhab besar yang mendefinisikan ulang hubungan antara akal dan
penyingkapan batin (kashf), yaitu mazhab Isyraqiyyah (Iluminasi) dan Hikmah
Muta’aliyah (Teosofi Transenden) 2!.

Transformasi ini dipelopori oleh Suhrawardi Al-Maqtul (1154-1191 M). Ia merasa
bahwa filsafat peripatetik yang terlalu mengandalkan silogisme logika memiliki
keterbatasan dalam menjangkau hakikat kebenaran yang paling dalam. Suhrawardi
memperkenalkan filsafat Isyraq atau Iluminasi, yang menggunakan simbol "Cahaya"
sebagai metafora utama untuk eksistensi dan pengetahuan. Menurutnya, pengetahuan sejati
bukan hanya hasil dari penalaran diskursif (bahstiyyah), melainkan hasil dari penyinaran
langsung dari Tuhan ke dalam jiwa yang telah suci. Dalam sistem ini, filsafat tidak lagi
berdiri terpisah dari tasawuf; seorang filsuf sejati adalah ia yang memiliki ketajaman rasio
sekaligus kedalaman pengalaman spiritual.

Puncak dari transformasi filsafat Islam terjadi di Persia pada abad ke-17 melalui
pemikiran Muhammad bin Ibrahim Yahya Qiwami, yang lebih dikenal sebagai Mulla
Sadra (1571-1640 M). Mulla Sadra melakukan sebuah sintesis mahabesar yang belum
pernah dilakukan sebelumnya. Ia menyatukan empat aliran besar dalam Islam: filsafat
peripatetik (Ibnu Sina), filsafat iluminasi (Suhrawardi), teologi kalam, dan gnosis/tasawuf
filosofis (Ibnu Arabi). Sistem ini ia namakan Al-Hikmah al-Muta’aliyah atau Teosofi
Transenden 2.

Kontribusi paling revolusioner dari Mulla Sadra adalah konsep Ashalah al-Wujud
(Prinsip Keutamaan Eksistensi). Berbeda dengan para pendahulunya yang menganggap
"esensi" sebagai yang utama, Sadra menegaskan bahwa satu-satunya kenyataan yang riil
adalah "eksistensi". la juga memperkenalkan teori Al-Harakah al-Jauhariyyah (Gerak
Substansial), yang menyatakan bahwa alam semesta ini tidak statis, melainkan terus-
menerus bergerak dan berevolusi secara substansial menuju kesempurnaan di hadapan
Tuhan. Dengan teori ini, Mulla Sadra berhasil menjelaskan masalah kebangkitan jasmani
dan hubungan antara yang kekal (Tuhan) dengan yang berubah (alam) secara lebih

Mysticism Or Sufism),” Tashdiq: Jurnal Kajian Agama Dan Dakwah 17, No. 4 (December 2025):
1241-50.

2! Dr H. Fathul Mufid M.S.I And Dr H. Subaidi M.Pd, Madzhab Kedua Filsafat Islam: Teosofi Iluminasi
(Hikmah Al-Isyroq) Suhrawardi Al-Magqtul (Goresan Pena, 2021).

22 Hasanuddin Hasanuddin, Pendidikan Menurut Filsafat Mulla Shadra (Sejarah Tokoh, Pemikiran Dan
Aliran), January 2023, Http://Repository.Uinsi.Ac.Id/Handle/123456789/3732.

453



memuaskan secara filosofis 2.

Fase ini menandai kematangan puncak filsafat Islam sebagai sebuah disiplin yang
holistik. Filsafat tidak lagi dianggap sebagai "barang asing" dari Yunani, melainkan telah
menjadi "Hikmah" yang sepenuhnya berakar pada spiritualitas Islam. Tradisi yang
dibangun oleh Mulla Sadra terus hidup dan diajarkan di pusat-pusat pendidikan Islam di
Iran dan wilayah lainnya hingga hari ini. Transformasi ini membuktikan bahwa filsafat
Islam memiliki daya tahan yang luar biasa karena ia mampu berevolusi melampaui logika
formal menuju sebuah pemahaman semesta yang menyatukan antara kecerdasan otak dan
kejernihan hati. Melalui fase ini, filsafat Islam memberikan kontribusi unik bagi khazanah
pemikiran dunia tentang bagaimana manusia bisa mencapai pengetahuan tertinggi melalui
integrasi akal, intuisi, dan wahyu.

E. Relevansi Filsafat Islam di Era Kontemporer

Memasuki abad modern dan kontemporer, filsafat Islam menghadapi tantangan yang
jauh berbeda dibandingkan masa klasik. Dominasi paradigma positivisme, materialisme,
dan sekularisme yang dibawa oleh kolonialisme Barat sempat memojokkan posisi filsafat
Islam ke ruang-ruang tradisional yang dianggap tidak relevan dengan kemajuan zaman.
Namun, dalam beberapa dekade terakhir, terjadi kebangkitan kembali (renaissance)
pemikiran filosofis Muslim yang mencoba mereaktualisasikan warisan masa lalu untuk
menjawab persoalan masa kini. Filsafat Islam kontemporer tidak lagi sekadar mengulang
perdebatan tentang metafisika abstrak, melainkan bertransformasi menjadi instrumen kritis
untuk melakukan dekonstruksi terhadap krisis kemanusiaan modern.

Salah satu relevansi utama filsafat Islam saat ini terletak pada tawaran epistemologi
yang terintegrasi. Di tengah fragmentasi ilmu pengetahuan modern yang memisahkan
antara sains, etika, dan agama, filsafat Islam menawarkan visi Tauhid—sebuah kesatuan
pengetahuan. Tokoh-tokoh seperti Syed Muhammad Naquib al-Attas dan Ismail Raji al-
Faruqi memperkenalkan gagasan Islamisasi ilmu pengetahuan. Mereka berargumen bahwa
krisis dunia modern berakar pada "kehilangan adab" dan sekularisasi ilmu yang membuang
dimensi ketuhanan. Dengan merujuk kembali pada konsep Hikmah, filsafat Islam
kontemporer mencoba membangun kembali sains yang tidak hanya cerdas secara
intelektual, tetapi juga berlandaskan nilai-nilai spiritual dan moral.

Selain itu, filsafat Islam memiliki relevansi kuat dalam menjawab krisis ekologi
global. Seyyed Hossein Nasr, salah satu filsuf Muslim paling berpengaruh saat ini, secara
konsisten mengkritik modernitas yang memandang alam hanya sebagai objek eksploitasi.
Melalui perspektif filsafat Isyraqiyyah dan kearifan tradisional, Nasr menawarkan konsep
"Manusia Suci" (Sacred Man) yang melihat alam sebagai tanda-tanda (ayat) Tuhan. Dalam
konteks ini, filsafat Islam menyediakan landasan teoretis bagi etika lingkungan yang
mendalam, di mana menjaga alam semesta dipandang sebagai bagian dari tanggung jawab
spiritual manusia sebagai khalifah di bumi.

Di ranah politik dan sosial, filsafat Islam kontemporer berperan dalam merumuskan
konsep demokrasi, hak asasi manusia, dan keadilan sosial yang berbasis pada nilai-nilai
lokal dan universal. Pemikir seperti Muhammad Igbal menggagas konsep "Ijtihad" sebagai
motor penggerak perubahan sosial yang dinamis. Igbal menekankan bahwa filsafat Islam
harus bersifat aktif dan kreatif, bukan sekadar pelarian mistis. Sementara itu, pemikir
seperti Fazlur Rahman dan Arkoun menggunakan pendekatan hermeneutika filosofis untuk
menafsirkan kembali teks agama agar tetap relevan dengan konteks hak-hak sipil dan
pluralitas masyarakat modern tanpa kehilangan jati diri keislamannya.

2 Nano Warno, “Metode Demonstrasi (Burhan) Dalam Filsafat Islam,” Rausyan Fikr: Jurnal Ilmu Studi
Ushuluddin Dan Filsafat 17, No. 2 (2021): 297-330, Https://D0i.0Org/10.24239/Rsy.V17i2.788.

454



Terakhir, filsafat [slam menawarkan solusi bagi krisis eksistensial manusia modern.
Di tengah gaya hidup yang hampa dan materialistik, konsep-konsep tentang jiwa (nafs)
dan perjalanan spiritual dari Ibnu Sina hingga Mulla Sadra memberikan peta jalan bagi
kesehatan mental dan ketenangan batin. Filsafat Islam mengajarkan bahwa kemajuan
materi tanpa perkembangan ruhani hanya akan membawa pada alienasi diri.

Simpulannya, relevansi filsafat Islam di era kontemporer bukan terletak pada upaya
kembali ke masa lalu secara buta, melainkan pada kemampuannya untuk menyediakan
kerangka berpikir yang menyeimbangkan antara akal dan wahyu, sains dan etika, serta
materi dan spiritual. Dengan demikian, filsafat Islam tetap menjadi tradisi yang hidup
(living tradition) yang mampu berdialog dengan tantangan global serta memberikan
kontribusi signifikan bagi peradaban dunia di masa depan.

KESIMPULAN

Berdasarkan penelusuran historis dan filosofis yang telah dipaparkan, dapat
disimpulkan bahwa filsafat Islam bukanlah sekadar replika dari pemikiran Yunani,
melainkan sebuah tradisi intelektual mandiri yang terus berevolusi melalui dialektika yang
dinamis. Dimulai dari era rintisan Al-Kindi yang membuka pintu rasionalitas, filsafat Islam
mencapai kematangan sistemiknya melalui sintesis Al-Farabi dan Ibnu Sina. Meskipun
sempat mengalami guncangan akibat kritik tajam Al-Ghazali, hal tersebut justru menjadi
katalisator bagi lahirnya pembelaan rasional Ibnu Rusyd di Barat dan transformasi menuju
corak iluminatif-transenden di Timur yang dipelopori oleh Suhrawardi dan Mulla Sadra.

Transformasi dari corak peripatetik menuju Hikmah Muta’aliyah menunjukkan
bahwa filsafat Islam memiliki kemampuan luar biasa untuk mengintegrasikan akal, intuisi,
dan wahyu dalam satu kesatuan epistemologi. Di era kontemporer, relevansi filsafat Islam
semakin menguat sebagai instrumen kritis untuk menjawab krisis spiritual, etika
lingkungan, dan fragmentasi ilmu pengetahuan modern. Akhirnya, penelitian ini
menegaskan bahwa filsafat Islam adalah "tradisi yang hidup" (living tradition). Ia tetap
menjadi jembatan esensial yang menghubungkan kebutuhan rasional manusia dengan
kedalaman makna ketuhanan, menjadikannya khazanah yang tetap relevan bagi peradaban
global di masa depan.

DAFTAR PUSTAKA

Abdul Munip, -. Penerjemahan Teks Berbahasa Arab Dan Dinamika Studi Islam Di Indonesia.
Yogyakarta: Uin Sunan Kalijaga Bekerja Sama Dengan Kurnia Kalam Semesta, 2020.
Https://Digilib.Uin-Suka.Ac.Id/Id/Eprint/41018/.

Anwar, Ach Syafiul, And Yusuf Hanafi. Perkembangan Pemikiran Filsafat Islam | Jiip - Jurnal
Ilmiah Ilmu Pendidikan. N.D. Accessed January 20, 2026.
Http://Jiip.Stkipyapisdompu.Ac.Id/Jiip/Index.Php/Jiip/Article/View/6813.

Basori, Adelia Yusnita, And Reonaldi. “Pemikiran Pendidikan Islam Klasik : Al-Farabi, Al-
Ghazali, Dan Ibn Sina.” Jurnal Media Akademik (Jma) 3, No. 6 (June 2025).
Https://Doi.0Org/10.62281/V316.2189.

Fuady, Farkhan, And Abd Chair. “Kontestasi Ortodoksi Dan Filsafat: Studi Pemikiran Al-Ghazali
Dan Ibnu Rusyd.” Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran Dan Kebudayaan 17, No.
2 (December 2023): 179-90. Https://Doi.Org/10.35316/Lisanalhal.V17i2.179-190.

Haq, Muhammad Zaky Dhiyaul, Brenda, Najwa Azahra, And Muhamad Parhan. “Menelusuri Jejak
Pemikiran Al-Ghazali: Dari Kritik Filsafat Hingga Sintesis Ilmu Dan Spiritualitas.” Al Iman:
Jurnal Keislaman Dan Kemasyarakatan 9, No. 2 (September 2025): 822-54.

Hasanuddin, Hasanuddin. Pendidikan Menurut Filsafat Mulla Shadra (Sejarah Tokoh, Pemikiran
Dan Aliran). January 2023. Http://Repository.Uinsi.Ac.Id/Handle/123456789/3732.

Hidayat, Fahri. Pengembangan Kurikulum Sejarah Kebudayaan Islam Dengan Pendekatan Total
History: Urgensi, Relevansi, Dan Aktualisasi. Cv Jejak (Jejak Publisher), 2020.

455



Karim, Abd. “Teori Emanasi (Studi Komparatif Al-Farabi Dan Ibnu Sina).” Bachelorthesis, 2020.
Https://Repository.Uinjkt.Ac.Id/Dspace/Handle/123456789/52513.

Khaeruddin, Khaeruddin. “Kontribusi Al-Kindi Dalam Peradaban Islam Dan Dunia (809 — 861
M).” Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan 9, No. 1 (June 2025): 420-32.
Https://Doi.Org/10.52266/Tadjid.V9i1.3465.

Khan, Ali Mahdi. Dasar-Dasar Filsafat [slam: Pengantar Ke Gerbang Pemikiran. Nuansa Cendekia,
2023.

Kusumastuti, Sri Yani, Loso Judijanto, H. Mohamad Subroto Alirejo, Mutoharoh Mutoharoh,
Umalihayati Umalihayati, Kristian Chandra, And Erlin Ifadah. Metode Penelitian Kualitatif
Dan Kuantitatif: Teori Dan Aplikasinya. Pt. Sonpedia Publishing Indonesia, 2026.

Lesmana, Alyyatul Nisa Ragil, Fazira Putri Natasya, And Risma Abidah Nasution. ‘“Perkembangan
Filsafat [lmu Dan Relevansinya Terhadap Filsafat Islam.” Journal Sains Student Research 3,
No. 1 (2025): 387-99. Https://D0i.Org/10.61722/Jssr.V3il.3522.

M.S.I, Dr H. Fathul Mufid, And Dr H. Subaidi M.Pd. Madzhab Kedua Filsafat Islam: Teosofi
Iluminasi (Hikmah Al-Isyroq) Suhrawardi Al-Magqtul. Goresan Pena, 2021.

Maliki, Ahmad Maliki. “Menggagas Epistemologi Dalam Filsafat Islam.” At-Thariq: Jurnal Studi
Islam Dan Budaya 1, No. 02 (August 2021): 29—-46.

Markhamah, Main Sufanti, Laili Etika Rahmawati, Khabib Sholeh, Asyiyah Kuwing, Indah
Prihatin, And Dian Lukiana. Pemetaan Dan Pemanfaatan Teks Terjemahan Al-Qur’an
Sebagai Materi Ajar. Muhammadiyah University Press, N.D.

Puryanto, Budi, And Muhamad Nafik Hadi Riyandono. Renaisans Islam - Pemikiran Dr.
Muhammad Najib. Airlangga University Press, 2025.

Rahman, Aulia. “Jidal Ilmiah: Debat Al-Ghazali Dan Ibnu Rusyd Tentang Filsafat.” Bidayah:
Studi Ilmu-Ilmu Keislaman 15, No. 1 (July 2024): 85-95.
Https://Doi.Org/10.47498/Bidayah.V15i1.2681.

Robbainah, Sofi Inayatur, Fatimatul Munawaroh, And Ainur Rofiq. “Filsafat Islam Dan Ilmu
Pengetahuan: Perjalanan Sejarah Dan Pengaruhnya Dalam Peradaban Global.” Almustofa:
Journal Of Islamic Studies And Research 2, No. 2 (December 2025): 471-86.

Rusli, Nur Fadhilah, And Indo Santalia. “The Integration Of Al-Farabi’s And Ibn Sina’s
Philosophical Thought In Strengthening Islamic Literacy Culture.” Socius: Jurnal Penelitian
Imu-Ilmu Sosial 3, No. 4 (November 2025): 163-67.
Https://D0i.0rg/10.5281/Zenodo.17567983.

Sahidi, Sahidi. “Peran Kepustakaan Dan Perpustakaan Dalam Membangun Peradaban Islam
(Sebuah Tinjauan Historis Peradaban Perpustakaan Islam).” Iqra’: Jurnal Perpustakaan Dan
Informasi 14, No. 2 (October 2020): 146—69. Https://D0oi.Org/10.30829/Iqra.V14i2.8205.

Wahyuningsih, Sri. “Sejarah Perkembangan Filsafat Islam.” Jurnal Mubtadiin 7, No. 01 (June
2021): 82-99.

Warno, Nano. “Metode Demonstrasi (Burhan) Dalam Filsafat Islam.” Rausyan Fikr: Jurnal Ilmu
Studi Ushuluddin Dan Filsafat 17, No. 2 (2021): 297-330.
Https://D0i.Org/10.24239/Rsy.V17i2.788.

Yudhisti, Muhammad Frans, And Slamet Maryadi. “Pemikiran Dalam Islam: Perkembangan
Pemikiran, Teologi, Filsafat, Dan Tasawuf (Islamic Thought: The Development Of
Theology, Philosophy, And Mysticism Or Sufism).” Tashdiq: Jurnal Kajian Agama Dan
Dakwah 17, No. 4 (December 2025): 1241-50.

456



