
Jurnal Kajian Ilmiah Interdisiplinier 
Vol 10 No. 1 Januari 2026 

eISSN: 2118-7303 
 

447 
 

PERTUMBUHAN DAN PERKEMBANGAN FILSAFAT ISLAM 

 
Nur Asiah Galingging1, Uswatun Hasanah2 

asiahgaling04@gmail.com1, uswatun@uinsyahada.ac.id2  

UIN Syahada 

 
ABSTRAK 

Penelitian ini  bertujuan untuk memetakan dinamika pertumbuhan dan perkembangan filsafat Islam 

sebagai salah satu pilar intelektual terpenting dalam sejarah peradaban manusia. Penelitian ini 

menggunakan metode kualitatif melalui studi pustaka (library research) dengan pendekatan 

historis-filosofis. Pertumbuhan filsafat Islam berawal dari gerakan penerjemahan besar-besaran 

karya-karya Yunani, seperti Aristoteles dan Plato, ke dalam bahasa Arab pada masa Dinasti 

Abbasiyah. Namun, filsafat Islam tidak sekadar menjadi replika pemikiran Yunani. Para filsuf 

Muslim awal seperti Al-Kindi, Al-Farabi, dan Ibnu Sina berhasil melakukan sintesis kreatif antara 

rasionalitas filosofis dengan prinsip-prinsip wahyu, yang melahirkan karakteristik unik berupa 

corak peripatetik. Perkembangan selanjutnya ditandai dengan munculnya kritik tajam dari Al-

Ghazali yang memicu pergeseran paradigma dari corak diskursif (bahstiyyah) menuju corak 

iluminatif (isyraqiyyah) yang dipelopori oleh Suhrawardi, serta puncaknya pada "Hikmah 

Muta’aliyah" karya Mulla Sadra. Dalam fase ini, filsafat, teologi, dan mistisisme (tasawuf) melebur 

menjadi satu kesatuan epistemologi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa meskipun sempat 

dianggap mengalami kemunduran di dunia Islam bagian Barat setelah wafatnya Ibnu Rusyd, tradisi 

filsafat Islam tetap eksis dan terus bertransformasi. Di era modern dan kontemporer, filsafat Islam 

hadir sebagai instrumen kritis untuk menjawab tantangan sekularisme, sains modern, dan isu-isu 

etika global. Simpulan dari artikel ini menegaskan bahwa filsafat Islam adalah tradisi intelektual 

yang hidup (living tradition) yang senantiasa relevan dalam menjembatani akal dan iman di tengah 

perubahan zaman. 

Kata Kunci: Filsafat Islam, Sejarah Pemikiran, Al-Kindi, Mulla Sadra, Rasionalisme. 

 

ABSTRACT 

This article aims to map the dynamics of the growth and development of Islamic philosophy as one 

of the most significant intellectual pillars in the history of human civilization. This research 

employs a qualitative method through library research with a historical-philosophical approach. 

The growth of Islamic philosophy began with the massive translation movement of Greek works, 

such as those of Aristotle and Plato, into Arabic during the Abbasid Dynasty. However, Islamic 

philosophy was not merely a replica of Greek thought. Early Muslim philosophers such as Al-

Kindi, Al-Farabi, and Ibn Sina successfully achieved a creative synthesis between philosophical 

rationality and the principles of revelation, which gave birth to a unique characteristic known as 

the peripatetic school. The subsequent development was marked by Al-Ghazali’s sharp critiques, 

which triggered a paradigm shift from discursive patterns (bahstiyyah) toward illuminative 

patterns (isyraqiyyah) pioneered by Suhrawardi, ultimately peaking in the "Transcendent 

Theosophy" (Hikmah Muta’aliyah) of Mulla Sadra. In this phase, philosophy, theology, and 

mysticism (Sufism) merged into a unified epistemology. The findings indicate that although it was 

perceived to have declined in the Western Islamic world following the death of Ibn Rushd, the 

tradition of Islamic philosophy persisted and continued to transform. In the modern and 

contemporary eras, Islamic philosophy serves as a critical instrument to address the challenges of 

secularism, modern science, and global ethical issues. This article concludes that Islamic 

philosophy is a living tradition that remains consistently relevant in bridging reason and faith 

amidst changing times. 

Keywords: Islamic Philosophy, History Of Thought, Al-Kindi, Mulla Sadra, Rationalism. 

 

PENDAHULUAN 

Filsafat Islam merupakan salah satu pencapaian intelektual paling gemilang dalam 

sejarah peradaban manusia. Ia bukan sekadar catatan kaki dari filsafat Yunani, melainkan 

mailto:asiahgaling04@gmail.com1
mailto:uswatun@uinsyahada.ac.id2


 

448 
 

sebuah entitas pemikiran mandiri yang lahir dari pertemuan antara teks suci (wahyu) dan 

rasio manusia. Kehadiran filsafat dalam dunia Islam sering kali dianggap sebagai jembatan 

yang menghubungkan warisan kuno dengan kebangkitan intelektual Barat di masa 

Renaisans 1. Namun, lebih dari itu, filsafat Islam adalah sebuah upaya berkelanjutan untuk 

mencari kebenaran universal tanpa mengabaikan nilai-nilai ketuhanan. Dinamika 

pertumbuhan dan perkembangannya mencerminkan bagaimana umat Islam merespons 

tantangan zaman melalui dialektika pemikiran yang kritis dan terbuka. 

Akar pertumbuhan filsafat Islam bermula dari semangat intelektual pada masa 

Dinasti Abbasiyah, khususnya di bawah naungan Baitul Hikmah. Gerakan penerjemahan 

karya-karya filsuf besar seperti Aristoteles, Plato, dan Plotinus ke dalam bahasa Arab 

memicu lahirnya tradisi Falsafah. Pada tahap awal ini, sosok Al-Kindi muncul sebagai 

"Filsuf Arab" pertama yang menegaskan bahwa kebenaran tetaplah kebenaran, dari mana 

pun asalnya 2. Upaya ini kemudian disempurnakan oleh Al-Farabi dan Ibnu Sina, yang 

mengintegrasikan logika Yunani dengan metafisika Islam. Mereka membangun sistem 

pemikiran yang koheren, di mana akal tidak dilihat sebagai musuh agama, melainkan 

sebagai alat untuk memahami hakikat penciptaan dan posisi manusia di alam semesta. 

Namun, perjalanan filsafat Islam tidak selalu berjalan mulus tanpa hambatan. 

Munculnya kritik tajam dari Imam Al-Ghazali melalui karyanya Tahafut al-Falasifah 

(Kerancuan Para Filsuf) menjadi titik balik yang signifikan. Al-Ghazali mengkritik 

beberapa doktrin metafisika para filsuf yang dianggap menyimpang dari akidah Islam 3. 

Meskipun sering dianggap sebagai penyebab kemunduran filsafat di dunia Islam Timur, 

kritik ini justru memicu evolusi baru. Di dunia Islam Barat (Andalusia), Ibnu Rusyd 

berusaha membela filsafat melalui Tahafut al-Tahafut, menegaskan bahwa agama dan 

filsafat adalah "saudara sepersusuan" yang mencari kebenaran yang sama melalui jalan 

yang berbeda. 

Pasca periode kritik tersebut, filsafat Islam tidak mati, melainkan bertransformasi 

menjadi bentuk yang lebih intuitif dan spiritual. Melalui tangan Suhrawardi, lahir mazhab 

Isyraqiyyah (iluminasi) yang menggabungkan rasionalitas dengan pencerahan batin. 

Puncaknya terjadi pada masa Mulla Sadra dengan konsep Hikmah Muta’aliyah-nya, yang 

mensintesiskan filsafat peripatetik, iluminasi, teologi, dan tasawuf. Hal ini membuktikan 

bahwa filsafat Islam memiliki daya lentur yang luar biasa dalam beradaptasi dengan 

kebutuhan spiritual dan intelektual umat 4. 

Di era kontemporer, kajian terhadap filsafat Islam menjadi semakin relevan di tengah 

krisis identitas dan dominasi paradigma sekularisme global. Filsafat Islam menawarkan 

alternatif epistemologis yang menyeimbangkan antara dimensi material dan spiritual, serta 

antara kemajuan sains dan tanggung jawab moral. Mempelajari sejarah dan pertumbuhan 

filsafat ini bukan sekadar romantisasi masa lalu, melainkan upaya untuk menggali 

metodologi berpikir yang dapat digunakan untuk menjawab persoalan etika, lingkungan, 

 
1 Ahmad Maliki Maliki, “Menggagas Epistemologi Dalam Filsafat Islam,” At-Thariq: Jurnal Studi Islam 

Dan Budaya 1, No. 02 (August 2021): 29–46. 
2 Sri Wahyuningsih, “Sejarah Perkembangan Filsafat Islam,” Jurnal Mubtadiin 7, No. 01 (June 2021): 82–

99. 
3 Ali Mahdi Khan, Dasar-Dasar Filsafat Islam: Pengantar Ke Gerbang Pemikiran (Nuansa Cendekia, 

2023). 
4 Alyyatul Nisa Ragil Lesmana, Fazira Putri Natasya, And Risma Abidah Nasution, “Perkembangan Filsafat 

Ilmu Dan Relevansinya Terhadap Filsafat Islam,” Journal Sains Student Research 3, No. 1 (2025): 

387–99, Https://Doi.Org/10.61722/Jssr.V3i1.3522. 



 

449 
 

dan kemanusiaan saat ini 5. 

Penelitian ini bertujuan untuk menelusuri kembali jejak pertumbuhan filsafat Islam 

dari masa penerjemahan hingga era kontemporer. Dengan memahami transformasi 

pemikiran para tokohnya, kita dapat melihat bagaimana filsafat Islam terus memberikan 

kontribusi berharga bagi khazanah intelektual dunia. Melalui pendekatan historis-filosofis, 

artikel ini akan menguraikan bagaimana tradisi berpikir ini tetap bertahan sebagai "tradisi 

yang hidup" (living tradition) yang mampu menjembatani akal dan iman dalam menjawab 

kompleksitas kehidupan modern. 

 

METODE PENELITIAN 

Desain dan Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini menggunakan desain kualitatif dengan pendekatan historis-filosofis. 

Pendekatan historis digunakan untuk melacak kronologi pertumbuhan filsafat Islam dari 

abad ke-8 hingga era kontemporer. Sementara itu, pendekatan filosofis digunakan untuk 

membedah substansi pemikiran, logika, dan epistemologi yang berkembang dalam setiap 

periodisasi tersebut6. 

Sumber Data (Primer dan Sekunder) 

Data dikumpulkan melalui studi literatur (library research) yang terbagi menjadi dua 

kategori: 

1. Data Primer: Karya-karya asli para filosof Muslim, seperti Al-Falsafah al-Ula (Al-

Kindi), Al-Isharat wa al-Tanbihat (Ibnu Sina), Tahafut al-Falasifah (Al-Ghazali), dan 

Al-Hikmah al-Muta’aliyah (Mulla Sadra). 

2. Data Sekunder: Buku-buku sejarah filsafat karya pakar modern (seperti Majid Fakhry 

atau M.M. Sharif), jurnal ilmiah bereputasi, serta artikel terkait transformasi pemikiran 

Islam. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Era Rintisan: Gerakan Penerjemahan Dan Peran Al-Kindi 

Fase awal pertumbuhan filsafat Islam tidak dapat dipisahkan dari dinamika 

intelektual yang terjadi pada masa Dinasti Abbasiyah, terutama antara abad ke-8 hingga 

ke-9 Masehi. Pada periode ini, dunia Islam mengalami apa yang disebut sebagai "Zaman 

Keemasan" (The Golden Age), di mana semangat literasi dan pencarian ilmu pengetahuan 

menjadi prioritas negara. Pemicu utamanya adalah gerakan penerjemahan besar-besaran 

terhadap naskah-naskah kuno dari peradaban Yunani, Persia, dan India ke dalam bahasa 

Arab 7. Langkah ini bukan sekadar upaya transfer informasi, melainkan sebuah proyek 

peradaban yang dicanangkan oleh para Khalifah, seperti Al-Mansur, Harun al-Rashid, dan 

puncaknya oleh Al-Ma'mun melalui institusi legendaris bernama Baitul Hikmah (House of 

Wisdom) di Baghdad. 

Gerakan penerjemahan ini menjadi pintu masuk bagi logika Aristoteles, metafisika 

Plato, serta sains dari Euclid dan Ptolemeus ke dalam ruang lingkup pemikiran Islam. 

Namun, kehadiran filsafat asing ini awalnya memicu ketegangan intelektual di kalangan 

 
5 Ach Syafiul Anwar And Yusuf Hanafi, Perkembangan Pemikiran Filsafat Islam | Jiip - Jurnal Ilmiah Ilmu 

Pendidikan, N.D., Accessed January 20, 2026, 

Http://Jiip.Stkipyapisdompu.Ac.Id/Jiip/Index.Php/Jiip/Article/View/6813. 
6 Sri Yani Kusumastuti Et Al., Metode Penelitian Kualitatif Dan Kuantitatif: Teori Dan Aplikasinya (Pt. 

Sonpedia Publishing Indonesia, 2026). 
7 Khaeruddin Khaeruddin, “Kontribusi Al-Kindi Dalam Peradaban Islam Dan Dunia (809 – 861 M),” Tajdid: 

Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan 9, No. 1 (June 2025): 420–32, 

Https://Doi.Org/10.52266/Tadjid.V9i1.3465. 



 

450 
 

umat Islam. Muncul pertanyaan mendasar: apakah kebenaran yang dihasilkan oleh akal 

manusia (filsafat Yunani) dapat sejalan dengan kebenaran yang diturunkan melalui wahyu 

(Al-Qur'an)?8. Di sinilah peran krusial Abu Ya’qub bin Ishaq al-Kindi (801–873 M), yang 

dikenal sebagai filsuf Muslim pertama atau "Filsuf Arab" (Faylasuf al-Arab). 

Al-Kindi tampil sebagai pembela pertama filsafat di hadapan kalangan ortodoks yang 

memandang skeptis pemikiran asing. Dalam karya monumentalnya, Fi al-Falsafah al-Ula 

(Tentang Filsafat Pertama), Al-Kindi memberikan argumen metodologis yang sangat kuat. 

Ia menyatakan bahwa kebenaran bersifat universal dan tidak memiliki "kewarganegaraan". 

Baginya, kebenaran yang ditemukan oleh bangsa Yunani tidak berbeda secara substansi 

dengan kebenaran yang dibawa oleh agama; keduanya menuju pada satu muara, yaitu 

Kebenaran Yang Mutlak (Tuhan) 9. Pernyataannya yang terkenal menegaskan bahwa kita 

tidak boleh malu menghargai kebenaran dan mengambilnya dari mana pun asalnya, bahkan 

jika itu berasal dari bangsa yang jauh dan berbeda secara keyakinan. 

Kontribusi teknis Al-Kindi juga sangat signifikan dalam membangun fondasi filsafat 

Islam. Ia adalah orang pertama yang menciptakan terminologi filosofis dalam bahasa Arab, 

mengadaptasi konsep-konsep Yunani yang abstrak ke dalam bahasa yang dapat dipahami 

oleh intelektual Muslim saat itu. Ia tidak sekadar menyalin pemikiran Aristoteles, 

melainkan melakukan upaya harmonisasi. Al-Kindi berusaha menyelaraskan konsep 

"Penggerak yang Tak Digerakkan" milik Aristoteles dengan konsep "Tauhid" atau 

kemahaesaan Tuhan dalam Islam. Ia berpendapat bahwa filsafat adalah alat yang paling 

efektif untuk memahami keagungan Tuhan melalui penciptaan-Nya 10. 

Lebih jauh lagi, Al-Kindi menerapkan metode matematika dan logika dalam 

membedah persoalan agama. Ia meyakini bahwa akal adalah anugerah Tuhan yang harus 

digunakan secara maksimal untuk mencapai derajat pengetahuan tertinggi. Meskipun ia 

sangat menghormati otoritas wahyu (kenabian), ia percaya bahwa kebenaran wahyu dapat 

dibuktikan secara rasional melalui argumen-argumen filosofis 11. Pendekatan ini membuka 

jalan bagi generasi filsuf setelahnya, seperti Al-Farabi dan Ibnu Sina, untuk 

mengembangkan sistem pemikiran yang lebih kompleks. 

Secara singkat, era rintisan ini adalah masa di mana Islam menunjukkan keterbukaan 

intelektual yang luar biasa. Melalui gerakan penerjemahan, Islam berhasil menyelamatkan 

warisan intelektual dunia yang saat itu terabaikan di Eropa (Abad Kegelapan). Melalui 

peran Al-Kindi, filsafat resmi mendapatkan "paspor" untuk masuk dan berkembang dalam 

khazanah pemikiran Islam. Al-Kindi telah berhasil meletakkan fondasi bahwa berfilsafat 

adalah bagian dari ibadah intelektual untuk mendekatkan diri kepada Sang Pencipta 

melalui pemahaman terhadap realitas semesta. 

B. Masa Keemasan: Sintesis Al-Farabi dan Ibnu Sina 

Setelah fondasi diletakkan oleh Al-Kindi, filsafat Islam memasuki periode 

kematangan yang luar biasa, yang sering disebut sebagai era keemasan. Pada fase ini, para 

pemikir Muslim tidak lagi hanya berperan sebagai penerjemah atau komentator, melainkan 

sebagai arsitek sistem pemikiran yang orisinal. Dua tokoh sentral yang mendominasi 

 
8 - Abdul Munip, Penerjemahan Teks Berbahasa Arab Dan Dinamika Studi Islam Di Indonesia (Yogyakarta: 

Uin Sunan Kalijaga Bekerja Sama Dengan Kurnia Kalam Semesta, 2020), Https://Digilib.Uin-

Suka.Ac.Id/Id/Eprint/41018/. 
9  Sahidi Sahidi, “Peran Kepustakaan Dan Perpustakaan Dalam Membangun Peradaban Islam (Sebuah 

Tinjauan Historis Peradaban Perpustakaan Islam),” Iqra`: Jurnal Perpustakaan Dan Informasi 14, 

No. 2 (October 2020): 146–69, Https://Doi.Org/10.30829/Iqra.V14i2.8205. 
10 Budi Puryanto And Muhamad Nafik Hadi Riyandono, Renaisans Islam - Pemikiran Dr. Muhammad Najib 

(Airlangga University Press, 2025). 
11 Fahri Hidayat, Pengembangan Kurikulum Sejarah Kebudayaan Islam Dengan Pendekatan Total History: 

Urgensi, Relevansi, Dan Aktualisasi (Cv Jejak (Jejak Publisher), 2020). 



 

451 
 

panggung intelektual ini adalah Al-Farabi dan Ibnu Sina. Keduanya berhasil melakukan 

sintesis yang sangat kompleks antara logika Aristotelian, neoplatonisme, dan ajaran 

monoteisme Islam, menciptakan sebuah bangunan filsafat yang dikenal sebagai mazhab 

Peripatetik Islam (Masyya’iyyah) 12. 

Al-Farabi (870–950 M), yang dihormati dengan gelar Al-Mu’allim al-Thani (Guru 

Kedua setelah Aristoteles), memberikan kontribusi besar dalam bidang logika dan filsafat 

politik. Ia adalah orang pertama yang secara sistematis berusaha mendamaikan pemikiran 

Plato dan Aristoteles, yang ia anggap memiliki satu visi kebenaran yang sama meskipun 

berbeda dalam metode. Salah satu pencapaian terbesarnya adalah teorinya tentang "Negara 

Utama" (Al-Madinah al-Fadhilah). Dalam konsep ini, Al-Farabi mengadaptasi konsep 

Philosopher King milik Plato menjadi "Negara yang dipimpin oleh Nabi atau Imam". Bagi 

Al-Farabi, kebahagiaan sejati warga negara hanya dapat dicapai jika pemimpin negara 

adalah seorang yang memiliki kesempurnaan intelektual sekaligus hubungan spiritual 

dengan Akal Aktif (Al-'Aql al-Fa''al) 13. 

Sintesis filsafat Islam mencapai puncaknya di tangan Ibnu Sina (980–1037 M), yang 

di Barat dikenal sebagai Avicenna. Ibnu Sina membangun sebuah sistem metafisika yang 

sedemikian koheren sehingga menjadi standar bagi pemikiran filosofis dan teologis selama 

berabad-abad. Kontribusi paling fundamentalnya adalah distingsi antara "esensi" 

(mahiyyah) dan "eksistensi" (wujud). Melalui argumen Wajib al-Wujud (Wujud yang 

Niscaya), Ibnu Sina membuktikan keberadaan Tuhan secara rasional murni. Ia berargumen 

bahwa segala sesuatu di alam semesta ini bersifat mumkin al-wujud (mungkin ada), 

sehingga membutuhkan satu penyebab pertama yang sifatnya niscaya dan tidak 

memerlukan penyebab lain, yaitu Allah 14. 

Ibnu Sina juga mengembangkan teori tentang jiwa dan kenabian yang sangat 

berpengaruh. Ia menjelaskan bahwa wahyu yang diterima oleh para Nabi bukan hanya 

masalah iman, melainkan sebuah proses intelektual di mana jiwa suci sang Nabi mampu 

menangkap informasi dari Akal Kesepuluh tanpa perlu melalui proses belajar yang panjang 
15. Dengan kata lain, Ibnu Sina berhasil membuktikan bahwa fenomena kenabian adalah 

sesuatu yang rasional dan dapat dijelaskan secara filosofis. Hal ini memberikan kedudukan 

yang sangat terhormat bagi akal dalam struktur keagamaan Islam. 

Sintesis yang dilakukan oleh Al-Farabi dan Ibnu Sina tidak hanya berdampak di 

Timur, tetapi juga menjadi fondasi bagi kebangkitan intelektual di Eropa. Karya-karya 

mereka diterjemahkan ke dalam bahasa Latin dan menjadi rujukan utama bagi tokoh-tokoh 

besar Kristen seperti Thomas Aquinas dalam usahanya menyelaraskan iman dan rasio. Di 

dunia Islam sendiri, sistem pemikiran Ibnu Sina menjadi sangat dominan sehingga hampir 

seluruh diskursus teologi (Kalam) setelahnya, termasuk yang dilakukan oleh lawan-lawan 

filsafat seperti Al-Ghazali, harus menggunakan perangkat logika dan terminologi yang 

telah dibakukan oleh Ibnu Sina 16. 

Masa keemasan ini membuktikan bahwa Islam mampu melahirkan sistem filsafat 

 
12 Basori, Adelia Yusnita, And Reonaldi, “Pemikiran Pendidikan Islam Klasik : Al-Farabi, Al-Ghazali, Dan 

Ibn Sina,” Jurnal Media Akademik (Jma) 3, No. 6 (June 2025), Https://Doi.Org/10.62281/V3i6.2189. 
13  Abd Karim, “Teori Emanasi (Studi Komparatif Al-Farabi Dan Ibnu Sina)” (Bachelorthesis, 2020), 

Https://Repository.Uinjkt.Ac.Id/Dspace/Handle/123456789/52513. 
14 Sofi Inayatur Robbainah, Fatimatul Munawaroh, And Ainur Rofiq, “Filsafat Islam Dan Ilmu Pengetahuan: 

Perjalanan Sejarah Dan Pengaruhnya Dalam Peradaban Global,” Almustofa: Journal Of Islamic 

Studies And Research 2, No. 2 (December 2025): 471–86. 
15 Robbainah, Munawaroh, And Rofiq, “Filsafat Islam Dan Ilmu Pengetahuan.” 
16 Nur Fadhilah Rusli And Indo Santalia, “The Integration Of Al-Farabi’s And Ibn Sina’s Philosophical 

Thought In Strengthening Islamic Literacy Culture,” Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial 3, 

No. 4 (November 2025): 163–67, Https://Doi.Org/10.5281/Zenodo.17567983. 



 

452 
 

yang tidak hanya abstrak, tetapi juga relevan dalam menjelaskan tatanan sosial, moral, dan 

ketuhanan. Melalui Al-Farabi dan Ibnu Sina, filsafat Islam mencapai identitasnya yang 

paling kokoh, di mana rasionalitas Yunani tidak lagi terasa asing, melainkan telah 

sepenuhnya "diislamkan" dan diintegrasikan ke dalam jantung peradaban Muslim. 

C. Fase Kritik dan Pembelaan: Al-Ghazali vs Ibnu Rusyd 

Perjalanan filsafat Islam mengalami guncangan intelektual yang hebat pada abad ke-

11 hingga ke-12 Masehi. Setelah periode kejayaan yang dipelopori oleh Ibnu Sina, arus 

pemikiran filsafat mulai mendapat tantangan serius dari kalangan teolog. Titik balik paling 

krusial dalam fase ini adalah kemunculan Imam Al-Ghazali (1058–1111 M), seorang 

otoritas besar dalam hukum dan teologi Islam. Melalui bukunya yang sangat berpengaruh, 

Tahafut al-Falasifah (Kerancuan Para Filsuf), Al-Ghazali meluncurkan kritik sistematis 

yang bertujuan untuk meruntuhkan klaim-klaim metafisika para filsuf peripatetik, 

khususnya Al-Farabi dan Ibnu Sina 17. 

Al-Ghazali tidak menyerang filsafat secara keseluruhan; ia tetap menerima logika 

dan matematika sebagai ilmu yang netral dan bermanfaat. Namun, ia menyerang dua puluh 

persoalan metafisika yang menurutnya tidak dapat dibuktikan secara rasional oleh para 

filsuf sendiri. Dari dua puluh poin tersebut, Al-Ghazali menetapkan tiga poin utama yang 

dianggapnya telah jatuh pada tingkat kekufuran (kufr): pertama, doktrin keazalian alam 

(bahwa alam semesta abadi tanpa permulaan waktu); kedua, pandangan bahwa Tuhan 

hanya mengetahui hal-hal universal dan tidak mengetahui hal-hal partikular; serta ketiga, 

pengingkaran terhadap kebangkitan jasmani di akhirat. Kritik ini sangat mengguncang 

karena Al-Ghazali menggunakan instrumen logika yang sama dengan yang digunakan para 

filsuf untuk meruntuhkan argumen mereka 18. 

Kritik Al-Ghazali sering kali dianggap sebagai penyebab "kematian" filsafat di dunia 

Islam bagian Timur. Namun, dari perspektif sejarah pemikiran, serangan ini justru memicu 

dialektika intelektual yang luar biasa. Beberapa dekade kemudian, di ujung Barat dunia 

Islam (Andalusia), muncul seorang pemikir besar bernama Ibnu Rusyd (1126–1198 M), 

yang dikenal di Barat sebagai Averroes. Ia menulis Tahafut al-Tahafut (Kerancuan dalam 

Kerancuan) sebagai jawaban langsung terhadap Al-Ghazali. Ibnu Rusyd berusaha 

memulihkan reputasi filsafat dengan argumen bahwa Al-Ghazali telah salah memahami 

maksud sebenarnya dari para filsuf 19. 

Bagi Ibnu Rusyd, filsafat dan agama (wahyu) tidak mungkin bertentangan karena 

keduanya adalah "dua saudara sepersusuan" yang mencari kebenaran yang sama. Dalam 

karyanya yang lain, Fashl al-Maqal, ia menegaskan bahwa Al-Qur'an justru 

memerintahkan manusia untuk berfikir dan melakukan observasi terhadap alam semesta, 

yang merupakan esensi dari berfilsafat. Jika terjadi pertentangan antara teks agama dan 

hasil penalaran akal, maka teks tersebut harus diinterpretasikan secara metaforis (ta'wil). 

Ibnu Rusyd percaya bahwa kebenaran filosofis bersifat demonstratif (burhani), yang 

merupakan tingkat pengetahuan tertinggi bagi manusia 20. 

 
17 Farkhan Fuady And Abd Chair, “Kontestasi Ortodoksi Dan Filsafat: Studi Pemikiran Al-Ghazali Dan Ibnu 

Rusyd,” Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran Dan Kebudayaan 17, No. 2 (December 

2023): 179–90, Https://Doi.Org/10.35316/Lisanalhal.V17i2.179-190. 
18 Aulia Rahman, “Jidal Ilmiah : Debat Al-Ghazali Dan Ibnu Rusyd Tentang Filsafat,” Bidayah: Studi Ilmu-

Ilmu Keislaman 15, No. 1 (July 2024): 85–95, Https://Doi.Org/10.47498/Bidayah.V15i1.2681. 
19 Muhammad Zaky Dhiyaul Haq Et Al., “Menelusuri Jejak Pemikiran Al-Ghazali: Dari Kritik Filsafat 

Hingga Sintesis Ilmu Dan Spiritualitas,” Al Iman: Jurnal Keislaman Dan Kemasyarakatan 9, No. 2 

(September 2025): 822–54. 
20 Muhammad Frans Yudhisti And Slamet Maryadi, “Pemikiran Dalam Islam: Perkembangan Pemikiran, 

Teologi, Filsafat, Dan Tasawuf (Islamic Thought: The Development Of Theology, Philosophy, And 



 

453 
 

Meskipun di dunia Islam Timur pengaruh Al-Ghazali lebih dominan dan 

menyebabkan filsafat melebur ke dalam ilmu kalam dan tasawuf, pembelaan Ibnu Rusyd 

memiliki dampak yang sangat besar di Eropa. Pemikiran Ibnu Rusyd menjadi motor 

penggerak bagi bangkitnya rasionalisme di Barat (Averroisme) yang kemudian memicu 

Renaisans. Di sisi lain, perdebatan ini menunjukkan bahwa tradisi intelektual Islam 

sangatlah dinamis. Kritik Al-Ghazali memaksa para filsuf berikutnya untuk lebih berhati-

hati dan tajam dalam berargumen, sementara pembelaan Ibnu Rusyd memastikan bahwa 

pintu rasionalitas dalam Islam tidak pernah benar-benar tertutup. Fase ini adalah bukti 

bahwa dialektika antara akal dan iman adalah motor utama perkembangan intelektual 

dalam peradaban Islam. 

D. Transformasi ke Corak Iluminasi dan Hikmah Muta’aliyah 

Setelah melewati fase kritik tajam dari Al-Ghazali dan pembelaan rasional dari Ibnu 

Rusyd, filsafat Islam tidak berhenti berkembang. Ia justru mengalami transformasi radikal 

yang mengubah wajah intelektual Islam dari corak yang murni rasional-peripatetik 

(berbasis logika Aristoteles) menjadi lebih intuitif, mistis, dan sintetis. Fase ini ditandai 

dengan lahirnya dua mazhab besar yang mendefinisikan ulang hubungan antara akal dan 

penyingkapan batin (kashf), yaitu mazhab Isyraqiyyah (Iluminasi) dan Hikmah 

Muta’aliyah (Teosofi Transenden) 21. 

Transformasi ini dipelopori oleh Suhrawardi Al-Maqtul (1154–1191 M). Ia merasa 

bahwa filsafat peripatetik yang terlalu mengandalkan silogisme logika memiliki 

keterbatasan dalam menjangkau hakikat kebenaran yang paling dalam. Suhrawardi 

memperkenalkan filsafat Isyraq atau Iluminasi, yang menggunakan simbol "Cahaya" 

sebagai metafora utama untuk eksistensi dan pengetahuan. Menurutnya, pengetahuan sejati 

bukan hanya hasil dari penalaran diskursif (bahstiyyah), melainkan hasil dari penyinaran 

langsung dari Tuhan ke dalam jiwa yang telah suci. Dalam sistem ini, filsafat tidak lagi 

berdiri terpisah dari tasawuf; seorang filsuf sejati adalah ia yang memiliki ketajaman rasio 

sekaligus kedalaman pengalaman spiritual. 

Puncak dari transformasi filsafat Islam terjadi di Persia pada abad ke-17 melalui 

pemikiran Muhammad bin Ibrahim Yahya Qiwami, yang lebih dikenal sebagai Mulla 

Sadra (1571–1640 M). Mulla Sadra melakukan sebuah sintesis mahabesar yang belum 

pernah dilakukan sebelumnya. Ia menyatukan empat aliran besar dalam Islam: filsafat 

peripatetik (Ibnu Sina), filsafat iluminasi (Suhrawardi), teologi kalam, dan gnosis/tasawuf 

filosofis (Ibnu Arabi). Sistem ini ia namakan Al-Hikmah al-Muta’aliyah atau Teosofi 

Transenden 22. 

Kontribusi paling revolusioner dari Mulla Sadra adalah konsep Ashalah al-Wujud 

(Prinsip Keutamaan Eksistensi). Berbeda dengan para pendahulunya yang menganggap 

"esensi" sebagai yang utama, Sadra menegaskan bahwa satu-satunya kenyataan yang riil 

adalah "eksistensi". Ia juga memperkenalkan teori Al-Harakah al-Jauhariyyah (Gerak 

Substansial), yang menyatakan bahwa alam semesta ini tidak statis, melainkan terus-

menerus bergerak dan berevolusi secara substansial menuju kesempurnaan di hadapan 

Tuhan. Dengan teori ini, Mulla Sadra berhasil menjelaskan masalah kebangkitan jasmani 

dan hubungan antara yang kekal (Tuhan) dengan yang berubah (alam) secara lebih 

 
Mysticism Or Sufism),” Tashdiq: Jurnal Kajian Agama Dan Dakwah 17, No. 4 (December 2025): 

1241–50. 
21 Dr H. Fathul Mufid M.S.I And Dr H. Subaidi M.Pd, Madzhab Kedua Filsafat Islam: Teosofi Iluminasi 

(Hikmah Al-Isyroq) Suhrawardi Al-Maqtul (Goresan Pena, 2021). 
22 Hasanuddin Hasanuddin, Pendidikan Menurut Filsafat Mulla Shadra (Sejarah Tokoh, Pemikiran Dan 

Aliran), January 2023, Http://Repository.Uinsi.Ac.Id/Handle/123456789/3732. 



 

454 
 

memuaskan secara filosofis 23. 

Fase ini menandai kematangan puncak filsafat Islam sebagai sebuah disiplin yang 

holistik. Filsafat tidak lagi dianggap sebagai "barang asing" dari Yunani, melainkan telah 

menjadi "Hikmah" yang sepenuhnya berakar pada spiritualitas Islam. Tradisi yang 

dibangun oleh Mulla Sadra terus hidup dan diajarkan di pusat-pusat pendidikan Islam di 

Iran dan wilayah lainnya hingga hari ini. Transformasi ini membuktikan bahwa filsafat 

Islam memiliki daya tahan yang luar biasa karena ia mampu berevolusi melampaui logika 

formal menuju sebuah pemahaman semesta yang menyatukan antara kecerdasan otak dan 

kejernihan hati. Melalui fase ini, filsafat Islam memberikan kontribusi unik bagi khazanah 

pemikiran dunia tentang bagaimana manusia bisa mencapai pengetahuan tertinggi melalui 

integrasi akal, intuisi, dan wahyu. 

E. Relevansi Filsafat Islam di Era Kontemporer 

Memasuki abad modern dan kontemporer, filsafat Islam menghadapi tantangan yang 

jauh berbeda dibandingkan masa klasik. Dominasi paradigma positivisme, materialisme, 

dan sekularisme yang dibawa oleh kolonialisme Barat sempat memojokkan posisi filsafat 

Islam ke ruang-ruang tradisional yang dianggap tidak relevan dengan kemajuan zaman. 

Namun, dalam beberapa dekade terakhir, terjadi kebangkitan kembali (renaissance) 

pemikiran filosofis Muslim yang mencoba mereaktualisasikan warisan masa lalu untuk 

menjawab persoalan masa kini. Filsafat Islam kontemporer tidak lagi sekadar mengulang 

perdebatan tentang metafisika abstrak, melainkan bertransformasi menjadi instrumen kritis 

untuk melakukan dekonstruksi terhadap krisis kemanusiaan modern. 

Salah satu relevansi utama filsafat Islam saat ini terletak pada tawaran epistemologi 

yang terintegrasi. Di tengah fragmentasi ilmu pengetahuan modern yang memisahkan 

antara sains, etika, dan agama, filsafat Islam menawarkan visi Tauhid—sebuah kesatuan 

pengetahuan. Tokoh-tokoh seperti Syed Muhammad Naquib al-Attas dan Ismail Raji al-

Faruqi memperkenalkan gagasan Islamisasi ilmu pengetahuan. Mereka berargumen bahwa 

krisis dunia modern berakar pada "kehilangan adab" dan sekularisasi ilmu yang membuang 

dimensi ketuhanan. Dengan merujuk kembali pada konsep Hikmah, filsafat Islam 

kontemporer mencoba membangun kembali sains yang tidak hanya cerdas secara 

intelektual, tetapi juga berlandaskan nilai-nilai spiritual dan moral. 

Selain itu, filsafat Islam memiliki relevansi kuat dalam menjawab krisis ekologi 

global. Seyyed Hossein Nasr, salah satu filsuf Muslim paling berpengaruh saat ini, secara 

konsisten mengkritik modernitas yang memandang alam hanya sebagai objek eksploitasi. 

Melalui perspektif filsafat Isyraqiyyah dan kearifan tradisional, Nasr menawarkan konsep 

"Manusia Suci" (Sacred Man) yang melihat alam sebagai tanda-tanda (ayat) Tuhan. Dalam 

konteks ini, filsafat Islam menyediakan landasan teoretis bagi etika lingkungan yang 

mendalam, di mana menjaga alam semesta dipandang sebagai bagian dari tanggung jawab 

spiritual manusia sebagai khalifah di bumi. 

Di ranah politik dan sosial, filsafat Islam kontemporer berperan dalam merumuskan 

konsep demokrasi, hak asasi manusia, dan keadilan sosial yang berbasis pada nilai-nilai 

lokal dan universal. Pemikir seperti Muhammad Iqbal menggagas konsep "Ijtihad" sebagai 

motor penggerak perubahan sosial yang dinamis. Iqbal menekankan bahwa filsafat Islam 

harus bersifat aktif dan kreatif, bukan sekadar pelarian mistis. Sementara itu, pemikir 

seperti Fazlur Rahman dan Arkoun menggunakan pendekatan hermeneutika filosofis untuk 

menafsirkan kembali teks agama agar tetap relevan dengan konteks hak-hak sipil dan 

pluralitas masyarakat modern tanpa kehilangan jati diri keislamannya. 

 
23 Nano Warno, “Metode Demonstrasi (Burhan) Dalam Filsafat Islam,” Rausyan Fikr: Jurnal Ilmu Studi 

Ushuluddin Dan Filsafat 17, No. 2 (2021): 297–330, Https://Doi.Org/10.24239/Rsy.V17i2.788. 



 

455 
 

Terakhir, filsafat Islam menawarkan solusi bagi krisis eksistensial manusia modern. 

Di tengah gaya hidup yang hampa dan materialistik, konsep-konsep tentang jiwa (nafs) 

dan perjalanan spiritual dari Ibnu Sina hingga Mulla Sadra memberikan peta jalan bagi 

kesehatan mental dan ketenangan batin. Filsafat Islam mengajarkan bahwa kemajuan 

materi tanpa perkembangan ruhani hanya akan membawa pada alienasi diri. 

Simpulannya, relevansi filsafat Islam di era kontemporer bukan terletak pada upaya 

kembali ke masa lalu secara buta, melainkan pada kemampuannya untuk menyediakan 

kerangka berpikir yang menyeimbangkan antara akal dan wahyu, sains dan etika, serta 

materi dan spiritual. Dengan demikian, filsafat Islam tetap menjadi tradisi yang hidup 

(living tradition) yang mampu berdialog dengan tantangan global serta memberikan 

kontribusi signifikan bagi peradaban dunia di masa depan. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan penelusuran historis dan filosofis yang telah dipaparkan, dapat 

disimpulkan bahwa filsafat Islam bukanlah sekadar replika dari pemikiran Yunani, 

melainkan sebuah tradisi intelektual mandiri yang terus berevolusi melalui dialektika yang 

dinamis. Dimulai dari era rintisan Al-Kindi yang membuka pintu rasionalitas, filsafat Islam 

mencapai kematangan sistemiknya melalui sintesis Al-Farabi dan Ibnu Sina. Meskipun 

sempat mengalami guncangan akibat kritik tajam Al-Ghazali, hal tersebut justru menjadi 

katalisator bagi lahirnya pembelaan rasional Ibnu Rusyd di Barat dan transformasi menuju 

corak iluminatif-transenden di Timur yang dipelopori oleh Suhrawardi dan Mulla Sadra. 

Transformasi dari corak peripatetik menuju Hikmah Muta’aliyah menunjukkan 

bahwa filsafat Islam memiliki kemampuan luar biasa untuk mengintegrasikan akal, intuisi, 

dan wahyu dalam satu kesatuan epistemologi. Di era kontemporer, relevansi filsafat Islam 

semakin menguat sebagai instrumen kritis untuk menjawab krisis spiritual, etika 

lingkungan, dan fragmentasi ilmu pengetahuan modern. Akhirnya, penelitian ini 

menegaskan bahwa filsafat Islam adalah "tradisi yang hidup" (living tradition). Ia tetap 

menjadi jembatan esensial yang menghubungkan kebutuhan rasional manusia dengan 

kedalaman makna ketuhanan, menjadikannya khazanah yang tetap relevan bagi peradaban 

global di masa depan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Abdul Munip, -. Penerjemahan Teks Berbahasa Arab Dan Dinamika Studi Islam Di Indonesia. 

Yogyakarta: Uin Sunan Kalijaga Bekerja Sama Dengan Kurnia Kalam Semesta, 2020. 

Https://Digilib.Uin-Suka.Ac.Id/Id/Eprint/41018/. 

Anwar, Ach Syafiul, And Yusuf Hanafi. Perkembangan Pemikiran Filsafat Islam | Jiip - Jurnal 

Ilmiah Ilmu Pendidikan. N.D. Accessed January 20, 2026. 

Http://Jiip.Stkipyapisdompu.Ac.Id/Jiip/Index.Php/Jiip/Article/View/6813. 

Basori, Adelia Yusnita, And Reonaldi. “Pemikiran Pendidikan Islam Klasik : Al-Farabi, Al-

Ghazali, Dan Ibn Sina.” Jurnal Media Akademik (Jma) 3, No. 6 (June 2025). 

Https://Doi.Org/10.62281/V3i6.2189. 

Fuady, Farkhan, And Abd Chair. “Kontestasi Ortodoksi Dan Filsafat: Studi Pemikiran Al-Ghazali 

Dan Ibnu Rusyd.” Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran Dan Kebudayaan 17, No. 

2 (December 2023): 179–90. Https://Doi.Org/10.35316/Lisanalhal.V17i2.179-190. 

Haq, Muhammad Zaky Dhiyaul, Brenda, Najwa Azahra, And Muhamad Parhan. “Menelusuri Jejak 

Pemikiran Al-Ghazali: Dari Kritik Filsafat Hingga Sintesis Ilmu Dan Spiritualitas.” Al Iman: 

Jurnal Keislaman Dan Kemasyarakatan 9, No. 2 (September 2025): 822–54. 

Hasanuddin, Hasanuddin. Pendidikan Menurut Filsafat Mulla Shadra (Sejarah Tokoh, Pemikiran 

Dan Aliran). January 2023. Http://Repository.Uinsi.Ac.Id/Handle/123456789/3732. 

Hidayat, Fahri. Pengembangan Kurikulum Sejarah Kebudayaan Islam Dengan Pendekatan Total 

History: Urgensi, Relevansi, Dan Aktualisasi. Cv Jejak (Jejak Publisher), 2020. 



 

456 
 

Karim, Abd. “Teori Emanasi (Studi Komparatif Al-Farabi Dan Ibnu Sina).” Bachelorthesis, 2020. 

Https://Repository.Uinjkt.Ac.Id/Dspace/Handle/123456789/52513. 

Khaeruddin, Khaeruddin. “Kontribusi Al-Kindi Dalam Peradaban Islam Dan Dunia (809 – 861 

M).” Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan 9, No. 1 (June 2025): 420–32. 

Https://Doi.Org/10.52266/Tadjid.V9i1.3465. 

Khan, Ali Mahdi. Dasar-Dasar Filsafat Islam: Pengantar Ke Gerbang Pemikiran. Nuansa Cendekia, 

2023. 

Kusumastuti, Sri Yani, Loso Judijanto, H. Mohamad Subroto Alirejo, Mutoharoh Mutoharoh, 

Umalihayati Umalihayati, Kristian Chandra, And Erlin Ifadah. Metode Penelitian Kualitatif 

Dan Kuantitatif: Teori Dan Aplikasinya. Pt. Sonpedia Publishing Indonesia, 2026. 

Lesmana, Alyyatul Nisa Ragil, Fazira Putri Natasya, And Risma Abidah Nasution. “Perkembangan 

Filsafat Ilmu Dan Relevansinya Terhadap Filsafat Islam.” Journal Sains Student Research 3, 

No. 1 (2025): 387–99. Https://Doi.Org/10.61722/Jssr.V3i1.3522. 

M.S.I, Dr H. Fathul Mufid, And Dr H. Subaidi M.Pd. Madzhab Kedua Filsafat Islam: Teosofi 

Iluminasi (Hikmah Al-Isyroq) Suhrawardi Al-Maqtul. Goresan Pena, 2021. 

Maliki, Ahmad Maliki. “Menggagas Epistemologi Dalam Filsafat Islam.” At-Thariq: Jurnal Studi 

Islam Dan Budaya 1, No. 02 (August 2021): 29–46. 

Markhamah, Main Sufanti, Laili Etika Rahmawati, Khabib Sholeh, Asyiyah Kuwing, Indah 

Prihatin, And Dian Lukiana. Pemetaan Dan Pemanfaatan Teks Terjemahan Al-Qur’an 

Sebagai Materi Ajar. Muhammadiyah University Press, N.D. 

Puryanto, Budi, And Muhamad Nafik Hadi Riyandono. Renaisans Islam - Pemikiran Dr. 

Muhammad Najib. Airlangga University Press, 2025. 

Rahman, Aulia. “Jidal Ilmiah : Debat Al-Ghazali Dan Ibnu Rusyd Tentang Filsafat.” Bidayah: 

Studi Ilmu-Ilmu Keislaman 15, No. 1 (July 2024): 85–95. 

Https://Doi.Org/10.47498/Bidayah.V15i1.2681. 

Robbainah, Sofi Inayatur, Fatimatul Munawaroh, And Ainur Rofiq. “Filsafat Islam Dan Ilmu 

Pengetahuan: Perjalanan Sejarah Dan Pengaruhnya Dalam Peradaban Global.” Almustofa: 

Journal Of Islamic Studies And Research 2, No. 2 (December 2025): 471–86. 

Rusli, Nur Fadhilah, And Indo Santalia. “The Integration Of Al-Farabi’s And Ibn Sina’s 

Philosophical Thought In Strengthening Islamic Literacy Culture.” Socius: Jurnal Penelitian 

Ilmu-Ilmu Sosial 3, No. 4 (November 2025): 163–67. 

Https://Doi.Org/10.5281/Zenodo.17567983. 

Sahidi, Sahidi. “Peran Kepustakaan Dan Perpustakaan Dalam Membangun Peradaban Islam 

(Sebuah Tinjauan Historis Peradaban Perpustakaan Islam).” Iqra`: Jurnal Perpustakaan Dan 

Informasi 14, No. 2 (October 2020): 146–69. Https://Doi.Org/10.30829/Iqra.V14i2.8205. 

Wahyuningsih, Sri. “Sejarah Perkembangan Filsafat Islam.” Jurnal Mubtadiin 7, No. 01 (June 

2021): 82–99. 

Warno, Nano. “Metode Demonstrasi (Burhan) Dalam Filsafat Islam.” Rausyan Fikr: Jurnal Ilmu 

Studi Ushuluddin Dan Filsafat 17, No. 2 (2021): 297–330. 

Https://Doi.Org/10.24239/Rsy.V17i2.788. 

Yudhisti, Muhammad Frans, And Slamet Maryadi. “Pemikiran Dalam Islam: Perkembangan 

Pemikiran, Teologi, Filsafat, Dan Tasawuf (Islamic Thought: The Development Of 

Theology, Philosophy, And Mysticism Or Sufism).” Tashdiq: Jurnal Kajian Agama Dan 

Dakwah 17, No. 4 (December 2025): 1241–50. 

 


