
Jurnal Kajian Ilmiah Interdisiplinier 
Vol 10 No. 1 Januari 2026 

eISSN: 2118-7303 
 

506 
 

PERUBAHAN SOSIAL DAN PERUBAHAN HUKUM ISLAM 

DENGAN ILLAT HUKUM 
 

Nur Asiah Galingging1, Arbanur Rasyid2  

asiahgaling04@gmail.com1, rasyidarbanur@gmail.com2  

UIN Syahada 

 
ABSTRAK 

Hukum Islam memiliki karakteristik unik yang memadukan dimensi ketetapan (tsabat) dan 

fleksibilitas (tathawwur). Penelitian ini bertujuan untuk membedah mekanisme perubahan hukum 

Islam dalam merespons dinamika perubahan sosial melalui instrumen illat hukum (ratio legis). 

Masalah utama yang dikaji adalah bagaimana pergeseran struktur sosial, budaya, dan teknologi 

mempengaruhi keberlakuan suatu hukum yang bersifat zanni. Metode yang digunakan dalam 

penelitian ini adalah deskriptif-analitis dengan pendekatan ushul fiqh dan sosiologi hukum. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa perubahan sosial merupakan keniscayaan yang menuntut hukum 

Islam untuk senantiasa adaptif demi menjaga kemaslahatan umat. Secara epistemologis, perubahan 

hukum terjadi melalui identifikasi illat yang menjadi landasan penetapan hukum tersebut. 

Berdasarkan kaidah ushuliyah, "al-hukmu yaduuru ma’a illatihi wujudan wa ‘adaman", keberadaan 

suatu hukum sangat bergantung pada ada atau tidaknya illat. Ketika perubahan sosial menyebabkan 

illat lama tidak lagi relevan atau hilang, maka hukum yang menyertainya pun dapat berubah, 

beralih, atau diperbarui melalui mekanisme ijtihad. Penelitian ini menyimpulkan bahwa illat 

hukum berfungsi sebagai variabel dinamis yang menjembatani teks wahyu dengan realitas 

sosiologis. Transformasi hukum Islam yang dipicu oleh perubahan illat bukanlah bentuk 

pengabaian terhadap syariat, melainkan upaya kontekstualisasi untuk mencapai Maqasid al-

Shari’ah (tujuan syariat). Reorientasi hukum ini memastikan bahwa Islam tetap berperan sebagai 

rahmatan lil ‘alamin yang mampu menjawab tantangan zaman tanpa kehilangan jati diri 

spiritualnya. 

Kata Kunci: Perubahan Sosial, Hukum Islam, Illat Hukum, Ijtihad, Maqasid Al-Shari’ah. 

 

ABSTRACT 

Islamic law possesses a unique characteristic that integrates the dimensions of constancy (thabat) 

and flexibility (tathawwur). This research aims to dissect the mechanism of legal change within 

Islamic jurisprudence in response to the dynamics of social change through the instrument of illat 

(ratio legis). The primary issue examined is how shifts in social structures, culture, and technology 

influence the applicability of zanni (probabilistic) laws. The method employed in this study is 

descriptive-analytical, utilizing both an ushul fiqh (principles of Islamic jurisprudence) and a 

sociology of law approach. The results indicate that social change is an inevitability that demands 

Islamic law to remain adaptive to safeguard the public interest (maslahah). Epistemologically, 

legal transformation occurs through the identification of the illat that serves as the basis for a legal 

ruling. Based on the legal maxim, "al-hukmu yaduuru ma’a illatihi wujudan wa ‘adaman" (a law 

circulates with its ratio legis in its existence and its absence), the validity of a law is highly 

dependent on the presence or absence of its illat. When social changes cause the previous illat to 

become irrelevant or disappear, the accompanying law may change, shift, or be renewed through 

the mechanism of ijtihad (independent legal reasoning). This study concludes that illat serves as a 

dynamic variable bridging revealed texts with sociological reality. The transformation of Islamic 

law triggered by changes in illat is not a form of neglecting Sharia, but rather an effort of 

contextualization to achieve Maqasid al-Shari’ah (the objectives of Sharia). This legal 

reorientation ensures that Islam continues to function as rahmatan lil ‘alamin (a mercy to all 

worlds), capable of addressing contemporary challenges without losing its spiritual identity. 

Keywords: Social Change, Islamic Law, Illat Al-Hukm, Ijtihad, Maqasid Al-Shari’ah. 

 

 

 

mailto:ecynarta@gmail.com1
mailto:timbul.hamonangan@uki.ac.id2


507 

PENDAHULUAN 

Hukum Islam merupakan sistem hukum yang bersumber dari wahyu ilahi dan 

ditujukan untuk mengatur kehidupan manusia secara menyeluruh, baik dalam dimensi 

individual maupun sosial. Sebagai hukum yang berakar pada nilai-nilai transendental, 

hukum Islam memiliki otoritas normatif yang kuat dan bersifat mengikat bagi 

pemeluknya. 1  Namun demikian, hukum Islam juga hadir dalam realitas sosial yang 

senantiasa mengalami perubahan dan perkembangan seiring dengan dinamika zaman. 

Perubahan dalam struktur sosial, budaya, ekonomi, serta kemajuan ilmu pengetahuan dan 

teknologi menimbulkan berbagai persoalan hukum baru yang menuntut respons dan 

penyesuaian dari hukum Islam agar tetap relevan dan fungsional dalam kehidupan 

masyarakat. 

Dalam konteks tersebut, hukum Islam tidak dapat dipahami sebagai sistem hukum 

yang sepenuhnya statis dan tertutup terhadap perubahan. Sejarah perkembangan hukum 

Islam menunjukkan adanya dinamika pemikiran dan praktik hukum yang terus 

berkembang sesuai dengan kebutuhan masyarakat pada masanya. 2  Para ulama sejak 

periode klasik telah merumuskan berbagai metode ijtihad sebagai upaya untuk menggali 

hukum dari sumber-sumbernya dengan mempertimbangkan kondisi sosial yang 

melingkupinya. Hal ini menunjukkan bahwa fleksibilitas merupakan bagian inheren dari 

karakter hukum Islam, khususnya dalam wilayah hukum yang bersifat ijtihadi dan zanni. 

Salah satu konsep penting yang berperan dalam menjelaskan mekanisme perubahan 

hukum Islam adalah illat hukum (ratio legis). Illat dipahami sebagai alasan rasional atau 

sifat tertentu yang menjadi dasar penetapan suatu hukum. Melalui identifikasi illat, hukum 

Islam tidak hanya dipahami secara tekstual, tetapi juga secara substansial dan kontekstual.3 

Konsep ini memungkinkan hukum Islam untuk merespons perubahan sosial dengan tetap 

berpegang pada prinsip-prinsip syariat. Kaidah ushuliyah “al-hukmu yaduuru ma‘a illatihi 

wujudan wa ‘adaman” menegaskan bahwa keberlakuan suatu hukum sangat bergantung 

pada ada atau tidaknya illat yang melandasinya, sehingga perubahan kondisi sosial yang 

memengaruhi illat dapat berimplikasi pada perubahan hukum. 

Perubahan sosial yang semakin kompleks pada era modern, seperti globalisasi, 

digitalisasi, dan transformasi budaya, menghadirkan tantangan baru bagi penerapan hukum 

Islam. Persoalan-persoalan kontemporer yang tidak secara eksplisit ditemukan dalam teks 

klasik menuntut adanya pendekatan hukum yang lebih kontekstual dan berorientasi pada 

kemaslahatan.4 Dalam situasi ini, pemahaman terhadap illat hukum menjadi sangat penting 

sebagai instrumen metodologis untuk menjembatani teks wahyu dengan realitas sosial. 

Tanpa pendekatan yang tepat, hukum Islam berpotensi dipersepsikan sebagai hukum yang 

kaku dan kurang responsif terhadap kebutuhan masyarakat modern. 

Oleh karena itu, kajian mengenai perubahan sosial dan perubahan hukum Islam 

dengan illat hukum sebagai instrumen analisis menjadi relevan dan penting untuk 

dilakukan. Penelitian ini berupaya mengkaji bagaimana perubahan sosial memengaruhi 

 
1 Dalilun Nafilin, “Perubahan Sosial Dalam Islam : Studi Pemikiran Para Tokoh,” Insight: Journal of Islamic 

Thought and Society 1, no. 1 (March 2025), hlm. 42. 
2  Sahlul Fuad, “Ahkam Al-Khams Dalam Dinamika Pemikiran Hukum Islam Dan Perubahan Sosial,” 

Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan 4, no. 1 (June 2020), hlm. 20, 

https://doi.org/10.52266/tadjid.v4i1.322. 
3 M. Indra Gunawan, “Ijtihad Dan Perubahan Sosial Pada Masyarakat Kontemporer,” Maqosid (Jurnal Studi 

Keislaman Dan Hukum Ekonomi Syariah) 9, no. 01 (October 2021), hlm. 23, 

https://doi.org/10.37216/maqosid.v9i01.492. 
4 Asrullah A, Achmad Musyahid, and Andi Muhammad Akmal, “Hukum Itu Beredar Pada ‘Illatnya,” Socius: 

Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial 3, no. 1 (July 2025), hlm. 32 

https://ojs.daarulhuda.or.id/index.php/Socius/article/view/1969. 



508 

keberlakuan hukum Islam yang bersifat zanni serta bagaimana illat hukum berperan dalam 

proses perubahan tersebut. Dengan menempatkan illat hukum dalam kerangka maqasid al-

shari‘ah, diharapkan penelitian ini dapat memberikan pemahaman yang komprehensif 

mengenai dinamika hukum Islam sebagai sistem hukum yang adaptif, kontekstual, dan 

tetap berorientasi pada tujuan syariat. 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan desain penelitian kualitatif dengan pendekatan yuridis-

normatif dan konseptual. Pendekatan yuridis-normatif digunakan untuk mengkaji 

ketentuan hukum Islam yang berkaitan dengan konsep ‘illat hukum serta prinsip-prinsip 

perubahan hukum Islam sebagaimana bersumber dari Al-Qur’an, hadis, ushul fikih, dan 

kaidah-kaidah fikih. Pendekatan ini bertujuan untuk memahami dasar normatif perubahan 

hukum Islam dalam merespons dinamika sosial.5 

Sementara itu, pendekatan konseptual digunakan untuk menganalisis hubungan 

antara perubahan sosial dan perubahan hukum Islam melalui perspektif ‘illat hukum 

sebagai rasionalitas dan alasan hukum (legal reasoning) yang mendasari penetapan 

maupun perubahan hukum Islam. Pendekatan ini menekankan pentingnya memahami ‘illat 

hukum sebagai instrumen fleksibilitas hukum Islam dalam menjawab perkembangan 

zaman. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Karakteristik Hukum Islam antara Tsabat dan Tathawwur 

Hukum Islam memiliki karakteristik unik yang membedakannya dari sistem hukum 

lainnya, yakni adanya keseimbangan antara unsur ketetapan (tsabat) dan unsur dinamika 

atau fleksibilitas (tathawwur). Karakter ini menunjukkan bahwa hukum Islam tidak 

bersifat kaku dan stagnan, tetapi juga tidak sepenuhnya relatif mengikuti perubahan 

zaman.6 Keseimbangan tersebut menjadi landasan penting yang memungkinkan hukum 

Islam tetap relevan dan aplikatif dalam berbagai konteks sosial, budaya, dan historis tanpa 

kehilangan nilai-nilai normatif yang menjadi esensi ajaran Islam. 

Dimensi tsabat dalam hukum Islam merujuk pada ketentuan-ketentuan yang bersifat 

tetap dan tidak dapat diubah karena bersumber dari dalil yang qath‘i, baik dari segi 

periwayatan (qath‘i al-wurud) maupun dari segi makna (qath‘i al-dilalah). Ketentuan ini 

umumnya mencakup aspek akidah, ibadah mahdhah, serta nilai-nilai dasar moral dan etika 

yang menjadi fondasi kehidupan umat Islam. Ketetapan hukum pada wilayah ini 

dimaksudkan untuk menjaga kemurnian syariat, memberikan kepastian hukum, dan 

mempertahankan identitas spiritual Islam.7 Oleh karena itu, perubahan sosial, budaya, 

maupun teknologi tidak memengaruhi substansi hukum pada ranah tsabat, karena 

ketentuannya bersifat universal dan lintas zaman. 

Di samping itu, hukum Islam juga memiliki dimensi tathawwur, yaitu sifat dinamis 

dan adaptif terhadap perubahan kondisi masyarakat. Dimensi ini terutama berlaku pada 

hukum-hukum yang bersifat zanni, baik dari segi dalil maupun penafsirannya, khususnya 

 
5 Zainuddin Ali, Metode Penelitian Hukum (Sinar Grafika, 2021), hlm. 105. 

6  Abdul Rivai Poli, Misbahuddin, and Kurniati, “Karakteristik Dan Pendekatan Aspek Sosial 

Hukum Islam, Fungsi, Tujuan Hukum Islam Serta Korelasinya Dengan Pembinaan Masyarakat,” Al-

Ubudiyah: Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam 5, no. 2 (July 2024), hlm. 8, 

https://doi.org/10.55623/au.v5i2.335. 
7 Ahmad Farhan Subhi, M. Hasbi Umar, and Ramlah, “DINAMIKA HUKUM ISLAM : (Studi 

Pemikiran Ahl Al-Hadis Dan Ahl Al-Ra’yi),” Jurnal Indragiri Penelitian Multidisiplin 3, no. 1 (January 

2023), hlm. 40, https://doi.org/10.58707/jipm.v3i1.411. 



509 

dalam bidang muamalah, sosial, ekonomi, dan kemasyarakatan. 8  Fleksibilitas ini 

memungkinkan hukum Islam untuk merespons perkembangan zaman melalui mekanisme 

ijtihad, seperti qiyas, istihsan, maslahah mursalah, serta pendekatan maqasid al-shari‘ah. 

Melalui instrumen-instrumen tersebut, hukum Islam dapat menyesuaikan diri dengan 

realitas sosial yang terus berubah tanpa harus keluar dari kerangka normatif syariat. 

Keterpaduan antara tsabat dan tathawwur mencerminkan keseimbangan antara 

stabilitas dan perubahan dalam hukum Islam. Ketetapan hukum berfungsi sebagai penjaga 

nilai dan prinsip dasar syariat, sementara fleksibilitasnya memungkinkan terwujudnya 

kemaslahatan umat dalam berbagai situasi.9 Dengan demikian, hukum Islam tidak dapat 

dipahami sebagai sistem hukum yang statis maupun sebagai hukum yang sepenuhnya 

mengikuti arus perubahan sosial. Sebaliknya, ia merupakan sistem hukum yang responsif, 

kontekstual, dan berorientasi pada tujuan syariat. 

Melalui karakter ini, hukum Islam mampu berperan sebagai pedoman normatif yang 

relevan sepanjang zaman. Dimensi tsabat memastikan kesinambungan nilai dan otoritas 

wahyu, sedangkan tathawwur menjadikan hukum Islam mampu menjawab tantangan 

modernitas dan dinamika sosial secara adil dan proporsional. 10  Dengan demikian, 

keseimbangan antara ketetapan dan fleksibilitas menjadi kekuatan utama hukum Islam 

dalam menjaga relevansi dan kemaslahatannya bagi kehidupan manusia. 

B. Peran Illat Hukum sebagai Instrumen Perubahan Hukum 

Illat hukum menempati posisi sentral dalam bangunan metodologi hukum Islam, 

khususnya dalam menjelaskan bagaimana suatu hukum dapat mengalami perubahan 

seiring dengan dinamika sosial. Secara terminologis, illat dipahami sebagai sifat atau 

alasan rasional yang menjadi dasar penetapan suatu hukum syar‘i. Keberadaan illat 

menunjukkan bahwa hukum Islam tidak hanya bertumpu pada teks secara literal, tetapi 

juga pada tujuan dan rasionalitas yang melatarbelakangi penetapan hukum tersebut.11 

Dengan demikian, illat hukum berfungsi sebagai instrumen metodologis yang 

memungkinkan hukum Islam bersifat adaptif tanpa kehilangan legitimasi normatifnya. 

Peran illat hukum sebagai instrumen perubahan hukum ditegaskan dalam kaidah 

ushuliyah “al-hukmu yaduuru ma‘a illatihi wujudan wa ‘adaman”, yang berarti bahwa 

suatu hukum berlaku seiring dengan keberadaan illat-nya dan tidak berlaku ketika illat 

tersebut hilang. Kaidah ini menunjukkan bahwa keberlakuan hukum syar‘i tidak bersifat 

absolut pada semua kondisi, melainkan bergantung pada terpenuhi atau tidaknya alasan 

hukum yang menjadi dasarnya.12 Oleh karena itu, ketika perubahan sosial, budaya, atau 

teknologi menyebabkan illat suatu hukum tidak lagi relevan, maka hukum tersebut dapat 

mengalami perubahan, penyesuaian, atau bahkan pembaruan melalui mekanisme ijtihad. 

Dalam konteks perubahan sosial, illat hukum berperan sebagai jembatan antara teks 

wahyu dan realitas masyarakat. Transformasi sosial sering kali melahirkan kondisi baru 

yang tidak sepenuhnya sama dengan konteks saat hukum ditetapkan. Melalui identifikasi 

 
8 Tanuri Tanuri, “Epistemologi Hukum Islam Dalam Hukum Positif Di Indonesia,” Al-Mashlahah Jurnal 

Hukum Islam dan Pranata Sosial 12, no. 01 (June 2024), hlm. 12, 

https://doi.org/10.30868/am.v12i01.5611. 
9  Fahrur Rozi, “Kontribusi Mui Terhadap Implementasi Dan Elaborasi Hukum Islam Di Indonesia,” 

Iqtisodina 6, no. 2 (December 2023), hlm. 26, https://doi.org/10.35127/iqtisodina.v6i2.7262. 
10 Edi Susanto and Triana Hermawati, “Konstruksi Pendidikan Islam Nusantara Berwawasan Multikultural 

Di STAI Brebes Jawa Tengah,” Amorti: Jurnal Studi Islam Interdisipliner, July 31, 2022, hlm. 46, 

https://doi.org/10.59944/amorti.v1i1.11. 
11 Nur Wahid, Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia : Teori dan Regulasi (wawasan Ilmu, 2022), hlm. 54. 
12 Muh Taib Hunsouw and Nurlaili Latukau, “Review Metodologi Fatwa Majelis Ulama Indonesia(Mui) : 

(Analisis Fatwa Tentang Hak Dan Kedudukan Perempuan),” Al-Muqaranah 2, no. 2 (March 2024), 

hlm. 27, https://doi.org/10.33477/am.v2i2.7739. 



510 

illat, para mujtahid dapat menilai apakah alasan hukum yang dahulu masih sesuai dengan 

kondisi saat ini. Apabila illat lama masih ditemukan, maka hukum tetap diberlakukan. 

Sebaliknya, jika illat tersebut telah berubah atau hilang, maka diperlukan perumusan 

hukum baru yang lebih sesuai dengan kebutuhan dan kemaslahatan masyarakat 

kontemporer.13 

Lebih jauh, peran illat hukum juga berkaitan erat dengan tujuan hukum Islam 

(maqasid al-shari‘ah). Identifikasi illat tidak hanya berorientasi pada sebab formal suatu 

hukum, tetapi juga pada tujuan substansial yang hendak dicapai, seperti perlindungan 

agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dengan menjadikan illat sebagai dasar perubahan 

hukum, hukum Islam tetap bergerak dalam koridor maqasid, sehingga perubahan yang 

terjadi tidak bersifat bebas nilai, melainkan terarah pada pencapaian kemaslahatan dan 

pencegahan mafsadat.14 

Dengan demikian, illat hukum berfungsi sebagai variabel dinamis dalam sistem 

hukum Islam. Perubahan hukum yang didasarkan pada perubahan illat bukanlah bentuk 

pengingkaran terhadap syariat, melainkan manifestasi dari elastisitas hukum Islam dalam 

merespons realitas sosial. Melalui peran illat hukum, hukum Islam mampu 

mempertahankan relevansi dan fungsinya sebagai pedoman hidup yang adil, kontekstual, 

dan berorientasi pada kemaslahatan umat sepanjang zaman. 

C. Mekanisme Ijtihad dalam Merespons Perubahan Illat 

Ijtihad merupakan instrumen utama dalam hukum Islam yang berfungsi untuk 

merespons dinamika perubahan sosial, khususnya ketika terjadi perubahan atau pergeseran 

illat hukum. Secara konseptual, ijtihad dipahami sebagai upaya sungguh-sungguh yang 

dilakukan oleh seorang mujtahid untuk menggali dan menetapkan hukum syar‘i dari 

sumber-sumbernya ketika tidak ditemukan ketentuan yang eksplisit dalam Al-Qur’an dan 

hadis. Dalam konteks perubahan illat, ijtihad menjadi mekanisme metodologis yang 

memungkinkan hukum Islam tetap relevan dan aplikatif tanpa keluar dari kerangka 

normatif syariat. 

Perubahan illat biasanya dipicu oleh transformasi sosial, budaya, ekonomi, maupun 

perkembangan teknologi yang melahirkan realitas baru dalam kehidupan masyarakat. 

Kondisi ini menuntut peninjauan ulang terhadap dasar rasional suatu hukum yang 

sebelumnya telah ditetapkan. Melalui ijtihad, para ulama melakukan identifikasi dan 

verifikasi terhadap illat hukum, baik dengan menilai keberlanjutan illat lama maupun 

dengan merumuskan illat baru yang lebih sesuai dengan konteks kekinian.15 Proses ini 

dilakukan secara sistematis dengan menggunakan perangkat ushul fiqh yang telah mapan, 

sehingga perubahan hukum tidak bersifat spekulatif atau subjektif. 

Mekanisme ijtihad dalam merespons perubahan illat dapat dilakukan melalui 

berbagai metode, seperti qiyas, istihsan, maslahah mursalah, dan pendekatan maqasid al-

shari‘ah. Qiyas digunakan ketika terdapat kesamaan illat antara kasus lama dan kasus baru, 

sedangkan istihsan dan maslahah mursalah digunakan untuk menghindari penerapan 

hukum yang secara formal sah tetapi berpotensi menimbulkan ketidakadilan atau 

kemudaratan. Pendekatan maqasid al-shari‘ah berperan penting dalam memastikan bahwa 

 
13 Sulis Tyaningsih and Yurna Yurna, “Hukum Islam Antara Idealisme Dan Realitas,” Jurnal Manajemen 

Dan Pendidikan Agama Islam 2, no. 2 (February 2024), hlm. 156, 

https://doi.org/10.61132/jmpai.v2i2.167. 
14 Mohammad Firmansyah, “Internalisasi Nilai-Nilai Wasaţiyyah Kitab Al-Khāśaiś Al-‘Āmmah Li Al-Islām 

Dalam Membentuk Karakter Moderat Di Pondok Pesantren Nurul Qarnain Jember,” Al Yazidiy Jurnal 

Sosial Humaniora Dan Pendidikan 4, no. 1 (July 2022), hlm. 40, https://doi.org/10.55606/ay.v4i1.22. 
15 Habibah Zulaiha et al., “Telaah Kritis Terhadap Peran Hilah Dan ‘Illah Dalam Merespons Dinamika 

Pembentukan Hukum Islam,” Kartika: Jurnal Studi Keislaman 5, no. 1 (May 2025), hlm. 158, 

https://doi.org/10.59240/kjsk.v5i1.140. 



511 

perubahan hukum tetap berorientasi pada tujuan utama syariat, yakni terwujudnya 

kemaslahatan dan tercegahnya kerusakan. 

Selain itu, ijtihad dalam merespons perubahan illat juga menuntut pemahaman yang 

komprehensif terhadap realitas sosial yang sedang dihadapi. Pendekatan sosiologi hukum 

menjadi penting agar penetapan hukum tidak terlepas dari konteks kehidupan masyarakat. 

Dengan memahami kondisi sosial secara mendalam, mujtahid dapat memastikan bahwa 

illat yang dirumuskan benar-benar mencerminkan kebutuhan dan problematika nyata 

umat.16 Hal ini menunjukkan bahwa ijtihad tidak hanya merupakan aktivitas normatif, 

tetapi juga proses intelektual yang mempertimbangkan dimensi empiris dan sosial. 

Dengan demikian, mekanisme ijtihad dalam merespons perubahan illat menegaskan 

elastisitas hukum Islam dalam menghadapi perubahan zaman. Ijtihad berfungsi sebagai 

sarana kontekstualisasi hukum yang menjaga keseimbangan antara kesetiaan pada teks 

wahyu dan responsivitas terhadap realitas sosial. Melalui ijtihad yang berlandaskan illat 

hukum dan tujuan syariat, hukum Islam dapat terus berkembang secara dinamis tanpa 

kehilangan legitimasi dan jati diri normatifnya. 

D. Illat Hukum sebagai Jembatan antara Teks dan Realitas 

Illat hukum memiliki peran strategis dalam menjembatani hubungan antara teks 

normatif syariat dan realitas sosial yang terus mengalami perubahan. Dalam hukum Islam, 

teks Al-Qur’an dan hadis merupakan sumber utama yang bersifat normatif dan transenden. 

Namun, penerapan teks tersebut dalam kehidupan nyata menuntut pemahaman yang 

kontekstual agar hukum yang dihasilkan tidak bersifat kaku dan ahistoris. Di sinilah illat 

hukum berfungsi sebagai instrumen metodologis yang menghubungkan makna teks dengan 

kondisi empiris masyarakat. 

Sebagai alasan rasional di balik penetapan suatu hukum, illat memungkinkan para 

mujtahid untuk memahami substansi dan tujuan hukum, bukan sekadar bunyi literal teks. 

Dengan mengidentifikasi illat, hukum Islam dapat diterapkan secara proporsional sesuai 

dengan situasi dan kondisi yang dihadapi. Ketika realitas sosial berubah, illat hukum 

menjadi alat analisis untuk menilai apakah ketentuan hukum yang bersumber dari teks 

masih relevan atau memerlukan penyesuaian.17 Dengan demikian, illat berfungsi sebagai 

medium interpretatif yang menjaga kesinambungan antara wahyu dan realitas. 

Peran illat hukum sebagai jembatan antara teks dan realitas juga tampak dalam proses 

pembacaan ulang terhadap nash-nash syariat. Nash yang bersifat umum dan elastis 

memberikan ruang bagi interpretasi kontekstual melalui penelusuran illat yang 

melatarbelakanginya. Dalam konteks ini, perubahan hukum tidak dimaknai sebagai 

pengingkaran terhadap teks, melainkan sebagai upaya untuk menegaskan kembali pesan 

substantif yang dikandung oleh teks tersebut. Dengan kata lain, illat membantu 

mengekstraksi nilai-nilai universal syariat agar tetap aplikatif dalam konteks sosial yang 

berbeda. 

Lebih lanjut, illat hukum memungkinkan terjadinya dialog yang konstruktif antara 

normativitas teks dan dinamika masyarakat. Realitas sosial yang kompleks, seperti 

perkembangan teknologi, perubahan pola ekonomi, dan transformasi budaya, sering kali 

menghadirkan persoalan hukum baru yang tidak secara eksplisit diatur dalam teks. Melalui 

 
16 Muh Fadel As’ad, Ahmad Musyahid, and Lomba Sultan, “Teori Penemuan Hukum Islam: Pendekatan 

Bayani, Ta‘līl, Dan Istislāḥī Dalam Kerangka Ijtihad Kontemporer: The Theory of Islamic Legal 

Discovery: Bayani, Ta‘līl, and Istislāḥī Approaches within the Framework of Contemporary Ijtihād,” 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam Dan Bahasa Arab 4, no. 4 (July 2025), hlm. 561, 

https://doi.org/10.36701/qiblah.v4i4.2319. 
17 Sufriadi Ishak, “Logika Dan Penalaran Dalam Ilmu Hukum Dan Ilmu Hukum Islam,” Jurnal Al-Mizan 10, 

no. 1 (January 2023), hlm. 16, https://doi.org/10.54621/jiam.v10i1.581. 



512 

pendekatan illat, hukum Islam dapat merespons persoalan-persoalan tersebut secara kreatif 

dan solutif tanpa harus keluar dari kerangka dasar syariat. Hal ini menunjukkan bahwa 

hukum Islam memiliki kapasitas internal untuk beradaptasi melalui mekanisme 

metodologis yang sah.18 

Dengan demikian, illat hukum berfungsi sebagai jembatan dinamis yang 

mengintegrasikan dimensi normatif dan empiris dalam hukum Islam. Keberadaannya 

memastikan bahwa penerapan hukum tidak terjebak pada tekstualisme sempit maupun 

relativisme sosial yang berlebihan. Melalui peran illat, hukum Islam dapat terus bergerak 

secara kontekstual, relevan, dan berorientasi pada kemaslahatan, sehingga tetap mampu 

menjawab tantangan zaman tanpa kehilangan otoritas dan nilai-nilai dasarnya. 

E. Relevansi Perubahan Hukum terhadap Maqasid al-Shari’ah dan Implikasinya 

dalam Konteks Kontemporer 

Perubahan hukum Islam yang terjadi sebagai respons terhadap perubahan illat hukum 

memiliki relevansi yang sangat erat dengan tujuan utama syariat (Maqasid al-Shari’ah). 

Pada hakikatnya, syariat Islam diturunkan bukan semata-mata untuk menetapkan aturan 

normatif yang kaku, melainkan untuk mewujudkan kemaslahatan dan mencegah 

kemudaratan dalam kehidupan manusia. Oleh karena itu, setiap perubahan hukum yang 

dilakukan melalui mekanisme ijtihad harus selalu diarahkan pada pencapaian tujuan-tujuan 

syariat, seperti perlindungan terhadap agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-

‘aql), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal). Dengan menjadikan maqasid 

sebagai orientasi utama, perubahan hukum Islam tidak bersifat pragmatis semata, tetapi 

tetap berada dalam kerangka nilai-nilai fundamental syariat. 

Dalam konteks ini, perubahan hukum yang didasarkan pada perubahan illat tidak 

dapat dipahami sebagai bentuk penyimpangan dari ajaran Islam, melainkan sebagai upaya 

kontekstualisasi hukum untuk memastikan tercapainya kemaslahatan umat. Ketika suatu 

ketentuan hukum yang dahulu relevan justru berpotensi menimbulkan kesulitan atau 

ketidakadilan dalam kondisi sosial yang baru, maka penyesuaian hukum menjadi 

kebutuhan yang sejalan dengan semangat maqasid al-shari‘ah. 19  Dengan demikian, 

fleksibilitas hukum Islam justru memperkuat fungsi syariat sebagai sistem hukum yang 

humanis, adil, dan responsif terhadap realitas kehidupan. 

Implikasi dari perubahan hukum Islam yang berorientasi pada maqasid sangat terasa 

dalam konteks kehidupan kontemporer yang ditandai oleh kompleksitas sosial, 

perkembangan teknologi, dan globalisasi. Perubahan pola interaksi sosial, sistem ekonomi 

modern, serta kemajuan ilmu pengetahuan menuntut hadirnya hukum Islam yang mampu 

memberikan solusi nyata atas persoalan-persoalan baru. Melalui pendekatan illat dan 

maqasid, hukum Islam dapat merumuskan ketentuan-ketentuan yang relevan dengan 

kebutuhan masyarakat modern tanpa harus melepaskan diri dari prinsip-prinsip dasar 

syariat. 

Lebih jauh, implikasi perubahan hukum Islam dalam konteks kontemporer juga 

mempertegas peran Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin. Hukum Islam tidak hanya 

berfungsi sebagai aturan ritual, tetapi juga sebagai pedoman sosial yang menjunjung tinggi 

nilai keadilan, kemanusiaan, dan keseimbangan. Reorientasi hukum yang berbasis 

maqasid memastikan bahwa hukum Islam tetap hidup dan dinamis, mampu berdialog 

 
18 Mohammad Sulthon, “Peranan Maslahah Mursalah Dan Maslahah Mulghah Dalam Pembaruan Hukum 

Islam,” Al-Qanun: Jurnal Pemikiran Dan Pembaharuan Hukum Islam 25, no. 1 (June 2022), hlm. 63, 

https://doi.org/10.15642/alqanun.2022.25.1.59-70. 
19 Mochammad Arifin et al., Hukum Islam (CV. Gita Lentera, 2025), hlm. 40. 



513 

dengan perubahan zaman, serta tetap menjaga jati diri spiritual dan moralnya.20 Dengan 

demikian, perubahan hukum Islam yang terarah dan berlandaskan tujuan syariat menjadi 

kunci bagi keberlanjutan relevansi Islam dalam menjawab tantangan kehidupan modern. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil pembahasan, dapat disimpulkan bahwa hukum Islam memiliki 

karakter keseimbangan antara ketetapan (tsabat) dan fleksibilitas (tathawwur) yang 

memungkinkannya tetap relevan di tengah dinamika perubahan sosial. Perubahan hukum 

Islam terutama terjadi pada wilayah hukum yang bersifat zanni melalui mekanisme 

identifikasi illat hukum sebagai dasar rasional penetapan hukum. Ketika perubahan sosial 

menyebabkan illat suatu hukum tidak lagi relevan, maka hukum tersebut dapat mengalami 

penyesuaian melalui ijtihad tanpa menyalahi prinsip-prinsip dasar syariat. 

Lebih lanjut, perubahan hukum Islam yang didasarkan pada perubahan illat 

merupakan bagian dari upaya mewujudkan Maqasid al-Shari’ah, yaitu kemaslahatan umat 

dan pencegahan kemudaratan. Transformasi hukum ini menunjukkan bahwa hukum Islam 

bukan sistem yang statis, melainkan sistem normatif yang dinamis dan kontekstual. 

Dengan demikian, hukum Islam tetap mampu berperan sebagai rahmatan lil ‘alamin, 

menjawab tantangan zaman secara adil dan proporsional tanpa kehilangan identitas 

spiritual dan nilai-nilai fundamentalnya. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
A, Asrullah, Achmad Musyahid, And Andi Muhammad Akmal. “Hukum Itu Beredar Pada 

‘Illatnya.” Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial 3, No. 1 (July 2025). 

Https://Ojs.Daarulhuda.Or.Id/Index.Php/Socius/Article/View/1969. 

Ali, Zainuddin. Metode Penelitian Hukum. Sinar Grafika, 2021. 

Arifin, Mochammad, Rini Apriyani, Solikhah Solikhah, Sri Rahma Yul Insani, Qadriani Arifuddin, 

Arditya Prayogi, Nur Rofiq, Et Al. Hukum Islam. Cv. Gita Lentera, 2025. 

As’ad, Muh Fadel, Ahmad Musyahid, And Lomba Sultan. “Teori Penemuan Hukum Islam: 

Pendekatan Bayani, Ta‘Līl, Dan Istislāḥī Dalam Kerangka Ijtihad Kontemporer: The Theory 

Of Islamic Legal Discovery: Bayani, Ta‘Līl, And Istislāḥī Approaches Within The 

Framework Of Contemporary Ijtihād.” Al-Qiblah: Jurnal Studi Islam Dan Bahasa Arab 4, 

No. 4 (July 2025): 552–61. Https://Doi.Org/10.36701/Qiblah.V4i4.2319. 

Firmansyah, Mohammad. “Internalisasi Nilai-Nilai Wasaţiyyah Kitab Al-Khāśaiś Al-‘Āmmah Li 

Al-Islām Dalam Membentuk Karakter Moderat Di Pondok Pesantren Nurul Qarnain 

Jember.” Al Yazidiy Jurnal Sosial Humaniora Dan Pendidikan 4, No. 1 (July 2022): 30–46. 

Https://Doi.Org/10.55606/Ay.V4i1.22. 

Fuad, Sahlul. “Ahkam Al-Khams Dalam Dinamika Pemikiran Hukum Islam Dan Perubahan 

Sosial.” Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan 4, No. 1 (June 2020): 16–

28. Https://Doi.Org/10.52266/Tadjid.V4i1.322. 

Gunawan, M. Indra. “Ijtihad Dan Perubahan Sosial Pada Masyarakat Kontemporer.” Maqosid 

(Jurnal Studi Keislaman Dan Hukum Ekonomi Syariah) 9, No. 01 (October 2021): 18–36. 

Https://Doi.Org/10.37216/Maqosid.V9i01.492. 

Hunsouw, Muh Taib, And Nurlaili Latukau. “Review Metodologi Fatwa Majelis Ulama 

Indonesia(Mui) : (Analisis Fatwa Tentang Hak Dan Kedudukan Perempuan).” Al-

Muqaranah 2, No. 2 (March 2024): 16–37. Https://Doi.Org/10.33477/Am.V2i2.7739. 

 
20 Muh Isra Syarif, Lomba Sultan, and Ahmad Musyahid, “Pendekatan Filosofis Dalam Hukum Islam: 

Kajian Atas Pengertian, Urgensi, Dan Sejarah Filsafat Hukum Islam.: Philosophical Approach in 

Islamic Law: Study of the Definition, Urgency, and History of Islamic Legal Philosophy,” AL-

QIBLAH: Jurnal Studi Islam Dan Bahasa Arab 4, no. 4 (July 2025), hlm. 521, 

https://doi.org/10.36701/qiblah.v4i4.2321. 



514 

Ishak, Sufriadi. “Logika Dan Penalaran Dalam Ilmu Hukum Dan Ilmu Hukum Islam.” Jurnal Al-

Mizan 10, No. 1 (January 2023): 13–26. Https://Doi.Org/10.54621/Jiam.V10i1.581. 

Juliardi, Budi, Yoan Barbara Runtunuwu, Mohammad Hendy Musthofa, Andi Darmawansya Tl, 

Arini Asriyani, Raju Moh Hazmi, Muh Akbar Fhad Syahril, Et Al. Metode Penelitian 

Hukum. Cv. Gita Lentera, 2023. 

Nafilin, Dalilun. “Perubahan Sosial Dalam Islam : Studi Pemikiran Para Tokoh.” Insight: Journal 

Of Islamic Thought And Society 1, No. 1 (March 2025): 40–45. 

Poli, Abdul Rivai, Misbahuddin, And Kurniati. “Karakteristik Dan Pendekatan Aspek Sosial 

Hukum Islam, Fungsi, Tujuan Hukum Islam Serta Korelasinya Dengan Pembinaan 

Masyarakat.” Al-Ubudiyah: Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam 5, No. 2 (July 2024): 1–13. 

Https://Doi.Org/10.55623/Au.V5i2.335. 

Rozi, Fahrur. “Kontribusi Mui Terhadap Implementasi Dan Elaborasi Hukum Islam Di Indonesia.” 

Iqtisodina 6, No. 2 (December 2023): 24–30. 

Https://Doi.Org/10.35127/Iqtisodina.V6i2.7262. 

Subhi, Ahmad Farhan, M. Hasbi Umar, And Ramlah. “Dinamika Hukum Islam : (Studi Pemikiran 

Ahl Al-Hadis Dan Ahl Al-Ra’yi).” Jurnal Indragiri Penelitian Multidisiplin 3, No. 1 (January 

2023): 37–43. Https://Doi.Org/10.58707/Jipm.V3i1.411. 

Sulthon, Mohammad. “Peranan Maslahah Mursalah Dan Maslahah Mulghah Dalam Pembaruan 

Hukum Islam.” Al-Qanun: Jurnal Pemikiran Dan Pembaharuan Hukum Islam 25, No. 1 

(June 2022): 59–70. Https://Doi.Org/10.15642/Alqanun.2022.25.1.59-70. 

Susanto, Edi, And Triana Hermawati. “Konstruksi Pendidikan Islam Nusantara Berwawasan 

Multikultural Di Stai Brebes Jawa Tengah.” Amorti: Jurnal Studi Islam Interdisipliner, July 

31, 2022, 42–54. Https://Doi.Org/10.59944/Amorti.V1i1.11. 

Syarif, Muh Isra, Lomba Sultan, And Ahmad Musyahid. “Pendekatan Filosofis Dalam Hukum 

Islam: Kajian Atas Pengertian, Urgensi, Dan Sejarah Filsafat Hukum Islam.: Philosophical 

Approach In Islamic Law: Study Of The Definition, Urgency, And History Of Islamic Legal 

Philosophy.” Al-Qiblah: Jurnal Studi Islam Dan Bahasa Arab 4, No. 4 (July 2025): 513–21. 

Https://Doi.Org/10.36701/Qiblah.V4i4.2321. 

Tanuri, Tanuri. “Epistemologi Hukum Islam Dalam Hukum Positif Di Indonesia.” Al-Mashlahah 

Jurnal Hukum Islam Dan Pranata Sosial 12, No. 01 (June 2024). 

Https://Doi.Org/10.30868/Am.V12i01.5611. 

Tyaningsih, Sulis, And Yurna Yurna. “Hukum Islam Antara Idealisme Dan Realitas.” Jurnal 

Manajemen Dan Pendidikan Agama Islam 2, No. 2 (February 2024): 136–56. 

Https://Doi.Org/10.61132/Jmpai.V2i2.167. 

Wahid, Nur. Hukum Ekonomi Syariah Di Indonesia : Teori Dan Regulasi. Wawasan Ilmu, 2022. 

Zulaiha, Habibah, Moh Mujibur Rohman, Siti Fatimah, And Ermanita Permatasari. “Telaah Kritis 

Terhadap Peran Hilah Dan ‘Illah Dalam Merespons Dinamika Pembentukan Hukum Islam.” 

Kartika: Jurnal Studi Keislaman 5, No. 1 (May 2025): 143–58. 

Https://Doi.Org/10.59240/Kjsk.V5i1.140. 


