Vol 10 No. 1 Januari 2026
Jurnal Kajian Ilmiah Interdisiplinier eISSN: 2118-7303

PERUBAHAN SOSIAL DAN PERUBAHAN HUKUM ISLAM
DENGAN ILLAT HUKUM

Nur Asiah Galingging', Arbanur Rasyid>
asiahgaling04@gmail.com', rasyidarbanur@gmail.com?
UIN Syahada

ABSTRAK

Hukum Islam memiliki karakteristik unik yang memadukan dimensi ketetapan (tsabat) dan
fleksibilitas (tathawwur). Penelitian ini bertujuan untuk membedah mekanisme perubahan hukum
Islam dalam merespons dinamika perubahan sosial melalui instrumen illat hukum (ratio legis).
Masalah utama yang dikaji adalah bagaimana pergeseran struktur sosial, budaya, dan teknologi
mempengaruhi keberlakuan suatu hukum yang bersifat zanni. Metode yang digunakan dalam
penelitian ini adalah deskriptif-analitis dengan pendekatan ushul figh dan sosiologi hukum. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa perubahan sosial merupakan keniscayaan yang menuntut hukum
Islam untuk senantiasa adaptif demi menjaga kemaslahatan umat. Secara epistemologis, perubahan
hukum terjadi melalui identifikasi illat yang menjadi landasan penetapan hukum tersebut.
Berdasarkan kaidah ushuliyah, "al-hukmu yaduuru ma’a illatihi wujudan wa ‘adaman", keberadaan
suatu hukum sangat bergantung pada ada atau tidaknya illat. Ketika perubahan sosial menyebabkan
illat lama tidak lagi relevan atau hilang, maka hukum yang menyertainya pun dapat berubah,
beralih, atau diperbarui melalui mekanisme ijtihad. Penelitian ini menyimpulkan bahwa illat
hukum berfungsi sebagai variabel dinamis yang menjembatani teks wahyu dengan realitas
sosiologis. Transformasi hukum Islam yang dipicu oleh perubahan illat bukanlah bentuk
pengabaian terhadap syariat, melainkan upaya kontekstualisasi untuk mencapai Magqasid al-
Shari’ah (tujuan syariat). Reorientasi hukum ini memastikan bahwa Islam tetap berperan sebagai
rahmatan lil ‘alamin yang mampu menjawab tantangan zaman tanpa kehilangan jati diri
spiritualnya.

Kata Kunci: Perubahan Sosial, Hukum Islam, I[llat Hukum, Ijtihad, Maqasid Al-Shari’ah.

ABSTRACT

Islamic law possesses a unique characteristic that integrates the dimensions of constancy (thabat)
and flexibility (tathawwur). This research aims to dissect the mechanism of legal change within
Islamic jurisprudence in response to the dynamics of social change through the instrument of illat
(ratio legis). The primary issue examined is how shifts in social structures, culture, and technology
influence the applicability of zanni (probabilistic) laws. The method employed in this study is
descriptive-analytical, utilizing both an ushul figh (principles of Islamic jurisprudence) and a
sociology of law approach. The results indicate that social change is an inevitability that demands
Islamic law to remain adaptive to safeguard the public interest (maslahah). Epistemologically,
legal transformation occurs through the identification of the illat that serves as the basis for a legal
ruling. Based on the legal maxim, "al-hukmu yaduuru ma’a illatihi wujudan wa ‘adaman” (a law
circulates with its ratio legis in its existence and its absence), the validity of a law is highly
dependent on the presence or absence of its illat. When social changes cause the previous illat to
become irrelevant or disappear, the accompanying law may change, shift, or be renewed through
the mechanism of ijtihad (independent legal reasoning). This study concludes that illat serves as a
dynamic variable bridging revealed texts with sociological reality. The transformation of Islamic
law triggered by changes in illat is not a form of neglecting Sharia, but rather an effort of
contextualization to achieve Magqgasid al-Shari’ah (the objectives of Sharia). This legal
reorientation ensures that Islam continues to function as rahmatan lil ‘alamin (a mercy to all
worlds), capable of addressing contemporary challenges without losing its spiritual identity.
Keywords: Social Change, Islamic Law, Illlat Al-Hukm, Ijtihad, Maqasid Al-Shari’ah.

506


mailto:ecynarta@gmail.com1
mailto:timbul.hamonangan@uki.ac.id2

PENDAHULUAN

Hukum Islam merupakan sistem hukum yang bersumber dari wahyu ilahi dan
ditujukan untuk mengatur kehidupan manusia secara menyeluruh, baik dalam dimensi
individual maupun sosial. Sebagai hukum yang berakar pada nilai-nilai transendental,
hukum Islam memiliki otoritas normatif yang kuat dan bersifat mengikat bagi
pemeluknya.! Namun demikian, hukum Islam juga hadir dalam realitas sosial yang
senantiasa mengalami perubahan dan perkembangan seiring dengan dinamika zaman.
Perubahan dalam struktur sosial, budaya, ekonomi, serta kemajuan ilmu pengetahuan dan
teknologi menimbulkan berbagai persoalan hukum baru yang menuntut respons dan
penyesuaian dari hukum Islam agar tetap relevan dan fungsional dalam kehidupan
masyarakat.

Dalam konteks tersebut, hukum Islam tidak dapat dipahami sebagai sistem hukum
yang sepenuhnya statis dan tertutup terhadap perubahan. Sejarah perkembangan hukum
Islam menunjukkan adanya dinamika pemikiran dan praktik hukum yang terus
berkembang sesuai dengan kebutuhan masyarakat pada masanya.? Para ulama sejak
periode klasik telah merumuskan berbagai metode ijtihad sebagai upaya untuk menggali
hukum dari sumber-sumbernya dengan mempertimbangkan kondisi sosial yang
melingkupinya. Hal ini menunjukkan bahwa fleksibilitas merupakan bagian inheren dari
karakter hukum Islam, khususnya dalam wilayah hukum yang bersifat ijtihadi dan zanni.

Salah satu konsep penting yang berperan dalam menjelaskan mekanisme perubahan
hukum Islam adalah illat hukum (ratio legis). Illat dipahami sebagai alasan rasional atau
sifat tertentu yang menjadi dasar penetapan suatu hukum. Melalui identifikasi i/lat, hukum
Islam tidak hanya dipahami secara tekstual, tetapi juga secara substansial dan kontekstual.
Konsep ini memungkinkan hukum Islam untuk merespons perubahan sosial dengan tetap
berpegang pada prinsip-prinsip syariat. Kaidah ushuliyah “al-hukmu yaduuru ma ‘a illatihi
wujudan wa ‘adaman” menegaskan bahwa keberlakuan suatu hukum sangat bergantung
pada ada atau tidaknya i//at yang melandasinya, sehingga perubahan kondisi sosial yang
memengaruhi illat dapat berimplikasi pada perubahan hukum.

Perubahan sosial yang semakin kompleks pada era modern, seperti globalisasi,
digitalisasi, dan transformasi budaya, menghadirkan tantangan baru bagi penerapan hukum
Islam. Persoalan-persoalan kontemporer yang tidak secara eksplisit ditemukan dalam teks
klasik menuntut adanya pendekatan hukum yang lebih kontekstual dan berorientasi pada
kemaslahatan.* Dalam situasi ini, pemahaman terhadap illat hukum menjadi sangat penting
sebagai instrumen metodologis untuk menjembatani teks wahyu dengan realitas sosial.
Tanpa pendekatan yang tepat, hukum Islam berpotensi dipersepsikan sebagai hukum yang
kaku dan kurang responsif terhadap kebutuhan masyarakat modern.

Oleh karena itu, kajian mengenai perubahan sosial dan perubahan hukum Islam
dengan illat hukum sebagai instrumen analisis menjadi relevan dan penting untuk
dilakukan. Penelitian ini berupaya mengkaji bagaimana perubahan sosial memengaruhi

! Dalilun Nafilin, “Perubahan Sosial Dalam Islam : Studi Pemikiran Para Tokoh,” Insight: Journal of Islamic
Thought and Society 1, no. 1 (March 2025), hlm. 42.

2 Sahlul Fuad, “Ahkam Al-Khams Dalam Dinamika Pemikiran Hukum Islam Dan Perubahan Sosial,”
Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan 4, no. 1 (June 2020), hlm. 20,
https://doi.org/10.52266/tadjid.v4i1.322.

3 M. Indra Gunawan, “Ijtihad Dan Perubahan Sosial Pada Masyarakat Kontemporer,” Magosid (Jurnal Studi
Keislaman Dan Hukum Ekonomi Syariah) 9, no. 01 (October 2021), hlm. 23,
https://doi.org/10.37216/maqosid.v9i01.492.

4 Asrullah A, Achmad Musyahid, and Andi Muhammad Akmal, “Hukum Itu Beredar Pada ‘Illatnya,” Socius:
Jurnal  Penelitian  Ilmu-Ilmu Sosial 3,  no. 1 (July  2025),  hlm. 32
https://ojs.daarulhuda.or.id/index.php/Socius/article/view/1969.

507



keberlakuan hukum Islam yang bersifat zanni serta bagaimana illat hukum berperan dalam
proses perubahan tersebut. Dengan menempatkan i/lat hukum dalam kerangka maqasid al-
shari‘ah, diharapkan penelitian ini dapat memberikan pemahaman yang komprehensif
mengenai dinamika hukum Islam sebagai sistem hukum yang adaptif, kontekstual, dan
tetap berorientasi pada tujuan syariat.

METODE

Penelitian ini menggunakan desain penelitian kualitatif dengan pendekatan yuridis-
normatif dan konseptual. Pendekatan yuridis-normatif digunakan untuk mengkaji
ketentuan hukum Islam yang berkaitan dengan konsep ‘illat hukum serta prinsip-prinsip
perubahan hukum Islam sebagaimana bersumber dari Al-Qur’an, hadis, ushul fikih, dan
kaidah-kaidah fikih. Pendekatan ini bertujuan untuk memahami dasar normatif perubahan
hukum Islam dalam merespons dinamika sosial.’

Sementara itu, pendekatan konseptual digunakan untuk menganalisis hubungan
antara perubahan sosial dan perubahan hukum Islam melalui perspektif ‘illat hukum
sebagai rasionalitas dan alasan hukum (legal reasoning) yang mendasari penetapan
maupun perubahan hukum Islam. Pendekatan ini menekankan pentingnya memahami ‘illat
hukum sebagai instrumen fleksibilitas hukum Islam dalam menjawab perkembangan
zaman.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Karakteristik Hukum Islam antara Tsabat dan Tathawwur

Hukum Islam memiliki karakteristik unik yang membedakannya dari sistem hukum
lainnya, yakni adanya keseimbangan antara unsur ketetapan (¢sabat) dan unsur dinamika
atau fleksibilitas (fathawwur). Karakter ini menunjukkan bahwa hukum Islam tidak
bersifat kaku dan stagnan, tetapi juga tidak sepenuhnya relatif mengikuti perubahan
zaman.® Keseimbangan tersebut menjadi landasan penting yang memungkinkan hukum
Islam tetap relevan dan aplikatif dalam berbagai konteks sosial, budaya, dan historis tanpa
kehilangan nilai-nilai normatif yang menjadi esensi ajaran Islam.

Dimensi tsabat dalam hukum Islam merujuk pada ketentuan-ketentuan yang bersifat
tetap dan tidak dapat diubah karena bersumber dari dalil yang qath‘i, baik dari segi
periwayatan (gath ‘i al-wurud) maupun dari segi makna (gath i al-dilalah). Ketentuan ini
umumnya mencakup aspek akidah, ibadah mahdhah, serta nilai-nilai dasar moral dan etika
yang menjadi fondasi kehidupan umat Islam. Ketetapan hukum pada wilayah ini
dimaksudkan untuk menjaga kemurnian syariat, memberikan kepastian hukum, dan
mempertahankan identitas spiritual Islam.” Oleh karena itu, perubahan sosial, budaya,
maupun teknologi tidak memengaruhi substansi hukum pada ranah tsabat, karena
ketentuannya bersifat universal dan lintas zaman.

Di samping itu, hukum Islam juga memiliki dimensi fathawwur, yaitu sifat dinamis
dan adaptif terhadap perubahan kondisi masyarakat. Dimensi ini terutama berlaku pada
hukum-hukum yang bersifat zanni, baik dari segi dalil maupun penafsirannya, khususnya

5 Zainuddin Ali, Metode Penelitian Hukum (Sinar Grafika, 2021), hlm. 105.

® Abdul Rivai Poli, Misbahuddin, and Kurniati, “Karakteristik Dan Pendekatan Aspek Sosial
Hukum Islam, Fungsi, Tujuan Hukum Islam Serta Korelasinya Dengan Pembinaan Masyarakat,” Al-
Ubudiyah:  Jurnal  Pendidikan ~Dan  Studi Islam 5, mno. 2 (July 2024), hlm. 3§,
https://doi.org/10.55623/au.v5i2.335.

7 Ahmad Farhan Subhi, M. Hasbi Umar, and Ramlah, “DINAMIKA HUKUM ISLAM : (Studi
Pemikiran Ahl Al-Hadis Dan Ahl Al-Ra’yi),” Jurnal Indragiri Penelitian Multidisiplin 3, no. 1 (January
2023), hlm. 40, https://doi.org/10.58707/jipm.v3il.411.

508



dalam bidang muamalah, sosial, ekonomi, dan kemasyarakatan. ® Fleksibilitas ini
memungkinkan hukum Islam untuk merespons perkembangan zaman melalui mekanisme
ijtihad, seperti qiyas, istihsan, maslahah mursalah, serta pendekatan maqasid al-shari‘ah.
Melalui instrumen-instrumen tersebut, hukum Islam dapat menyesuaikan diri dengan
realitas sosial yang terus berubah tanpa harus keluar dari kerangka normatif syariat.

Keterpaduan antara tsabat dan tathawwur mencerminkan keseimbangan antara
stabilitas dan perubahan dalam hukum Islam. Ketetapan hukum berfungsi sebagai penjaga
nilai dan prinsip dasar syariat, sementara fleksibilitasnya memungkinkan terwujudnya
kemaslahatan umat dalam berbagai situasi.” Dengan demikian, hukum Islam tidak dapat
dipahami sebagai sistem hukum yang statis maupun sebagai hukum yang sepenuhnya
mengikuti arus perubahan sosial. Sebaliknya, ia merupakan sistem hukum yang responsif,
kontekstual, dan berorientasi pada tujuan syariat.

Melalui karakter ini, hukum Islam mampu berperan sebagai pedoman normatif yang
relevan sepanjang zaman. Dimensi tsabat memastikan kesinambungan nilai dan otoritas
wahyu, sedangkan tathawwur menjadikan hukum Islam mampu menjawab tantangan
modernitas dan dinamika sosial secara adil dan proporsional. ' Dengan demikian,
keseimbangan antara ketetapan dan fleksibilitas menjadi kekuatan utama hukum Islam
dalam menjaga relevansi dan kemaslahatannya bagi kehidupan manusia.

B. Peran Illat Hukum sebagai Instrumen Perubahan Hukum

Illat hukum menempati posisi sentral dalam bangunan metodologi hukum Islam,
khususnya dalam menjelaskan bagaimana suatu hukum dapat mengalami perubahan
seiring dengan dinamika sosial. Secara terminologis, illat dipahami sebagai sifat atau
alasan rasional yang menjadi dasar penetapan suatu hukum syar‘i. Keberadaan illat
menunjukkan bahwa hukum Islam tidak hanya bertumpu pada teks secara literal, tetapi
juga pada tujuan dan rasionalitas yang melatarbelakangi penetapan hukum tersebut.'!
Dengan demikian, illat hukum berfungsi sebagai instrumen metodologis yang
memungkinkan hukum Islam bersifat adaptif tanpa kehilangan legitimasi normatifnya.

Peran illat hukum sebagai instrumen perubahan hukum ditegaskan dalam kaidah
ushuliyah “al-hukmu yaduuru ma ‘a illatihi wujudan wa ‘adaman’, yang berarti bahwa
suatu hukum berlaku seiring dengan keberadaan i//at-nya dan tidak berlaku ketika illat
tersebut hilang. Kaidah ini menunjukkan bahwa keberlakuan hukum syar‘i tidak bersifat
absolut pada semua kondisi, melainkan bergantung pada terpenuhi atau tidaknya alasan
hukum yang menjadi dasarnya.'? Oleh karena itu, ketika perubahan sosial, budaya, atau
teknologi menyebabkan illat suatu hukum tidak lagi relevan, maka hukum tersebut dapat
mengalami perubahan, penyesuaian, atau bahkan pembaruan melalui mekanisme ijtihad.

Dalam konteks perubahan sosial, illat hukum berperan sebagai jembatan antara teks
wahyu dan realitas masyarakat. Transformasi sosial sering kali melahirkan kondisi baru
yang tidak sepenuhnya sama dengan konteks saat hukum ditetapkan. Melalui identifikasi

8 Tanuri Tanuri, “Epistemologi Hukum Islam Dalam Hukum Positif Di Indonesia,” 4l-Mashlahah Jurnal
Hukum  Islam  dan  Pranata  Sosial 12, mno. 01  (June 2024), hlm. 12,
https://doi.org/10.30868/am.v12i01.5611.

° Fahrur Rozi, “Kontribusi Mui Terhadap Implementasi Dan Elaborasi Hukum Islam Di Indonesia,”
Igtisodina 6, no. 2 (December 2023), hlm. 26, https://doi.org/10.35127/iqtisodina.v6i2.7262.

19 Bdj Susanto and Triana Hermawati, “Konstruksi Pendidikan Islam Nusantara Berwawasan Multikultural
Di STAI Brebes Jawa Tengah,” Amorti: Jurnal Studi Islam Interdisipliner, July 31, 2022, hlm. 46,
https://doi.org/10.59944/amorti.v1il.11.

"'Nur Wahid, Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia : Teori dan Regulasi (wawasan [lmu, 2022), hlm. 54.

12 Muh Taib Hunsouw and Nurlaili Latukau, “Review Metodologi Fatwa Majelis Ulama Indonesia(Mui) :
(Analisis Fatwa Tentang Hak Dan Kedudukan Perempuan),” AI-Mugaranah 2, no. 2 (March 2024),
hlm. 27, https://doi.org/10.33477/am.v2i2.7739.

509



illat, para mujtahid dapat menilai apakah alasan hukum yang dahulu masih sesuai dengan
kondisi saat ini. Apabila illat lama masih ditemukan, maka hukum tetap diberlakukan.
Sebaliknya, jika illat tersebut telah berubah atau hilang, maka diperlukan perumusan
hukum baru yang lebih sesuai dengan kebutuhan dan kemaslahatan masyarakat
kontemporer.'?

Lebih jauh, peran illat hukum juga berkaitan erat dengan tujuan hukum Islam
(magqasid al-shari ‘ah). 1dentifikasi illat tidak hanya berorientasi pada sebab formal suatu
hukum, tetapi juga pada tujuan substansial yang hendak dicapai, seperti perlindungan
agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dengan menjadikan il/lat sebagai dasar perubahan
hukum, hukum Islam tetap bergerak dalam koridor maqasid, sehingga perubahan yang
terjadi tidak bersifat bebas nilai, melainkan terarah pada pencapaian kemaslahatan dan
pencegahan mafsadat.'*

Dengan demikian, illat hukum berfungsi sebagai variabel dinamis dalam sistem
hukum Islam. Perubahan hukum yang didasarkan pada perubahan i//at bukanlah bentuk
pengingkaran terhadap syariat, melainkan manifestasi dari elastisitas hukum Islam dalam
merespons realitas sosial. Melalui peran illat hukum, hukum Islam mampu
mempertahankan relevansi dan fungsinya sebagai pedoman hidup yang adil, kontekstual,
dan berorientasi pada kemaslahatan umat sepanjang zaman.

C. Mekanisme Ijtihad dalam Merespons Perubahan Illat

Ijtihad merupakan instrumen utama dalam hukum Islam yang berfungsi untuk
merespons dinamika perubahan sosial, khususnya ketika terjadi perubahan atau pergeseran
illat hukum. Secara konseptual, ijtihad dipahami sebagai upaya sungguh-sungguh yang
dilakukan oleh seorang mujtahid untuk menggali dan menetapkan hukum syar‘i dari
sumber-sumbernya ketika tidak ditemukan ketentuan yang eksplisit dalam Al-Qur’an dan
hadis. Dalam konteks perubahan illat, ijtihad menjadi mekanisme metodologis yang
memungkinkan hukum Islam tetap relevan dan aplikatif tanpa keluar dari kerangka
normatif syariat.

Perubahan i/lat biasanya dipicu oleh transformasi sosial, budaya, ekonomi, maupun
perkembangan teknologi yang melahirkan realitas baru dalam kehidupan masyarakat.
Kondisi ini menuntut peninjauan ulang terhadap dasar rasional suatu hukum yang
sebelumnya telah ditetapkan. Melalui ijtihad, para ulama melakukan identifikasi dan
verifikasi terhadap illat hukum, baik dengan menilai keberlanjutan illat lama maupun
dengan merumuskan i/lat baru yang lebih sesuai dengan konteks kekinian.!'> Proses ini
dilakukan secara sistematis dengan menggunakan perangkat ushul figh yang telah mapan,
sehingga perubahan hukum tidak bersifat spekulatif atau subjektif.

Mekanisme ijtihad dalam merespons perubahan illat dapat dilakukan melalui
berbagai metode, seperti qiyas, istihsan, maslahah mursalah, dan pendekatan maqasid al-
shari‘ah. Qiyas digunakan ketika terdapat kesamaan i//at antara kasus lama dan kasus baru,
sedangkan istihsan dan maslahah mursalah digunakan untuk menghindari penerapan
hukum yang secara formal sah tetapi berpotensi menimbulkan ketidakadilan atau
kemudaratan. Pendekatan maqasid al-shari‘ah berperan penting dalam memastikan bahwa

13 Sulis Tyaningsih and Yurna Yurna, “Hukum Islam Antara Idealisme Dan Realitas,” Jurnal Manajemen
Dan  Pendidikan ~ Agama  Islam 2, mno. 2  (February  2024), him. 156,
https://doi.org/10.61132/jmpai.v2i2.167.

14 Mohammad Firmansyah, “Internalisasi Nilai-Nilai Wasatiyyah Kitab Al-Khasai$ Al-‘Ammah Li Al-Islam
Dalam Membentuk Karakter Moderat Di Pondok Pesantren Nurul Qarnain Jember,” Al Yazidiy Jurnal
Sosial Humaniora Dan Pendidikan 4, no. 1 (July 2022), hlm. 40, https://doi.org/10.55606/ay.v4i1.22.

15 Habibah Zulaiha et al., “Telaah Kritis Terhadap Peran Hilah Dan ‘Illah Dalam Merespons Dinamika
Pembentukan Hukum Islam,” Kartika: Jurnal Studi Keislaman 5, no. 1 (May 2025), hlm. 158,
https://doi.org/10.59240/kjsk.v511.140.

510



perubahan hukum tetap berorientasi pada tujuan utama syariat, yakni terwujudnya
kemaslahatan dan tercegahnya kerusakan.

Selain itu, ijtthad dalam merespons perubahan i/lat juga menuntut pemahaman yang
komprehensif terhadap realitas sosial yang sedang dihadapi. Pendekatan sosiologi hukum
menjadi penting agar penetapan hukum tidak terlepas dari konteks kehidupan masyarakat.
Dengan memahami kondisi sosial secara mendalam, mujtahid dapat memastikan bahwa
illat yang dirumuskan benar-benar mencerminkan kebutuhan dan problematika nyata
umat.'¢ Hal ini menunjukkan bahwa ijtihad tidak hanya merupakan aktivitas normatif,
tetapi juga proses intelektual yang mempertimbangkan dimensi empiris dan sosial.

Dengan demikian, mekanisme ijtihad dalam merespons perubahan illat menegaskan
elastisitas hukum Islam dalam menghadapi perubahan zaman. Ijtihad berfungsi sebagai
sarana kontekstualisasi hukum yang menjaga keseimbangan antara kesetiaan pada teks
wahyu dan responsivitas terhadap realitas sosial. Melalui ijtihad yang berlandaskan illat
hukum dan tujuan syariat, hukum Islam dapat terus berkembang secara dinamis tanpa
kehilangan legitimasi dan jati diri normatifnya.

D. Illat Hukum sebagai Jembatan antara Teks dan Realitas

lllat hukum memiliki peran strategis dalam menjembatani hubungan antara teks
normatif syariat dan realitas sosial yang terus mengalami perubahan. Dalam hukum Islam,
teks Al-Qur’an dan hadis merupakan sumber utama yang bersifat normatif dan transenden.
Namun, penerapan teks tersebut dalam kehidupan nyata menuntut pemahaman yang
kontekstual agar hukum yang dihasilkan tidak bersifat kaku dan ahistoris. Di sinilah illat
hukum berfungsi sebagai instrumen metodologis yang menghubungkan makna teks dengan
kondisi empiris masyarakat.

Sebagai alasan rasional di balik penetapan suatu hukum, illat memungkinkan para
mujtahid untuk memahami substansi dan tujuan hukum, bukan sekadar bunyi literal teks.
Dengan mengidentifikasi i//at, hukum Islam dapat diterapkan secara proporsional sesuai
dengan situasi dan kondisi yang dihadapi. Ketika realitas sosial berubah, illat hukum
menjadi alat analisis untuk menilai apakah ketentuan hukum yang bersumber dari teks
masih relevan atau memerlukan penyesuaian.!” Dengan demikian, illat berfungsi sebagai
medium interpretatif yang menjaga kesinambungan antara wahyu dan realitas.

Peran illat hukum sebagai jembatan antara teks dan realitas juga tampak dalam proses
pembacaan ulang terhadap nash-nash syariat. Nash yang bersifat umum dan elastis
memberikan ruang bagi interpretasi kontekstual melalui penelusuran illat yang
melatarbelakanginya. Dalam konteks ini, perubahan hukum tidak dimaknai sebagai
pengingkaran terhadap teks, melainkan sebagai upaya untuk menegaskan kembali pesan
substantif yang dikandung oleh teks tersebut. Dengan kata lain, i//lat membantu
mengekstraksi nilai-nilai universal syariat agar tetap aplikatif dalam konteks sosial yang
berbeda.

Lebih lanjut, illat hukum memungkinkan terjadinya dialog yang konstruktif antara
normativitas teks dan dinamika masyarakat. Realitas sosial yang kompleks, seperti
perkembangan teknologi, perubahan pola ekonomi, dan transformasi budaya, sering kali
menghadirkan persoalan hukum baru yang tidak secara eksplisit diatur dalam teks. Melalui

16 Muh Fadel As’ad, Ahmad Musyahid, and Lomba Sultan, “Teori Penemuan Hukum Islam: Pendekatan
Bayani, Ta‘lil, Dan Istislaht Dalam Kerangka Ijtihad Kontemporer: The Theory of Islamic Legal
Discovery: Bayani, Ta‘l1l, and Istislah1 Approaches within the Framework of Contemporary Ijtihad,”
AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam Dan Bahasa Arab 4, no. 4 (July 2025), hlm. 561,
https://doi.org/10.36701/qiblah.v4i4.2319.

17 Sufriadi Ishak, “Logika Dan Penalaran Dalam Ilmu Hukum Dan Ilmu Hukum Islam,” Jurnal Al-Mizan 10,
no. 1 (January 2023), hlm. 16, https://doi.org/10.54621/jiam.v10i1.581.

511



pendekatan illat, hukum Islam dapat merespons persoalan-persoalan tersebut secara kreatif
dan solutif tanpa harus keluar dari kerangka dasar syariat. Hal ini menunjukkan bahwa
hukum Islam memiliki kapasitas internal untuk beradaptasi melalui mekanisme
metodologis yang sah.'®

Dengan demikian, illat hukum berfungsi sebagai jembatan dinamis yang
mengintegrasikan dimensi normatif dan empiris dalam hukum Islam. Keberadaannya
memastikan bahwa penerapan hukum tidak terjebak pada tekstualisme sempit maupun
relativisme sosial yang berlebihan. Melalui peran illat, hukum Islam dapat terus bergerak
secara kontekstual, relevan, dan berorientasi pada kemaslahatan, sehingga tetap mampu
menjawab tantangan zaman tanpa kehilangan otoritas dan nilai-nilai dasarnya.

E. Relevansi Perubahan Hukum terhadap Maqasid al-Shari’ah dan Implikasinya
dalam Konteks Kontemporer

Perubahan hukum Islam yang terjadi sebagai respons terhadap perubahan illat hukum
memiliki relevansi yang sangat erat dengan tujuan utama syariat (Magasid al-Shari’ah).
Pada hakikatnya, syariat Islam diturunkan bukan semata-mata untuk menetapkan aturan
normatif yang kaku, melainkan untuk mewujudkan kemaslahatan dan mencegah
kemudaratan dalam kehidupan manusia. Oleh karena itu, setiap perubahan hukum yang
dilakukan melalui mekanisme ijtihad harus selalu diarahkan pada pencapaian tujuan-tujuan
syariat, seperti perlindungan terhadap agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-
‘aql), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal). Dengan menjadikan magqasid
sebagai orientasi utama, perubahan hukum Islam tidak bersifat pragmatis semata, tetapi
tetap berada dalam kerangka nilai-nilai fundamental syariat.

Dalam konteks ini, perubahan hukum yang didasarkan pada perubahan i/lat tidak
dapat dipahami sebagai bentuk penyimpangan dari ajaran Islam, melainkan sebagai upaya
kontekstualisasi hukum untuk memastikan tercapainya kemaslahatan umat. Ketika suatu
ketentuan hukum yang dahulu relevan justru berpotensi menimbulkan kesulitan atau
ketidakadilan dalam kondisi sosial yang baru, maka penyesuaian hukum menjadi
kebutuhan yang sejalan dengan semangat magqasid al-shari‘ah.' Dengan demikian,
fleksibilitas hukum Islam justru memperkuat fungsi syariat sebagai sistem hukum yang
humanis, adil, dan responsif terhadap realitas kehidupan.

Implikasi dari perubahan hukum Islam yang berorientasi pada magqasid sangat terasa
dalam konteks kehidupan kontemporer yang ditandai oleh kompleksitas sosial,
perkembangan teknologi, dan globalisasi. Perubahan pola interaksi sosial, sistem ekonomi
modern, serta kemajuan ilmu pengetahuan menuntut hadirnya hukum Islam yang mampu
memberikan solusi nyata atas persoalan-persoalan baru. Melalui pendekatan illat dan
magasid, hukum Islam dapat merumuskan ketentuan-ketentuan yang relevan dengan
kebutuhan masyarakat modern tanpa harus melepaskan diri dari prinsip-prinsip dasar
syariat.

Lebih jauh, implikasi perubahan hukum Islam dalam konteks kontemporer juga
mempertegas peran Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin. Hukum Islam tidak hanya
berfungsi sebagai aturan ritual, tetapi juga sebagai pedoman sosial yang menjunjung tinggi
nilai keadilan, kemanusiaan, dan keseimbangan. Reorientasi hukum yang berbasis
magqasid memastikan bahwa hukum Islam tetap hidup dan dinamis, mampu berdialog

18 Mohammad Sulthon, “Peranan Maslahah Mursalah Dan Maslahah Mulghah Dalam Pembaruan Hukum
Islam,” Al-Qanun: Jurnal Pemikiran Dan Pembaharuan Hukum Islam 25, no. 1 (June 2022), hlm. 63,
https://doi.org/10.15642/alqanun.2022.25.1.59-70.

19 Mochammad Arifin et al., Hukum Islam (CV. Gita Lentera, 2025), hlm. 40.

512



dengan perubahan zaman, serta tetap menjaga jati diri spiritual dan moralnya.?° Dengan
demikian, perubahan hukum Islam yang terarah dan berlandaskan tujuan syariat menjadi
kunci bagi keberlanjutan relevansi Islam dalam menjawab tantangan kehidupan modern.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil pembahasan, dapat disimpulkan bahwa hukum Islam memiliki
karakter keseimbangan antara ketetapan (zsabat) dan fleksibilitas (tathawwur) yang
memungkinkannya tetap relevan di tengah dinamika perubahan sosial. Perubahan hukum
Islam terutama terjadi pada wilayah hukum yang bersifat zanni melalui mekanisme
identifikasi i/lat hukum sebagai dasar rasional penetapan hukum. Ketika perubahan sosial
menyebabkan i//at suatu hukum tidak lagi relevan, maka hukum tersebut dapat mengalami
penyesuaian melalui ijtihad tanpa menyalahi prinsip-prinsip dasar syariat.

Lebih lanjut, perubahan hukum Islam yang didasarkan pada perubahan illat
merupakan bagian dari upaya mewujudkan Magasid al-Shari’ah, yaitu kemaslahatan umat
dan pencegahan kemudaratan. Transformasi hukum ini menunjukkan bahwa hukum Islam
bukan sistem yang statis, melainkan sistem normatif yang dinamis dan kontekstual.
Dengan demikian, hukum Islam tetap mampu berperan sebagai rahmatan lil ‘alamin,
menjawab tantangan zaman secara adil dan proporsional tanpa kehilangan identitas
spiritual dan nilai-nilai fundamentalnya.

DAFTAR PUSTAKA

A, Asrullah, Achmad Musyahid, And Andi Muhammad Akmal. “Hukum Itu Beredar Pada
‘Illatnya.” Socius: Jurnal Penelitian I[Imu-Ilmu Sosial 3, No. 1 (July 2025).
Https://Ojs.Daarulhuda.Or.1d/Index.Php/Socius/Article/View/1969.

Ali, Zainuddin. Metode Penelitian Hukum. Sinar Grafika, 2021.

Arifin, Mochammad, Rini Apriyani, Solikhah Solikhah, Sri Rahma Yul Insani, Qadriani Arifuddin,
Arditya Prayogi, Nur Rofiq, Et Al. Hukum Islam. Cv. Gita Lentera, 2025.

As’ad, Muh Fadel, Ahmad Musyahid, And Lomba Sultan. “Teori Penemuan Hukum Islam:
Pendekatan Bayani, Ta‘Lil, Dan Istislaht Dalam Kerangka Ijtihad Kontemporer: The Theory
Of Islamic Legal Discovery: Bayani, Ta‘Lil, And Istislah1 Approaches Within The
Framework Of Contemporary Ijtihad.” Al-Qiblah: Jurnal Studi Islam Dan Bahasa Arab 4,
No. 4 (July 2025): 552-61. Https://D0i.Org/10.36701/Qiblah.V4i4.2319.

Firmansyah, Mohammad. “Internalisasi Nilai-Nilai Wasatiyyah Kitab Al-Khasai$ Al-‘Ammah Li
Al-Islam Dalam Membentuk Karakter Moderat Di Pondok Pesantren Nurul Qarnain
Jember.” Al Yazidiy Jurnal Sosial Humaniora Dan Pendidikan 4, No. 1 (July 2022): 30—46.
Https://D0i.Org/10.55606/Ay.V4il.22.

Fuad, Sahlul. “Ahkam Al-Khams Dalam Dinamika Pemikiran Hukum Islam Dan Perubahan
Sosial.” Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan 4, No. 1 (June 2020): 16—
28. Https://Do0i.0rg/10.52266/Tadjid.V4i1.322.

Gunawan, M. Indra. “Ijtihad Dan Perubahan Sosial Pada Masyarakat Kontemporer.” Maqosid
(Jurnal Studi Keislaman Dan Hukum Ekonomi Syariah) 9, No. 01 (October 2021): 18-36.
Https://D0i.Org/10.37216/Maqosid.V9i01.492.

Hunsouw, Muh Taib, And Nurlaili Latukau. “Review Metodologi Fatwa Majelis Ulama
Indonesia(Mui) : (Analisis Fatwa Tentang Hak Dan Kedudukan Perempuan).” Al-
Mugaranah 2, No. 2 (March 2024): 16-37. Https://Do0i.Org/10.33477/Am.V2i2.7739.

20 Muh Isra Syarif, Lomba Sultan, and Ahmad Musyahid, “Pendekatan Filosofis Dalam Hukum Islam:
Kajian Atas Pengertian, Urgensi, Dan Sejarah Filsafat Hukum Islam.: Philosophical Approach in
Islamic Law: Study of the Definition, Urgency, and History of Islamic Legal Philosophy,” AL-
QIBLAH: Jurnal Studi Islam Dan Bahasa Arab 4, no. 4 (July 2025), hlm. 521,
https://doi.org/10.36701/qiblah.v4i4.2321.

513



Ishak, Sufriadi. “Logika Dan Penalaran Dalam [lmu Hukum Dan Ilmu Hukum Islam.” Jurnal Al-
Mizan 10, No. 1 (January 2023): 13-26. Https://D0i.Org/10.54621/Jiam.V10i1.58]1.

Juliardi, Budi, Yoan Barbara Runtunuwu, Mohammad Hendy Musthofa, Andi Darmawansya TI,
Arini Asriyani, Raju Moh Hazmi, Muh Akbar Fhad Syahril, Et Al. Metode Penelitian
Hukum. Cv. Gita Lentera, 2023.

Nafilin, Dalilun. “Perubahan Sosial Dalam Islam : Studi Pemikiran Para Tokoh.” Insight: Journal
Of Islamic Thought And Society 1, No. 1 (March 2025): 40-45.

Poli, Abdul Rivai, Misbahuddin, And Kurniati. “Karakteristik Dan Pendekatan Aspek Sosial
Hukum Islam, Fungsi, Tujuan Hukum Islam Serta Korelasinya Dengan Pembinaan
Masyarakat.” Al-Ubudiyah: Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam 5, No. 2 (July 2024): 1-13.
Https://D0i.Org/10.55623/Au.V5i2.335.

Rozi, Fahrur. “Kontribusi Mui Terhadap Implementasi Dan Elaborasi Hukum Islam Di Indonesia.”
Igtisodina 6, No. 2 (December 2023): 24-30.
Https://D0i.Org/10.35127/Iqtisodina.V6i2.7262.

Subhi, Ahmad Farhan, M. Hasbi Umar, And Ramlah. “Dinamika Hukum Islam : (Studi Pemikiran
Ahl Al-Hadis Dan Ahl Al-Ra’yi).” Jurnal Indragiri Penelitian Multidisiplin 3, No. 1 (January
2023): 37-43. Https://Doi.0rg/10.58707/Jipm.V3il.411.

Sulthon, Mohammad. “Peranan Maslahah Mursalah Dan Maslahah Mulghah Dalam Pembaruan
Hukum Islam.” Al-Qanun: Jurnal Pemikiran Dan Pembaharuan Hukum Islam 25, No. 1
(June 2022): 59—70. Https://Doi.Org/10.15642/Alganun.2022.25.1.59-70.

Susanto, Edi, And Triana Hermawati. “Konstruksi Pendidikan Islam Nusantara Berwawasan
Multikultural Di Stai Brebes Jawa Tengah.” Amorti: Jurnal Studi Islam Interdisipliner, July
31, 2022, 42-54. Https://D0oi.Org/10.59944/Amorti.V1il.11.

Syarif, Muh Isra, Lomba Sultan, And Ahmad Musyahid. “Pendekatan Filosofis Dalam Hukum
Islam: Kajian Atas Pengertian, Urgensi, Dan Sejarah Filsafat Hukum Islam.: Philosophical
Approach In Islamic Law: Study Of The Definition, Urgency, And History Of Islamic Legal
Philosophy.” Al-Qiblah: Jurnal Studi Islam Dan Bahasa Arab 4, No. 4 (July 2025): 513-21.
Hittps://Doi.0Org/10.36701/Qiblah.V4i4.2321.

Tanuri, Tanuri. “Epistemologi Hukum Islam Dalam Hukum Positif Di Indonesia.” Al-Mashlahah
Jurnal Hukum Islam Dan Pranata Sosial 12, No. 01 (June 2024).
Hittps://D0i.0Org/10.30868/Am.V12i01.5611.

Tyaningsih, Sulis, And Yurna Yurna. “Hukum Islam Antara Idealisme Dan Realitas.” Jurnal
Manajemen Dan Pendidikan Agama Islam 2, No. 2 (February 2024): 136-56.
Https://D0i.0Org/10.61132/Jmpai.V2i2.167.

Wahid, Nur. Hukum Ekonomi Syariah Di Indonesia : Teori Dan Regulasi. Wawasan [lmu, 2022.

Zulaiha, Habibah, Moh Mujibur Rohman, Siti Fatimah, And Ermanita Permatasari. “Telaah Kritis
Terhadap Peran Hilah Dan ‘Illah Dalam Merespons Dinamika Pembentukan Hukum Islam.”
Kartika: ~ Jurnal  Studi  Keislaman 5, No. 1 (May 2025): 143-58.
Https://D0i.Org/10.59240/Kjsk.V5i1.140.

514



