
 

1 
 

 

Jurnal Kritis 

Studi Hukum 

 
MAQASHID SYARI’AH PADA PERIODE SAHABAT DAN TABI’IN  

 

Radifa Isnain Nafila1, Tutik Hamidah2  

 radifaisnain2@gmail.com1, hamidah_ansori@gmail.com2  

UIN Malang 

 
ABSTRAK 

Kajian maqāṣid syariah merupakan upaya memahami tujuan dan hikmah di balik pensyariatan 

hukum Islam. Meskipun istilah maqāṣid belum diformulasikan secara sistematis pada periode awal 

Islam, praktik dan kesadaran maqāṣid telah tampak sejak generasi sahabat hingga tabiin. Pada 

periode sahabat, orientasi hukum lebih menekankan aspek tekstual-normatif dengan berpegang 

pada Al-Qur’an dan Sunnah. Pertimbangan maslahat dilakukan secara terbatas, dengan kehatihatian 

tinggi dalam berijtihad, terutama untuk menjaga agama dan persatuan umat. Sementara itu, pada 

periode tabiin, orientasi maqāṣid semakin berkembang melalui penggunaan qiyās, istihsān, dan 

ra’yu yang lebih luas. Hal ini didorong oleh meluasnya wilayah Islam, kompleksitas sosial, dan 

kebutuhan akan fatwa kontekstual. Tabiin menunjukkan keberanian lebih besar dalam menekankan 

maslahat sosial seperti perlindungan harta, jiwa, akal, dan keturunan, meskipun belum sampai pada 

perumusan teoritis. Dengan demikian, maqāṣid syariah pada periode sahabat dan tabi‘in 

menunjukkan kesinambungan, sekaligus perbedaan: sahabat cenderung konservatif dan tekstual, 

sedangkan tabi‘in lebih adaptif dan progresif. Perbedaan ini menjadi fondasi penting bagi 

perkembangan konseptual maqāṣid syari’ah pada era ulama ushul fiqh klasik, hingga kemudian 

mencapai bentuk sistematis dalam karya al-Juwaynī, al-Ghazālī, dan al-Syāṭibī. 

Keywords: Maqasid Syariah, Sahabat, Tabiin. 

 

PENDAHULUAN 
Pentingnya tema kajian ini adalah tatkala Rasulullah masih hidup, segala persoalan dapat 

ditanyakan langsung kepada beliau. Umat Islam tinggal menunggu jawaban, ketentuan hukum dan 

solusi yang diberikan oleh Rasulullah. Apa yang beliau sampaikan sesungguhnya adalah wahyu 

Allah, karena beliau tidak akan memberikan ketetapan hukum, kecuali telah mendapat wahyu dari 

Allah, terkait hal ini Allah telah berfirman dalam Q.S An-Najm: 3-5. Kondisi berubah setelah 

Rasulullah wafat. Persoalan masyarakat terus bermunculan. Apalagi telah terjadi perluasan wilayah 

Islam yang luar biasa. Umat Islam mulai berinteraksi dengan bangsa-bangsa lain. Banyak hal baru 

bagi umat Islam. Mereka menemukan sesuatu, yang belum pernah ada di masa Rasulullah atau di 

daerah mereka tinggal. Banyak pula pertanyaan dari para muallaf dari bangsa-bangsa itu, yang 

notabene merupakan bekas peradaban besar seperti peninggalan wilayah Romawi dan Persia yang 

sebelumnya telah memiliki hukum sendiri. Kawasan itu juga mempunyai kondisi dan tradisi yang 

berbeda dengan kawasan Arab.  

Persoalan itu harus dipecahkan, sementara Rasulullah sudah tidak berada di tengah-tengah 

mereka lagi. Kondisi seperti ini menurut para sahabat untuk selalu berijtihad guna kelangsungan 

risalah kenabian. Ijtihad tersebut untuk memberikan pemecahan persoalan dan solusi atas persoalan 

yang sedang mereka hadapi. Salah satu upaya yang dilakukan oleh para sahabat adalah dengan 

menggali spirit dan ruh dari Al-Qur’an dan sunnah Nabi Muhammad. Spirit dan ruh nas itu, 

kemudian dijadikan sebagai salah satu acuan dan standard dalam berijtihad. Bagaminana mereka 

dapat mengetahui ruh, maqashid dan spirit wayhu? Tentu saja dengan ilmu alat yang mereka miliki 

secara fitrah dan bawaan.  

Para sahabat adalah manusia yang hidup di tengah-tengah Rasulullah. Mereka mengetahui 

kondisi tatkala suatu ayat turun, Mereka juga menyaksikan sebab-sebab turunnya ayat, sebab 

Rasulullah bersabda, sebab diamnya Rasulullah, ketegasan nabi, kelemahlembutan nabi, kapan nabi 

marah, kapan tersenyum, kapan nabi bertindak sebagai hakim, pemimpin perang, sebagai bagian 

dari masyarakat dan lain sebagainya. Mereka paham tatkala Rasulullah memberikan ketetapan 

hukum atas suatu persoalan, karena didasari dengan pertimbangan tertentu. Para sahabat, paham 

Vol. 11 No. 1 Tahun 2025 

Halaman 1-7 

 

mailto:cristine.simbolon@student.uhn.ac.id1
mailto:hamidah_ansori@gmail.com2


 

2 
 

 

benar terkait dengan sosiokultular turunnya teks Al-Quran atau hadis nabi. Selain itu, sahabat juga 

paham dengan kontrusksi bahasa Arab. Ini tidak heran karena teks Al-Qur’an dan sunnah nabi 

adalah bahasa mereka sehari-hari. Bahasa kitab suci itu, bukan hal yang asing bagi mereka. Al-

Quran sendiri menyatakan dengan sharih bahwa ia turun dengan bahasa arab yang jelas, yaitu 

bahasa yang digunakan oleh para penduduk Arab.1  

Dan kemudian para ulama kalangan tabiin banyak belajar dari sahabat. Mereka mendengar 

dan melihat perilaku para sahabat. Mereka juga belajar dari sistematika ijtihad, berfatwa, 

mengambil riwayat hadis dan Quran dari para sahabat. Mereka juga meneladani model ijtihad 

maqasid dari para sahabat. Ulama generasi tabiin mengambil ilmu pengetahuan dari para sahabat 

sesuai dengan kadar kemampuan mereka. Mereka menghafal hadis-hadis Nabi Muhammad SAW, 

mempelajari mazhab para sahabat dan mengumpulkan berbagai ilmu pengetahuan dari para 

sahabat.2 Pada masa tabiin, wilayah kekuasaan Islam semakin meluas ke daerah yang dihuni oleh 

masyarakat bukan berbahasa arab atau bukan bangsa arab. Kondisi yang berlaku juga sangat 

berbeda beda. Banyak diantara ulama masuk didaerah tersebut yang kemudian banyak 

masyakarakat masuk Islam. Dengan demikian persoalan yang muncul kian kompleks dan tidak 

dijumpai di al Qur’an dan as Sunnah, sehingga disinilah para tabi’in melakukan ijtihat untuk 

mencari ketetapan hukum berdasarkan penalaran mereka terhadap ayat tertentu. Hal ini juga 

dipengaruhi dengan ilmu pengetahuan yang semakin maju serta kepesatan ijtihad pula.  

Peta artikel sebelumnya ada beberapa yang telah membahas maqoshid syariah yang pertama 

yaitu penelitian Dr. Toriquddin yang membahas tentang teori maqashid syariah perspektif alsyatibi.3 

Kedua, penelitian Yuhanah dengan judul analisis implementasi maqashid syariah pada rumah sakit 

berkompetensi syariah di Indonesia sebagai unique value preposition. 4  Ketiga, penelitian Prof 

Saifullah yang membahas tentang pembiayaan murabahah untuk pembangunan rumah BMTT Griya 

Sakinah perspektof maqashid syariah.5 Keempat, penelitian Syintia dengan judul nilai maslahah 

reksadana dalam perspektif maqashid syariah. 6 Kelima, penelitian Sani membahas tentang tinjauan 

maqashid syariah terhadap jual beli tanah sengketa. 7 Keenam, penelitian illah membahas tentang 

pengaruh Islamicity performance index terkait nilai perusahaan dengan konsep maqashid syariah.8 

Ketujuh, penelitian nola dengan judul upaya pengentasan kemiskinan melalui pendistribusian dana 

PHK dalam perspektif maqashid syariah (studi kasus kel. punggolaka kec. Puwatu kota kendari). 

Perbedaan dengan artikel ini adalah artikel ini terfokus pada maqashid syariah zaman sahabat dan 

tabiin. Tujuan penulisan artikel ini untuk mendalami maqashid syariah terutama pada zaman 

sahabat dan tabiin.  

 

 

 
1 Wahyudi, “Maqashid Syariah Pada Masa Sahabat”, almuflihun.com, 31 Juli 2018, diakses 5 September 

2025, https://almuflihun.com/maqashid-syariah-pada-masa-sahabat/   
2 Aisyatul Azizah et al., “Nalar Maqasid Syari’ah Di Era Sahabat Dan Tabi’in,” Fakta: Forum Aktual Ahwal 

AlSyakhsiyah 2, no. 2 (2024): 124–29, https://doi.org/10.28926/fakta.v2i2.1540.  
3 Moh Toriquddin, “Teori Maqashid Syari’ah Perspektif Al-Syatibi,” Jurnal Syariah Dan Hukum 6, no. 1 

(2014).  
4 Siti Yuhanah, Muhajirin, and Hasbi Abdul Al-Wahhab KH, “Analisis Implementasi Maqashid Syariah Pada 

Rumah Sakit Berkompetensi Syariah Di Indonesia Sebagai Unique Value Preposition,” Reslaj: 

Religion Education Social Laa Roiba Journal 6, no. 4 (2024), 

https://doi.org/10.47467/reslaj.v6i4.1106.  
5 Ulinnuha Saifullah and Muh. Nashirudin, “Pembiayaan Murabahah Untuk Pembangunan Rumah BMTT 

Griya Sakinah Perspektif Maqashid Syariah,” An-Nisbah: Jurnal Perbankan Syariah 5, no. 1 (2024), 

https://doi.org/10.51339/nisbah.v5i1.1840.  
6 Syintia Amanda Rhetha et al., “Nilai Maslahah Reksadana Syariah Dalam Perspektif Maqashid Syariah,” 

JURNAL ILMIAH RESEARCH AND DEVELOPMENT STUDENT 2, no. 1 (2024), 

https://doi.org/10.59024/jis.v2i1.572.  
7 Sani Khairil, Sandy Rizki Febriadi, and Maman Surahman, “Tinjauan Maqashid Syariah Terhadap Jual Beli 

Tanah Sengketa,” Bandung Conference Series: Sharia Economic Law 4, no. 1 (2024), 

https://doi.org/10.29313/bcssel.v4i1.12155.  
8 Muhamad Atho’ Illah et al., “Pengaruh Islamicity Performance Index Terkait Nilai Perusahaan Dengan 

Konsep Maqashid As-Syariah,” El-Mal: Jurnal Kajian Ekonomi & Bisnis Islam 5, no. 3 (2024), 

https://doi.org/10.47467/elmal.v5i3.779.  

https://almuflihun.com/maqashid-syariah-pada-masa-sahabat/
https://almuflihun.com/maqashid-syariah-pada-masa-sahabat/


 

3 
 

 

METODE PENELITIAN 

Pada artikel ini menggunakan metode kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan 

(library research), Peneliti mencari sumber-sumber yang berasal dari literature berupa buku, 

jurnal, dan web yang terkait dengan tema maqashid syariah pada zaman sahabat dan tabiin, 

data di dapat dengan menemukan informasi dari sumber data yang dijelaskan diatas, proses 

analisis dengan menggunakan analis isi konten pada buku, web, dan jurnal terkait, setelah 

dikumpulkan kemudian dianalisis dengan tema ini. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Maqashid Syariah zaman sahabat  

Maqashid Syariah di kalangan ulama terdahulu, para sahabat merupakan tokoh 

maqashid pertama. Perhatian terhadap maqashid syariah adalah perkara yang setua syariah 

itu sendiri karena tidak masuk akal jika para sahabat menerima syariat tanpa memiliki 

keinginan dan pandangan terhadap tujuan dan maksudnya. Oleh karena itu, maqashid 

bermula dari para sahabat yang berasal dari Rasulullah yaitu berasal dari pengajaran dan 

bimbingan beliau kepada para sahabat. Para sahabat adalah fuqaha pertama, mufassir 

pertama, dan maqashidiyyin pertama. Demikian dengan ilmu-ilmu yang berkembang dari 

segi klasifikasi, istilah, perincian, dan penerapan pada peristiwa serta isu-isu intelektual 

baru sepanjang zaman, namun asal-usul ilmu, dasar dan kaidah awalnya berasal dari para 

sahabat.  

Al-Syatibi menulis kitabnya pada akhir abad 8 H di Andalusia, yaitu pada zaman 

yang terlambat dan di tempat yang terpencil, di mana semangat maqashid dan perhatian 

terhadap maqashid melemah dan menghilang, sehingga ia merasa akan mencatat pada 

kitabnya berjudul “Al-Muwafaqat” yang mungkin akan diterima atau ditolak. Para sahabat 

merupakan orang yang memahami maksud syariat yang berasal dari nabi. Para ulama 

khususnya imam-imam mazhab dan tokoh-tokohnya, dalam apa yang mereka dasarkan dari 

kaidah-kaidah ijtihad, kaidah-kaidah fikih, dan kaidah-kaidah mazhab fikih mereka; 

sandaran mereka yang besar dan kokoh adalah perbuatan para sahabat, sandaran terpenting 

untuk qiyas adalah perbuatan sahabat.  

Maqashid Syariah Zaman Tabiin  

Pada masa Tabi‘in (generasi setelah sahabat Nabi, kira-kira abad 1–2 H), istilah 

maqāṣid al syarī‘ah sebagai sebuah disiplin ilmu formal memang belum dikenal. Namun, 

praktik dan pemikiran yang berorientasi pada maqāṣid sudah mulai tampak dalam ijtihad 

para ulama Tabi‘in. akan tetapi masih belum terumuskan sebagai Teori Formal dan periode 

masa Tabiin maish belum menyusun konsep maqāṣid secara sistematis seperti yang 

dilakukan ulama ushul fiqh abad berikutnya (misalnya al-Juwaynī, al-Ghazālī, al-Syāṭibī). 

Namun, dalam praktik ijtihad mereka, sudah tampak adanya kesadaran bahwa hukum Islam 

memiliki tujuan menjaga kemaslahatan manusia. Praktik Maqāṣid dalam Ijtihad Hasan al-

Baṣrī (w. 110 H), sering menekankan bahwa syariat hadir untuk membentuk akhlak mulia, 

bukan sekadar ritual. Ini sejalan dengan maqṣad menjaga Agama dan moral. ‘Ikrimah, 

Sa‘īd bin al-Musayyib, dan al-Sya‘bī dalam fatwa-fatwanya mereka banyak 

mempertimbangkan al-maṣlaḥah (kemanfaatan) serta kondisi sosial masyarakat. Umar bin 

Abdul Aziz (w.101H) beliau seorang khalifah dari generasi Tabi‘in besar banyak 

kebijakannya bernuansa maqāṣid, seperti menekankan keadilan sosial, penghapusan 

pungutan zalim, dan distribusi zakat yang adil. Nilai-Nilai Maqāṣid yang Tercermin 

walaupun belum disebut “maqāṣid al-syarī‘ah”, tujuan-tujuan hukum Islam sudah mereka 

pahami, misalnya: Hifẓ al-Dīn (menjaga agama) mendorong umat tetap pada aqidah yang 

lurus dan ibadah yang benar. Hifẓ alNafs (menjaga jiwa) larangan membunuh tanpa hak, 

peringatan terhadap kezhaliman. Hifẓ al-‘Aql (menjaga akal) Hifẓ al-Māl (menjaga harta) 

Hifẓ al-Nasl (menjaga keturunan). Nilai-nilai ini sudah dipahami, meskipun belum 



 

4 
 

 

dibukukan secara metodologis.  

Sejarah Istilah Maqashid Syariah  

Sejarah penggunaan istilah maqashid syariah, lahirnya istilah ini tidak lepas dari 

adanya ilmu Ushul Fiqh, karena secara historis lahirnya dari Rahim Ushul Fiqh. Sehingga 

untuk melihat sejarah perjalanan mengenai kajian Maqashid Syariah, perlu dilacak awal 

mula istilah tersebut digunakan dan juga perlu dijelaskan para ulama yang mempunyai 

andil dalam kajian tersebut. Selama ini, banyak kalangan yang menganggap bahwa 

Maqashid Syariah pertama kali ditawarkan oleh Imam al-Syatibi, salah seorang ulama dari 

kalangan Mazhab Maliki yang membahas Maqashid menjadi sebuah pembahasan khusus 

dalam karyanya Al-Muwafaqat fi Ushuli AsSyariah. Sehingga nama al-Syatibi sering 

disebut dengan bapak Maqashid Syariah. Padahal perhatian terhadap Maqashid Syariah 

sebenarnya sudah ada sebelum al-Syatibi yang dianggap sebagai pencetus itu, bahkan sudah 

ada sejak zaman Rasulullah.  

Hammadi al-Ubaydi dalam karyanya al-Syatibi wa Maqashid al-Syari’ah menyebut 

orang pertama yang berbicara tentang Maqashid Syariah yaitu Ibrahim al-Nakhai, seorang 

dari Tabi’in yang wafat pada 96 H, dan pernah mengatakan di setiap hukum Allah SWT 

mempunyai tujuan, yaitu kemaslahatan. Akan tetapi menurut Jasser Auda dalam karyanya 

al-Maqashid lil Mubtadi’in, bahwa Maqashid Syariah sudah diperbincangkan pada masa 

Abu Bakar, tepatnya ketika mengkodifikasikan Al-Quran. Setelah masa Sahabat, 

berkembanglah teori dan klasifikasi Maqashid. Namun, Maqasid yang kita lihat dan kenal 

sebagaimana saat ini tidak begitu matang pada masa sebelum para ulama Ushul Fiqh yaitu 

dari abad ke-5 sampai abad ke-8 H.  

Pada tiga abad pertama sudah dikenal istilah hikmah,’illah (motif), ma’ani (tujuan-

tujuan) dan hal tersebut sudah ada dalam metode berfikir para ulama hukum Islam 

terdahulu, bahkan mereka sudah menggunakannya. Di mana kata-kata tersebut merupakan 

padanan kara Maqashid dan menjadi bagian penting dalam kajian Maqashid Syariah. 

Setelah al-Nakhai, muncul Tirmidzi alHakim (w.296 H/908 M). Beliau bisa dikatakan 

sebagai orang yang menulis naskah pertama tentang pembahasan Maqashid Syariah. Di 

mana kata “Maqashid” terdapat dalam karyanya alShalah wa Maqasiduha. Sebuah kitab 

yang berisi tentang penelitian rahasia spiritual dan hikmah di setiap gerakan shalat dan 

dzikir-dzikirnya.  

Pada abad ke-3 muncul nama Abu Zayd al-Balkhi (w.322 H/933 M), yang menulis 

naskah pertama Maqashid Syariah dalam bidang mu’amalah. Karyanya yang berjudul al-

Ibnah ‘an ‘Ilal al-Diniyah adalah sebuah karya yang menelusuri berbagai tujuan yang ada 

dibalik hukum Islam. Karya yang sama dengan judul Masalih al-Abdan wa al-Anfus, 

membahas bagaimana praktik agama Islam dan hukum-hukumnya berdampak positif 

terhadap fisik dan kejiwaan. Setelah Tirmidzi al-Hakim, ada nama al-Qaffal al-Kabir al-

Syashi (w.365 H/975 M) dengan sebuah karya tentang Maqashid Syariah dengan judul 

Mahasin al-Syara’i. Sebuah manuskrip yang membahas mengenai aturan, tujuan, dan 

hikmah syariat. Susunan pembahasan dalam karya tersebut seperti halnya susunan fikih 

klasik. Dimulai dengan thaharah, wudhu, dan seterusnya. Pengembangan berbagai konsep 

seperti al-dharuriyyah, al-hajjiyyah dan al-makrumah yang dilakukan al-Qaffal juga 

mempermudah jalan Imam Juwaini dan Imam al-Ghazali dalam mengembangkan teori fikih 

mazhab Syafi’i dan teori Maqashid Syariahnya. Kedua ulama tersebut kemudian 

mengemukakan konsep al-dharuriyyah, al-hajjiyyah dan al-tahsiniyyah.  

Setelah al-Qaffal, ada nama Ibnu Babawayh al-Qummi (w.381 H/991 M). Ulama 

terkemuka dan pertama abad ke-4 H dari kalangan Syi’ah, yang mengkaji tentang Maqashid 

Syariah dengan karyanya ‘Ilal al-Syar’i. Studi terkait kajian Maqashid kemudian 

dilanjutkan oleh al-Amiri alFaylasuf (w.381 H/991 M), melalui karyanya al-I’lam bi 

Manaqib al-Islam. Dalam karya tersebut, beliau berusaha mengkaji klasifikasi teoritis 

tujuan syari’at Islam terkait al-Hudud atau hukum pidana dalam Islam dengan pembahasan 



 

5 
 

 

hukuman bagi pembunuh, pencuri, orang yang membuka aib orang lain, dan lain 

sebagainya. Selain itu terdapat Abu Ja’far Muhammad Ali, Muhammad Husayn al-Tanzir, 

dan Abu Bakr ibn al-Thayyib al-Baqilani.9  

Contoh Maqashid Syariah pada zaman kontemporer  

Maqashid syariah adalah tujuan yang ingin dicapai oleh syariat agar kemaslahatan 

manusia bisa terwujud. Kemaslahatan disini mencakup semua kehidupan manusia salah 

satunya dibidang ekonomi. Maqashid syariah sendiri berperan sebagai ketetapan yang 

relevan sebagai landasan bagi praktik produk perbankan syariah dan pengembangan 

system, karena maqashid syariah bertujuan sebagai kemaslahatan dan kesejahteraan bagi 

manusia. Sehingga layanan serta produk perbankan syariah yang diberikan kepada nasabah 

bisa menghasilkan kemaslahatan hingga dapat dilihat bagaimana implementasi maqashid 

syariah terhadap produk-produk yang dikeluarkan oleh perbankan syariah sangat 

bermanfaat bagi nasabah. Maqashid syariah diimplementasikan kepada produk perbankan 

dengan lima hal pokok, ialah: hifdz al-din, hifdz al-nafs, hifdz al-‘aql, hifdz alnasl, dan 

hifdz al-maal.10  

Maqashid syariah bertujuan untuk mencapai kemaslahatan dan mencegah 

kemudhararatan. Dalam kegiatan ekonomi maqashid syariah berguna dalam pembangunan 

ekonomi yang membahas tentang masalah ekonomi, fenomena ekonomi, dan merumuskan 

suatu kebijakan. Ulama-ulama klasik maupun kontemporer banyak yang memberikan 

pendapat mengenai maqashid al-syariah, namun al-syatibi merupakan teori yang paling 

terkenal. Teori Maqashid AlSyariah sendiri bermakna sebagai inti dalam menganalisis 

ekonomi yang membahas tentang kemiskinan, distribusi kekayaan, dan membangun 

ekonomi. Dalam hal ini yang ingin dicapai Maqashid Al-Syariah adalah penghilangan 

segala permasalahan ekonomi untuk mencapai kehidupan sejahtera. Dalam penerapannya 

pada sistem keuangan Islam Maqashid Al-Syariah sebagai inti dalam keberlangsungan 

kegiatan ekonomi karena tanpa Maqashid Al-Syariah keuangan Islam kehilangan substansi 

syariahnya. Penerapan Maqashid Al-Syariah pada perbankan syariah sudah sesuai dengan 

memperhatikan indicator pada Maqashid Al-Syariah, begitu juga pada investasi dengan 

akad mudharabah, pada jaminan akad mudharabah dan musyarakah, pada transaksi multi 

akad, rahn dan pemanfaatan marhun (barang gadai), jual beli emas secara tidak tunai.11  

Pada artikel Riza terdapat hasil penelitian tentang contoh maqashid syariah pada 

zaman kini yaitu uang elektronik telah sesuai dengan maqashid syariah, keseusaian ini di 

dapat dengan terpenuhinya prinsip memeliha harta dan kemaslahatan. Akan tetapi, uang 

elektronik unregistered dinilai belum sesuai dengan maqashid syariah karena uang 

elektronik initidak dilengkapi dengan PIN sehingga masih menimbulkan kemudharatan 

apabila kartu ini dicuri atau hilang. Oleh karena itu, penggunaan uang elektronik yang tidak 

dilengkapi PIN seperti uang elektronik unregistered sebaiknya dihindari karena 

bertentangan dengan maqashid syariah.12  

Contoh dalam hukum keluarga Islam, dalam artikel tarantang perkawinan beda agama 

dalam Islam dapat dipandang dari perspektif ‘illat (causal factor) dan Maqashid Syariah 

(objectives of Islamic Law). Menurut ‘illat, perkawinan beda agama dalam Islam dianggap 

 
9 Nur Hasan, “Melacak Sejarah Istilah Maqashid Syariah dan Karya Ulama yang Membicarakannya”, 

islami.co, 8 Agustus 2020, diakses 6 September 2025, https://islami.co/melacak-sejarah-istilah-

maqasid-syariah-dan-karyaulama-yang-membicarakannya-1/   
10 Popon Srisusilawati et al., “IMPLEMENTASI MAQASHID SYARIAH TERHADAP PRODUK 

PERBANKAN SYARIAH,” Al-Mustashfa: Jurnal Penelitian Hukum Ekonomi Syariah 7, no. 1 

(2022), https://doi.org/10.24235/jm.v7i1.8409.  
11 M. Ziqhri Anhar Nst and Nurhayati Nurhayati, “TEORI MAQASHID AL-SYARI’AH DAN 

PENERAPANNYA PADA PERBANKAN SYARIAH,” Jesya (Jurnal Ekonomi & Ekonomi Syariah) 

5, no. 1  

(2022), https://doi.org/10.36778/jesya.v5i1.629.  
12 Muhammad Riza, “Maqashid Syariah,” Jurnal of Islamic Economic Lariba 3, no. 2 (2016): 75–84.  

https://islami.co/melacak-sejarah-istilah-maqasid-syariah-dan-karya-ulama-yang-membicarakannya-1/
https://islami.co/melacak-sejarah-istilah-maqasid-syariah-dan-karya-ulama-yang-membicarakannya-1/
https://islami.co/melacak-sejarah-istilah-maqasid-syariah-dan-karya-ulama-yang-membicarakannya-1/
https://islami.co/melacak-sejarah-istilah-maqasid-syariah-dan-karya-ulama-yang-membicarakannya-1/


 

6 
 

 

sebagai suatu tindakan yang memiliki potensi untuk menimbulkan kerusakan dan gangguan 

pada kestabilan dan keutuhan keluarga dan masyarakat. Sedangkan Maqashid Syariah, 

perkawinan beda agama dapat dilihat dari dua sudut pandang yang berbeda: sudut pandang 

menyangkut keberadaan perkawinan itu sendiri dan sudut pandang menyangkut dampak 

sosial dan kemanfaatannya bagi masyarakat. Kesimpulannya, perkawinan beda agama 

dapat dipertimbangkan dari sudut pandang filsafat hukum Islam dengan pendekatan ‘illat 

dan Maqashid Syariah. Namun, masih diperlukan penanganan serius terkait kontroversi dan 

kendala terkait dengan praktik perkawinan beda agama dalam masyarakat.13  

Artikel Hamid membahas tentang nafkah bagi pekerja bank konvensional. Hukum 

bekerja pada bank konvensional sebagai upaya pemenuhan nafkah keluarga ditinjau dari 

pendekatan maqashid syariah. Pada satu sisi dalam memenuhi nafkah keluarga, terkadang 

seseorang bekerja di bank konvensional, akan tetapi praktik dalam perbankan konvensional 

tidak terlepas dari riba yang diharamkan dalam Islam, sementara nafkah keluarga harus 

dipenuhi demi menjaga eksistensi kehidupan. Pada dasarnya bekerja di bank konvensional 

hukumnya adalah diharamkan akan tetapi ketika keadaan terpaksa untuk memenuhi nafkah 

keluarga dan kemaslahatan untuk menjaga eksistensi kehidupan agar tidak terancam, maka 

hukumnya makruh dengan syarat tetap berusaha mencari pekerjaan lain yang dibolehkan 

Islam.14  

 

KESIMPULAN 

Kajian maqāṣid al-syarī‘ah pada periode sahabat dan tabiin menunjukkan bahwa 

meskipun istilah maqāṣid belum diformulasikan sebagai disiplin ilmu yang sistematis, 

kesadaran akan tujuan syariat telah hadir sejak generasi awal Islam. Pada periode sahabat, 

pendekatan maqāṣid lebih menekankan ketaatan tekstual terhadap Al-Qur’an dan Sunnah 

dengan kehati-hatian tinggi dalam berijtihad. Orientasi utamanya adalah menjaga agama 

dan persatuan umat, sehingga penggunaan maslahat lebih terbatas. Sebaliknya, pada 

periode tabiin, muncul kecenderungan yang lebih adaptif dan progresif. Para ulama tabiin 

menggunakan qiyās, ra’yu, dan istihsān untuk menjawab kompleksitas sosial yang 

semakin luas, dengan menekankan maslahat dalam perlindungan jiwa, harta, akal, dan 

keturunan.  

Dengan demikian, kedua periode ini memperlihatkan kesinambungan sekaligus 

perbedaan sahabat cenderung tekstual dan konservatif, sedangkan tabiin lebih maslahat-

oriented dan kontekstual. Perkembangan ini menjadi landasan historis yang penting bagi 

lahirnya konseptualisasi maqasidsyariah secara sistematis pada era ulama ushul fiqh 

klasik, hingga akhirnya mencapai puncaknya dalam pemikiran al-Ghazālī dan al-Syāṭibī.  

Sumbangan akademik dari artikel  

Artikel ini memberikan beberapa kontribusi akademik penting dalam studi maqāṣid 

al-syarī‘ah dan sejarah perkembangan hukum Islam, antara lain rekonstruksi historis 

Artikel ini menelusuri jejak awal kesadaran maqāṣid pada generasi sahabat dan tabiin, 

sehingga memperlihatkan kesinambungan sejarah pemikiran hukum Islam sejak masa 

awal hingga terbentuknya teori maqāṣid yang sistematis pada era klasik. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Azizah, Aisyatul, Moh. Nu’man, M. Syam’un Rosyadi, and M. Syam’un Rosyadi. “Nalar Maqasid 

Syari’ah Di Era Sahabat Dan Tabi’in.” Fakta: Forum Aktual Ahwal Al-Syakhsiyah 2, no. 2 

(2024): 124–29. https://doi.org/10.28926/fakta.v2i2.1540.  

 
13 Jefry Tarantang, Siah Khosyi’ah, and Usep Saepullah, “FILOSOFI ‘Illat HUKUM DAN MAQASHID 

SYARIAH DALAM PERKAWINAN BEDA AGAMA,” Jurnal Studi Agama Dan Masyarakat 19, no. 

1 (2023), https://doi.org/10.23971/jsam.v19i1.6318.  
14 Asrul Hamid and Dedisyah Putra, “Pemenuhan Nafkah Keluarga Dengan Bekerja Di Bank Konvensional: 

Suatu Pendekatan Maqashid Syariah,” El-USRAH: Jurnal Hukum Keluarga 2, no. 1 (2020), 

https://doi.org/10.22373/ujhk.v2i1.7640.  



 

7 
 

 

Dan Masyarakat 19, no. 1 (2023). https://doi.org/10.23971/jsam.v19i1.6318.  

Ekonomi Syariah) 5, no. 1 (2022). https://doi.org/10.36778/jesya.v5i1.629.  

Hamid, Asrul, and Dedisyah Putra. “Pemenuhan Nafkah Keluarga Dengan Bekerja Di Bank 

Konvensional: Suatu Pendekatan Maqashid Syariah.” El-USRAH: Jurnal Hukum Keluarga 2, 

no. 1 (2020). https://doi.org/10.22373/ujhk.v2i1.7640.  

https://doi.org/10.47467/elmal.v5i3.779.  

https://doi.org/10.47467/reslaj.v6i4.1106. 

Illah, Muhamad Atho’, Sri Sundari, M. Sidik Boedoyo, and Leo Sianipar. “Pengaruh Islamicity 

Performance Index Terkait Nilai Perusahaan Dengan Konsep Maqashid As-Syariah.” ElMal: 

Jurnal Kajian Ekonomi & Bisnis Islam 5, no. 3 (2024).  

Karomah Nuraeni. “IMPLEMENTASI MAQASHID SYARIAH TERHADAP PRODUK 

PERBANKAN SYARIAH.” Al-Mustashfa: Jurnal Penelitian Hukum Ekonomi Syariah 7, no. 

1 (2022). https://doi.org/10.24235/jm.v7i1.8409.  

Nst, M. Ziqhri Anhar, and Nurhayati Nurhayati. “TEORI MAQASHID AL-SYARI’AH DAN  

PENERAPANNYA PADA PERBANKAN SYARIAH.” Jesya (Jurnal Ekonomi &  

Riza, Muhammad. “Maqashid Syariah.” Jurnal of Islamic Economic Lariba 3, no. 2 (2016): 75– 84.  

Rumah BMTT Griya Sakinah Perspektif Maqashid Syariah.” An-Nisbah: Jurnal Perbankan Syariah 

5, no. 1 (2024). https://doi.org/10.51339/nisbah.v5i1.1840.  

Saifullah, Ulinnuha, and Muh. Nashirudin. “Pembiayaan Murabahah Untuk Pembangunan  

Sani Khairil, Sandy Rizki Febriadi, and Maman Surahman. “Tinjauan Maqashid Syariah Terhadap 

Jual Beli Tanah Sengketa.” Bandung Conference Series: Sharia Economic Law 4, no. 1 

(2024). https://doi.org/10.29313/bcssel.v4i1.12155.  

Srisusilawati, Popon, Putri Diani Hardianti, Neli Erlianti, Isfi Rizka Pitsyahara, and Siti  

Syintia Amanda Rhetha, Yenita Karisha, Nurris Kiyani, Tri Noviantika Zain, and Muhammad 

Taufiq Abadi. “Nilai Maslahah Reksadana Syariah Dalam Perspektif Maqashid Syariah.” 

JURNAL ILMIAH RESEARCH AND DEVELOPMENT STUDENT 2, no. 1 (2024). 

https://doi.org/10.59024/jis.v2i1.572.  

Tarantang, Jefry, Siah Khosyi’ah, and Usep Saepullah. “FILOSOFI ‘Illat HUKUM DAN 

MAQASHID SYARIAH DALAM PERKAWINAN BEDA AGAMA.” Jurnal Studi Agama  

Toriquddin, Moh. “Teori Maqashid Syari’ah Perspektif Al-Syatibi.” Jurnal Syariah Dan Hukum 6, 

no. 1 (2014).  

Yuhanah, Siti, Muhajirin, and Hasbi Abdul Al-Wahhab KH. “Analisis Implementasi Maqashid 

Syariah Pada Rumah Sakit Berkompetensi Syariah Di Indonesia Sebagai Unique Value 

Preposition.” Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 6, no. 4 (2024). 


