Jurnal Kritis \H/o||.11 Nf.YlTahun 2025
- alaman 1-
Studi Hukum

MAQASHID SYARI’AH PADA PERIODE SAHABAT DAN TABI’IN

Radifa Isnain Nafila', Tutik Hamidah?
radifaisnain2@gmail.com?, hamidah ansori@gmail.com?
UIN Malang

ABSTRAK

Kajian maqasid syariah merupakan upaya memahami tujuan dan hikmah di balik pensyariatan
hukum Islam. Meskipun istilah maqasid belum diformulasikan secara sistematis pada periode awal
Islam, praktik dan kesadaran maqasid telah tampak sejak generasi sahabat hingga tabiin. Pada
periode sahabat, orientasi hukum lebih menekankan aspek tekstual-normatif dengan berpegang
pada Al-Qur’an dan Sunnah. Pertimbangan maslahat dilakukan secara terbatas, dengan kehatihatian
tinggi dalam berijtihad, terutama untuk menjaga agama dan persatuan umat. Sementara itu, pada
periode tabiin, orientasi maqasid semakin berkembang melalui penggunaan qiyas, istihsan, dan
ra’yu yang lebih luas. Hal ini didorong oleh meluasnya wilayah Islam, kompleksitas sosial, dan
kebutuhan akan fatwa kontekstual. Tabiin menunjukkan keberanian lebih besar dalam menekankan
maslahat sosial seperti perlindungan harta, jiwa, akal, dan keturunan, meskipun belum sampai pada
perumusan teoritis. Dengan demikian, maqasid syariah pada periode sahabat dan tabi‘in
menunjukkan kesinambungan, sekaligus perbedaan: sahabat cenderung konservatif dan tekstual,
sedangkan tabi‘in lebih adaptif dan progresif. Perbedaan ini menjadi fondasi penting bagi
perkembangan konseptual maqasid syari’ah pada era ulama ushul figh klasik, hingga kemudian
mencapai bentuk sistematis dalam karya al-Juwayni, al-Ghazali, dan al-Syatibi.

Keywords: Magasid Syariah, Sahabat, Tabiin.

PENDAHULUAN

Pentingnya tema kajian ini adalah tatkala Rasulullah masih hidup, segala persoalan dapat
ditanyakan langsung kepada beliau. Umat Islam tinggal menunggu jawaban, ketentuan hukum dan
solusi yang diberikan oleh Rasulullah. Apa yang beliau sampaikan sesungguhnya adalah wahyu
Allah, karena beliau tidak akan memberikan ketetapan hukum, kecuali telah mendapat wahyu dari
Allah, terkait hal ini Allah telah berfirman dalam Q.S An-Najm: 3-5. Kondisi berubah setelah
Rasulullah wafat. Persoalan masyarakat terus bermunculan. Apalagi telah terjadi perluasan wilayah
Islam yang luar biasa. Umat Islam mulai berinteraksi dengan bangsa-bangsa lain. Banyak hal baru
bagi umat Islam. Mereka menemukan sesuatu, yang belum pernah ada di masa Rasulullah atau di
daerah mereka tinggal. Banyak pula pertanyaan dari para muallaf dari bangsa-bangsa itu, yang
notabene merupakan bekas peradaban besar seperti peninggalan wilayah Romawi dan Persia yang
sebelumnya telah memiliki hukum sendiri. Kawasan itu juga mempunyai kondisi dan tradisi yang
berbeda dengan kawasan Arab.

Persoalan itu harus dipecahkan, sementara Rasulullah sudah tidak berada di tengah-tengah
mereka lagi. Kondisi seperti ini menurut para sahabat untuk selalu berijtihad guna kelangsungan
risalah kenabian. Ijtihad tersebut untuk memberikan pemecahan persoalan dan solusi atas persoalan
yang sedang mereka hadapi. Salah satu upaya yang dilakukan oleh para sahabat adalah dengan
menggali spirit dan ruh dari Al-Qur’an dan sunnah Nabi Muhammad. Spirit dan ruh nas itu,
kemudian dijadikan sebagai salah satu acuan dan standard dalam berijtihad. Bagaminana mereka
dapat mengetahui ruh, magashid dan spirit wayhu? Tentu saja dengan ilmu alat yang mereka miliki
secara fitrah dan bawaan.

Para sahabat adalah manusia yang hidup di tengah-tengah Rasulullah. Mereka mengetahui
kondisi tatkala suatu ayat turun, Mereka juga menyaksikan sebab-sebab turunnya ayat, sebab
Rasulullah bersabda, sebab diamnya Rasulullah, ketegasan nabi, kelemahlembutan nabi, kapan nabi
marah, kapan tersenyum, kapan nabi bertindak sebagai hakim, pemimpin perang, sebagai bagian
dari masyarakat dan lain sebagainya. Mereka paham tatkala Rasulullah memberikan ketetapan
hukum atas suatu persoalan, karena didasari dengan pertimbangan tertentu. Para sahabat, paham

1


mailto:cristine.simbolon@student.uhn.ac.id1
mailto:hamidah_ansori@gmail.com2

benar terkait dengan sosiokultular turunnya teks Al-Quran atau hadis nabi. Selain itu, sahabat juga
paham dengan kontrusksi bahasa Arab. Ini tidak heran karena teks Al-Qur’an dan sunnah nabi
adalah bahasa mereka sehari-hari. Bahasa kitab suci itu, bukan hal yang asing bagi mereka. Al-
Quran sendiri menyatakan dengan sharih bahwa ia turun dengan bahasa arab yang jelas, yaitu
bahasa yang digunakan oleh para penduduk Arab.*

Dan kemudian para ulama kalangan tabiin banyak belajar dari sahabat. Mereka mendengar
dan melihat perilaku para sahabat. Mereka juga belajar dari sistematika ijtihad, berfatwa,
mengambil riwayat hadis dan Quran dari para sahabat. Mereka juga meneladani model ijtihad
magasid dari para sahabat. Ulama generasi tabiin mengambil ilmu pengetahuan dari para sahabat
sesuai dengan kadar kemampuan mereka. Mereka menghafal hadis-hadis Nabi Muhammad SAW,
mempelajari mazhab para sahabat dan mengumpulkan berbagai ilmu pengetahuan dari para
sahabat.? Pada masa tabiin, wilayah kekuasaan Islam semakin meluas ke daerah yang dihuni oleh
masyarakat bukan berbahasa arab atau bukan bangsa arab. Kondisi yang berlaku juga sangat
berbeda beda. Banyak diantara ulama masuk didaerah tersebut yang kemudian banyak
masyakarakat masuk Islam. Dengan demikian persoalan yang muncul kian kompleks dan tidak
dijumpai di al Qur’an dan as Sunnah, schingga disinilah para tabi’in melakukan ijtihat untuk
mencari ketetapan hukum berdasarkan penalaran mereka terhadap ayat tertentu. Hal ini juga
dipengaruhi dengan ilmu pengetahuan yang semakin maju serta kepesatan ijtihad pula.

Peta artikel sebelumnya ada beberapa yang telah membahas magoshid syariah yang pertama
yaitu penelitian Dr. Toriquddin yang membahas tentang teori magashid syariah perspektif alsyatibi.®
Kedua, penelitian Yuhanah dengan judul analisis implementasi magashid syariah pada rumah sakit
berkompetensi syariah di Indonesia sebagai unique value preposition. * Ketiga, penelitian Prof
Saifullah yang membahas tentang pembiayaan murabahah untuk pembangunan rumah BMTT Griya
Sakinah perspektof magashid syariah.® Keempat, penelitian Syintia dengan judul nilai maslahah
reksadana dalam perspektif magashid syariah. ¢ Kelima, penelitian Sani membahas tentang tinjauan
magashid syariah terhadap jual beli tanah sengketa. 7 Keenam, penelitian illah membahas tentang
pengaruh Islamicity performance index terkait nilai perusahaan dengan konsep magashid syariah.®
Ketujuh, penelitian nola dengan judul upaya pengentasan kemiskinan melalui pendistribusian dana
PHK dalam perspektif magashid syariah (studi kasus kel. punggolaka kec. Puwatu kota kendari).
Perbedaan dengan artikel ini adalah artikel ini terfokus pada magashid syariah zaman sahabat dan
tabiin. Tujuan penulisan artikel ini untuk mendalami magashid syariah terutama pada zaman
sahabat dan tabiin.

! Wahyudi, “Magqashid Syariah Pada Masa Sahabat”, almuflihun.com, 31 Juli 2018, diakses 5 September
2025, https://almuflihun.com/magqashid-syariah-pada-masa-sahabat/

2 Aisyatul Azizah et al., “Nalar Maqasid Syari’ah Di Era Sahabat Dan Tabi’in,” Fakta: Forum Aktual Ahwal
AlSyakhsiyah 2, no. 2 (2024): 12429, https://doi.org/10.28926/fakta.v2i2.1540.

8 Moh Toriquddin, “Teori Maqashid Syari’ah Perspektif Al-Syatibi,” Jurnal Syariah Dan Hukum 6, no. 1
(2014).

4 Siti Yuhanah, Muhajirin, and Hasbi Abdul Al-Wahhab KH, “Analisis Implementasi Maqashid Syariah Pada
Rumah Sakit Berkompetensi Syariah Di Indonesia Sebagai Unique Value Preposition,” Reslaj:
Religion Education Social Laa Roiba Journal 6, no. 4 (2024),
https://doi.org/10.47467/reslaj.v6i4.1106.

5 Ulinnuha Saifullah and Muh. Nashirudin, “Pembiayaan Murabahah Untuk Pembangunan Rumah BMTT
Griya Sakinah Perspektif Maqashid Syariah,” An-Nisbah: Jurnal Perbankan Syariah 5, no. 1 (2024),
https://doi.org/10.51339/nisbah.v5i1.1840.

® Syintia Amanda Rhetha et al., “Nilai Maslahah Reksadana Syariah Dalam Perspektif Magashid Syariah,”
JURNAL ILMIAH RESEARCH AND DEVELOPMENT STUDENT 2, no. 1 (2024),
https://doi.org/10.59024/jis.v2i1.572.

7 Sani Khairil, Sandy Rizki Febriadi, and Maman Surahman, “Tinjauan Magqashid Syariah Terhadap Jual Beli
Tanah Sengketa,” Bandung Conference Series: Sharia Economic Law 4, no. 1 (2024),
https://doi.org/10.29313/bcssel.v4i1.12155.

8 Muhamad Atho’ Tllah et al., “Pengaruh Islamicity Performance Index Terkait Nilai Perusahaan Dengan
Konsep Magashid As-Syariah,” EI-Mal: Jurnal Kajian Ekonomi & Bisnis Islam 5, no. 3 (2024),
https://doi.org/10.47467/elmal.v5i3.779.

2


https://almuflihun.com/maqashid-syariah-pada-masa-sahabat/
https://almuflihun.com/maqashid-syariah-pada-masa-sahabat/

METODE PENELITIAN
Pada artikel ini menggunakan metode kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan

(library research), Peneliti mencari sumber-sumber yang berasal dari literature berupa buku,
jurnal, dan web yang terkait dengan tema magashid syariah pada zaman sahabat dan tabiin,
data di dapat dengan menemukan informasi dari sumber data yang dijelaskan diatas, proses
analisis dengan menggunakan analis isi konten pada buku, web, dan jurnal terkait, setelah
dikumpulkan kemudian dianalisis dengan tema ini.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Maqashid Syariah zaman sahabat

Magashid Syariah di kalangan ulama terdahulu, para sahabat merupakan tokoh
magashid pertama. Perhatian terhadap magashid syariah adalah perkara yang setua syariah
itu sendiri karena tidak masuk akal jika para sahabat menerima syariat tanpa memiliki
keinginan dan pandangan terhadap tujuan dan maksudnya. Oleh karena itu, magashid
bermula dari para sahabat yang berasal dari Rasulullah yaitu berasal dari pengajaran dan
bimbingan beliau kepada para sahabat. Para sahabat adalah fugaha pertama, mufassir
pertama, dan magashidiyyin pertama. Demikian dengan ilmu-ilmu yang berkembang dari
segi Klasifikasi, istilah, perincian, dan penerapan pada peristiwa serta isu-isu intelektual
baru sepanjang zaman, namun asal-usul ilmu, dasar dan kaidah awalnya berasal dari para
sahabat.

Al-Syatibi menulis kitabnya pada akhir abad 8 H di Andalusia, yaitu pada zaman
yang terlambat dan di tempat yang terpencil, di mana semangat magashid dan perhatian
terhadap magashid melemah dan menghilang, sehingga ia merasa akan mencatat pada
kitabnya berjudul “Al-Muwafaqat” yang mungkin akan diterima atau ditolak. Para sahabat
merupakan orang yang memahami maksud syariat yang berasal dari nabi. Para ulama
khususnya imam-imam mazhab dan tokoh-tokohnya, dalam apa yang mereka dasarkan dari
kaidah-kaidah ijtihad, kaidah-kaidah fikih, dan kaidah-kaidah mazhab fikih mereka;
sandaran mereka yang besar dan kokoh adalah perbuatan para sahabat, sandaran terpenting
untuk giyas adalah perbuatan sahabat.

Magashid Syariah Zaman Tabiin

Pada masa Tabi‘in (generasi setelah sahabat Nabi, kira-kira abad 1-2 H), istilah
magqasid al syari‘ah sebagai sebuah disiplin ilmu formal memang belum dikenal. Namun,
praktik dan pemikiran yang berorientasi pada maqasid sudah mulai tampak dalam ijtihad
para ulama Tabi‘in. akan tetapi masih belum terumuskan sebagai Teori Formal dan periode
masa Tabiin maish belum menyusun konsep maqasid secara sistematis seperti yang
dilakukan ulama ushul figh abad berikutnya (misalnya al-Juwayni, al-Ghazali, al-Syatibi).
Namun, dalam praktik ijtihad mereka, sudah tampak adanya kesadaran bahwa hukum Islam
memiliki tujuan menjaga kemaslahatan manusia. Praktik Maqasid dalam Ijtihad Hasan al-
Basgr1 (w. 110 H), sering menekankan bahwa syariat hadir untuk membentuk akhlak mulia,
bukan sekadar ritual. Ini sejalan dengan magsad menjaga Agama dan moral. ‘Ikrimah,
Sa‘id bin al-Musayyib, dan al-Sya‘bt dalam fatwa-fatwanya mereka banyak
mempertimbangkan al-maslahah (kemanfaatan) serta kondisi sosial masyarakat. Umar bin
Abdul Aziz (w.101H) beliau seorang khalifah dari generasi Tabi‘in besar banyak
kebijakannya bernuansa maqasid, seperti menekankan keadilan sosial, penghapusan
pungutan zalim, dan distribusi zakat yang adil. Nilai-Nilai Maqgasid yang Tercermin
walaupun belum disebut “maqasid al-syari‘ah”, tujuan-tujuan hukum Islam sudah mereka
pahami, misalnya: Hifz al-Din (menjaga agama) mendorong umat tetap pada agidah yang
lurus dan ibadah yang benar. Hifz alNafs (menjaga jiwa) larangan membunuh tanpa hak,
peringatan terhadap kezhaliman. Hifz al-‘Aql (menjaga akal) Hifz al-Mal (menjaga harta)
Hifz al-Nasl (menjaga keturunan). Nilai-nilai ini sudah dipahami, meskipun belum

3



dibukukan secara metodologis.
Sejarah Istilah Magashid Syariah

Sejarah penggunaan istilah magashid syariah, lahirnya istilah ini tidak lepas dari
adanya ilmu Ushul Figh, karena secara historis lahirnya dari Rahim Ushul Figh. Sehingga
untuk melihat sejarah perjalanan mengenai kajian Magashid Syariah, perlu dilacak awal
mula istilah tersebut digunakan dan juga perlu dijelaskan para ulama yang mempunyai
andil dalam kajian tersebut. Selama ini, banyak kalangan yang menganggap bahwa
Magashid Syariah pertama kali ditawarkan oleh Imam al-Syatibi, salah seorang ulama dari
kalangan Mazhab Maliki yang membahas Magashid menjadi sebuah pembahasan khusus
dalam karyanya Al-Muwafagat fi Ushuli AsSyariah. Sehingga nama al-Syatibi sering
disebut dengan bapak Magashid Syariah. Padahal perhatian terhadap Magashid Syariah
sebenarnya sudah ada sebelum al-Syatibi yang dianggap sebagai pencetus itu, bahkan sudah
ada sejak zaman Rasulullah.

Hammadi al-Ubaydi dalam karyanya al-Syatibi wa Magashid al-Syari’ah menyebut
orang pertama yang berbicara tentang Magashid Syariah yaitu Ibrahim al-Nakhai, seorang
dari Tabi’in yang wafat pada 96 H, dan pernah mengatakan di setiap hukum Allah SWT
mempunyai tujuan, yaitu kemaslahatan. Akan tetapi menurut Jasser Auda dalam karyanya
al-Magashid lil Mubtadi’in, bahwa Magashid Syariah sudah diperbincangkan pada masa
Abu Bakar, tepatnya ketika mengkodifikasikan Al-Quran. Setelah masa Sahabat,
berkembanglah teori dan klasifikasi Magashid. Namun, Magasid yang kita lihat dan kenal
sebagaimana saat ini tidak begitu matang pada masa sebelum para ulama Ushul Figh yaitu
dari abad ke-5 sampai abad ke-8 H.

Pada tiga abad pertama sudah dikenal istilah Aikmah, ‘illah (motif), ma’ani (tujuan-
tujuan) dan hal tersebut sudah ada dalam metode berfikir para ulama hukum Islam
terdahulu, bahkan mereka sudah menggunakannya. Di mana kata-kata tersebut merupakan
padanan kara Magashid dan menjadi bagian penting dalam kajian Magashid Syariah.
Setelah al-Nakhai, muncul Tirmidzi alHakim (w.296 H/908 M). Beliau bisa dikatakan
sebagai orang yang menulis naskah pertama tentang pembahasan Magqashid Syariah. Di
mana kata “Magashid” terdapat dalam karyanya alShalah wa Magasiduha. Sebuah kitab
yang berisi tentang penelitian rahasia spiritual dan hikmah di setiap gerakan shalat dan
dzikir-dzikirnya.

Pada abad ke-3 muncul nama Abu Zayd al-Balkhi (w.322 H/933 M), yang menulis
naskah pertama Magashid Syariah dalam bidang mu ‘amalah. Karyanya yang berjudul al-
Ibnah ‘an ‘llal al-Diniyah adalah sebuah karya yang menelusuri berbagai tujuan yang ada
dibalik hukum Islam. Karya yang sama dengan judul Masalih al-Abdan wa al-Anfus,
membahas bagaimana praktik agama Islam dan hukum-hukumnya berdampak positif
terhadap fisik dan kejiwaan. Setelah Tirmidzi al-Hakim, ada nama al-Qaffal al-Kabir al-
Syashi (w.365 H/975 M) dengan sebuah karya tentang Magashid Syariah dengan judul
Mahasin al-Syara’i. Sebuah manuskrip yang membahas mengenai aturan, tujuan, dan
hikmah syariat. Susunan pembahasan dalam karya tersebut seperti halnya susunan fikih
klasik. Dimulai dengan thaharah, wudhu, dan seterusnya. Pengembangan berbagai konsep
seperti al-dharuriyyah, al-hajjiyyah dan al-makrumah yang dilakukan al-Qaffal juga
mempermudah jalan Imam Juwaini dan Imam al-Ghazali dalam mengembangkan teori fikih
mazhab Syafi’i dan teori Maqashid Syariahnya. Kedua ulama tersebut kemudian
mengemukakan konsep al-dharuriyyah, al-hajjiyyah dan al-tahsiniyyah.

Setelah al-Qaffal, ada nama Ibnu Babawayh al-Qummi (w.381 H/991 M). Ulama
terkemuka dan pertama abad ke-4 H dari kalangan Syi’ah, yang mengkaji tentang Maqashid
Syariah dengan karyanya ‘llal al-Syar’i. Studi terkait kajian Magashid kemudian
dilanjutkan oleh al-Amiri alFaylasuf (w.381 H/991 M), melalui karyanya al-I’lam bi
Managib al-Islam. Dalam karya tersebut, beliau berusaha mengkaji klasifikasi teoritis
tujuan syari’at Islam terkait al-Hudud atau hukum pidana dalam Islam dengan pembahasan

4



hukuman bagi pembunuh, pencuri, orang yang membuka aib orang lain, dan lain
sebagainya. Selain itu terdapat Abu Ja’far Muhammad Ali, Muhammad Husayn al-Tanzir,
dan Abu Bakr ibn al-Thayyib al-Bagilani.®
Contoh Magashid Syariah pada zaman kontemporer

Magashid syariah adalah tujuan yang ingin dicapai oleh syariat agar kemaslahatan
manusia bisa terwujud. Kemaslahatan disini mencakup semua kehidupan manusia salah
satunya dibidang ekonomi. Maqgashid syariah sendiri berperan sebagai ketetapan yang
relevan sebagai landasan bagi praktik produk perbankan syariah dan pengembangan
system, karena magqashid syariah bertujuan sebagai kemaslahatan dan kesejahteraan bagi
manusia. Sehingga layanan serta produk perbankan syariah yang diberikan kepada nasabah
bisa menghasilkan kemaslahatan hingga dapat dilihat bagaimana implementasi magashid
syariah terhadap produk-produk yang dikeluarkan oleh perbankan syariah sangat
bermanfaat bagi nasabah. Magashid syariah diimplementasikan kepada produk perbankan
dengan lima hal pokok, ialah: hifdz al-din, hifdz al-nafs, hifdz al-‘aql, hifdz alnasl, dan
hifdz al-maal.*®

Magashid syariah bertujuan untuk mencapai kemaslahatan dan mencegah
kemudhararatan. Dalam kegiatan ekonomi magashid syariah berguna dalam pembangunan
ekonomi yang membahas tentang masalah ekonomi, fenomena ekonomi, dan merumuskan
suatu kebijakan. Ulama-ulama klasik maupun kontemporer banyak yang memberikan
pendapat mengenai maqgashid al-syariah, namun al-syatibi merupakan teori yang paling
terkenal. Teori Magashid AlSyariah sendiri bermakna sebagai inti dalam menganalisis
ekonomi yang membahas tentang kemiskinan, distribusi kekayaan, dan membangun
ekonomi. Dalam hal ini yang ingin dicapai Maqgashid Al-Syariah adalah penghilangan
segala permasalahan ekonomi untuk mencapai kehidupan sejahtera. Dalam penerapannya
pada sistem keuangan Islam Magashid Al-Syariah sebagai inti dalam keberlangsungan
kegiatan ekonomi karena tanpa Magashid Al-Syariah keuangan Islam kehilangan substansi
syariahnya. Penerapan Magashid Al-Syariah pada perbankan syariah sudah sesuai dengan
memperhatikan indicator pada Magashid Al-Syariah, begitu juga pada investasi dengan
akad mudharabah, pada jaminan akad mudharabah dan musyarakah, pada transaksi multi
akad, rahn dan pemanfaatan marhun (barang gadai), jual beli emas secara tidak tunai.!!

Pada artikel Riza terdapat hasil penelitian tentang contoh magashid syariah pada
zaman Kini yaitu uang elektronik telah sesuai dengan magashid syariah, keseusaian ini di
dapat dengan terpenuhinya prinsip memeliha harta dan kemaslahatan. Akan tetapi, uang
elektronik unregistered dinilai belum sesuai dengan magashid syariah karena uang
elektronik initidak dilengkapi dengan PIN sehingga masih menimbulkan kemudharatan
apabila kartu ini dicuri atau hilang. Oleh karena itu, penggunaan uang elektronik yang tidak
dilengkapi PIN seperti uang elektronik unregistered sebaiknya dihindari karena
bertentangan dengan magashid syariah.*?

Contoh dalam hukum keluarga Islam, dalam artikel tarantang perkawinan beda agama
dalam Islam dapat dipandang dari perspektif ‘illat (causal factor) dan Maqashid Syariah
(objectives of Islamic Law). Menurut ‘illat, perkawinan beda agama dalam Islam dianggap

® Nur Hasan, “Melacak Sejarah Istilah Maqashid Syariah dan Karya Ulama yang Membicarakannya”,
islami.co, 8 Agustus 2020, diakses 6 September 2025, https://islami.co/melacak-sejarah-istilah-
magasid-syariah-dan-karyaulama-yang-membicarakannya-1/

10 Popon Srisusilawati et al., “IMPLEMENTASI MAQASHID SYARIAH TERHADAP PRODUK
PERBANKAN SYARIAH,” Al-Mustashfa: Jurnal Penelitian Hukum Ekonomi Syariah 7, no. 1
(2022), https://doi.org/10.24235/jm.v7i1.8409.

1 M. Zighri Anhar Nst and Nurhayati Nurhayati, “TEORI MAQASHID AL-SYART'’AH DAN
PENERAPANNYA PADA PERBANKAN SYARIAH,” Jesya (Jurnal Ekonomi & Ekonomi Syariah)
5,no0.1

(2022), https://doi.org/10.36778/jesya.v5i1.629.

12 Muhammad Riza, “Maqashid Syariah,” Jurnal of Islamic Economic Lariba 3, no. 2 (2016): 75-84.

5



https://islami.co/melacak-sejarah-istilah-maqasid-syariah-dan-karya-ulama-yang-membicarakannya-1/
https://islami.co/melacak-sejarah-istilah-maqasid-syariah-dan-karya-ulama-yang-membicarakannya-1/
https://islami.co/melacak-sejarah-istilah-maqasid-syariah-dan-karya-ulama-yang-membicarakannya-1/
https://islami.co/melacak-sejarah-istilah-maqasid-syariah-dan-karya-ulama-yang-membicarakannya-1/

sebagai suatu tindakan yang memiliki potensi untuk menimbulkan kerusakan dan gangguan
pada kestabilan dan keutuhan keluarga dan masyarakat. Sedangkan Magashid Syariah,
perkawinan beda agama dapat dilihat dari dua sudut pandang yang berbeda: sudut pandang
menyangkut keberadaan perkawinan itu sendiri dan sudut pandang menyangkut dampak
sosial dan kemanfaatannya bagi masyarakat. Kesimpulannya, perkawinan beda agama
dapat dipertimbangkan dari sudut pandang filsafat hukum Islam dengan pendekatan ‘illat
dan Magashid Syariah. Namun, masih diperlukan penanganan serius terkait kontroversi dan
kendala terkait dengan praktik perkawinan beda agama dalam masyarakat.'3

Artikel Hamid membahas tentang nafkah bagi pekerja bank konvensional. Hukum
bekerja pada bank konvensional sebagai upaya pemenuhan nafkah keluarga ditinjau dari
pendekatan magashid syariah. Pada satu sisi dalam memenuhi nafkah keluarga, terkadang
seseorang bekerja di bank konvensional, akan tetapi praktik dalam perbankan konvensional
tidak terlepas dari riba yang diharamkan dalam Islam, sementara nafkah keluarga harus
dipenuhi demi menjaga eksistensi kehidupan. Pada dasarnya bekerja di bank konvensional
hukumnya adalah diharamkan akan tetapi ketika keadaan terpaksa untuk memenuhi nafkah
keluarga dan kemaslahatan untuk menjaga eksistensi kehidupan agar tidak terancam, maka
hukumnya makruh dengan syarat tetap berusaha mencari pekerjaan lain yang dibolehkan
Islam.4

KESIMPULAN

Kajian maqasid al-syari‘ah pada periode sahabat dan tabiin menunjukkan bahwa
meskipun istilah maqasid belum diformulasikan sebagai disiplin ilmu yang sistematis,
kesadaran akan tujuan syariat telah hadir sejak generasi awal Islam. Pada periode sahabat,
pendekatan maqasid lebih menekankan ketaatan tekstual terhadap Al-Qur’an dan Sunnah
dengan kehati-hatian tinggi dalam berijtihad. Orientasi utamanya adalah menjaga agama
dan persatuan umat, sehingga penggunaan maslahat lebih terbatas. Sebaliknya, pada
periode tabiin, muncul kecenderungan yang lebih adaptif dan progresif. Para ulama tabiin
menggunakan qiyas, ra’yu, dan istihsan untuk menjawab kompleksitas sosial yang
semakin luas, dengan menekankan maslahat dalam perlindungan jiwa, harta, akal, dan
keturunan.

Dengan demikian, kedua periode ini memperlihatkan kesinambungan sekaligus
perbedaan sahabat cenderung tekstual dan konservatif, sedangkan tabiin lebih maslahat-
oriented dan kontekstual. Perkembangan ini menjadi landasan historis yang penting bagi
lahirnya konseptualisasi magasidsyariah secara sistematis pada era ulama ushul figh
klasik, hingga akhirnya mencapai puncaknya dalam pemikiran al-Ghazali dan al-Syatibi.
Sumbangan akademik dari artikel

Artikel ini memberikan beberapa kontribusi akademik penting dalam studi maqasid
al-syari‘ah dan sejarah perkembangan hukum Islam, antara lain rekonstruksi historis
Artikel ini menelusuri jejak awal kesadaran maqasid pada generasi sahabat dan tabiin,
sehingga memperlihatkan kesinambungan sejarah pemikiran hukum Islam sejak masa
awal hingga terbentuknya teori maqasid yang sistematis pada era klasik.

DAFTAR PUSTAKA

Azizah, Aisyatul, Moh. Nu’man, M. Syam’un Rosyadi, and M. Syam’un Rosyadi. “Nalar Maqasid
Syari’ah Di Era Sahabat Dan Tabi’in.” Fakta: Forum Aktual Ahwal Al-Syakhsiyah 2, no. 2
(2024): 124-29. https://doi.org/10.28926/fakta.v2i2.1540.

18 Jefry Tarantang, Siah Khosyi’ah, and Usep Saepullah, “FILOSOFI ‘Illat HUKUM DAN MAQASHID
SYARIAH DALAM PERKAWINAN BEDA AGAMA,” Jurnal Studi Agama Dan Masyarakat 19, no.
1 (2023), https://doi.org/10.23971/jsam.v19i1.6318.

14 Asrul Hamid and Dedisyah Putra, “Pemenuhan Nafkah Keluarga Dengan Bekerja Di Bank Konvensional:
Suatu Pendekatan Magqashid Syariah,” EI-USRAH: Jurnal Hukum Keluarga 2, no. 1 (2020),
https://doi.org/10.22373/ujhk.v2i1.7640.

6



Dan Masyarakat 19, no. 1 (2023). https://doi.org/10.23971/jsam.v19i1.6318.

Ekonomi Syariah) 5, no. 1 (2022). https://doi.org/10.36778/jesya.v5i1.629.

Hamid, Asrul, and Dedisyah Putra. “Pemenuhan Nafkah Keluarga Dengan Bekerja Di Bank
Konvensional: Suatu Pendekatan Maqashid Syariah.” EI-USRAH: Jurnal Hukum Keluarga 2,
no. 1 (2020). https://doi.org/10.22373/ujhk.v2i1.7640.

https://doi.org/10.47467/elmal.v5i3.779.

https://doi.org/10.47467/reslaj.v6i4.1106.

[llah, Muhamad Atho’, Sri Sundari, M. Sidik Boedoyo, and Leo Sianipar. “Pengaruh Islamicity
Performance Index Terkait Nilai Perusahaan Dengan Konsep Magashid As-Syariah.” EIMal:
Jurnal Kajian Ekonomi & Bisnis Islam 5, no. 3 (2024).

Karomah Nuraeni. “IMPLEMENTASI MAQASHID SYARIAH TERHADAP PRODUK
PERBANKAN SYARITAH.” Al-Mustashfa: Jurnal Penelitian Hukum Ekonomi Syariah 7, no.
1 (2022). https://doi.org/10.24235/jm.v7i1.8409.

Nst, M. Zighri Anhar, and Nurhayati Nurhayati. “TEORI MAQASHID AL-SYARI’AH DAN

PENERAPANNYA PADA PERBANKAN SYARIAH.” Jesya (Jurnal Ekonomi &

Riza, Muhammad. “Maqashid Syariah.” Jurnal of Islamic Economic Lariba 3, no. 2 (2016): 75— 84.

Rumah BMTT Griya Sakinah Perspektif Maqashid Syariah.” An-Nisbah: Jurnal Perbankan Syariah
5, no. 1 (2024). https://doi.org/10.51339/nisbah.v5i1.1840.

Saifullah, Ulinnuha, and Muh. Nashirudin. “Pembiayaan Murabahah Untuk Pembangunan

Sani Khairil, Sandy Rizki Febriadi, and Maman Surahman. “Tinjauan Maqashid Syariah Terhadap
Jual Beli Tanah Sengketa.” Bandung Conference Series: Sharia Economic Law 4, no. 1
(2024). https://doi.org/10.29313/bcssel.v4i1.12155.

Srisusilawati, Popon, Putri Diani Hardianti, Neli Erlianti, Isfi Rizka Pitsyahara, and Siti

Syintia Amanda Rhetha, Yenita Karisha, Nurris Kiyani, Tri Noviantika Zain, and Muhammad
Taufiq Abadi. “Nilai Maslahah Reksadana Syariah Dalam Perspektif Maqashid Syariah.”
JURNAL ILMIAH RESEARCH AND DEVELOPMENT STUDENT 2, no. 1 (2024).
https://doi.org/10.59024/jis.v2i1.572.

Tarantang, Jefry, Siah Khosyi’ah, and Usep Saepullah. “FILOSOFI ‘Illat HUKUM DAN
MAQASHID SYARIAH DALAM PERKAWINAN BEDA AGAMA.” Jurnal Studi Agama

Toriquddin, Moh. “Teori Maqashid Syari’ah Perspektif Al-Syatibi.” Jurnal Syariah Dan Hukum 6,
no. 1 (2014).

Yuhanah, Siti, Muhajirin, and Hasbi Abdul Al-Wahhab KH. “Analisis Implementasi Maqashid
Syariah Pada Rumah Sakit Berkompetensi Syariah Di Indonesia Sebagai Unique Value
Preposition.” Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 6, no. 4 (2024).



