
Jurnal Lingkar 

Pembelajaran Inovatif 
Volume 6 Nomor 11, November 2025

 

13 
 

 

VIHARA DHARMA MANGGALA SEBAGAI PUSAT PENGUATAN NILAI 

SOSIAL DAN SPIRITUALITAS UMAT BUDDHA TIONGHOA 
 

Nadya Shafwah1, Zuhri Tahtadi2, Meilisa Kurniasih3, Ahmal. M.Hum4 
nadya.shafwah5517@student.unri.ac.id1,  zuhri.tahtadi4935@student.unri.ac.id2, 

meilisa.kurniasih0525@student.unri.ac.id3, ahmal@lecturel.unri.ac.id4  

Universitas Riau 
 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran Vihara Dharma Manggala sebagai pusat penguatan 

nilai sosial dan spiritualitas umat Buddha Tionghoa di Pekanbaru. Kajian diawali dengan penelusuran 

sejarah kedatangan masyarakat Tionghoa ke Indonesia hingga terbentuknya komunitas Tionghoa di 

Pekanbaru sebagai bagian dari proses migrasi dan akulturasi budaya. Vihara Dharma Manggala, 

Merupakan salah satu cabang vihara di Riau yang berfungsi tidak hanya sebagai tempat peribadatan, 

tetapi juga sebagai wadah pembinaan moral, sosial, dan spiritual umat. Melalui berbagai kegiatan 

keagamaan dan sosial, vihara ini berperan dalam memperkuat solidaritas komunitas, melestarikan 

nilai-nilai budaya leluhur, serta membangun harmoni sosial di tengah masyarakat multikultural 

Pekanbaru.   

Kata Kunci: Vihara Dharma Manggala, Tionghoa, Pekanbaru, Nilai Sosial, Spiritualitas. 

 

ABSTRACK 

This study aims to analyze the role of Vihara Dharma Manggala as a center for strengthening the 

social values and spirituality of the Chinese Buddhist community in Pekanbaru. The discussion begins 

with an exploration of the history of Chinese migration to Indonesia, leading to the establishment of 

the Chinese community in Pekanbaru as part of a broader process of migration and cultural 

acculturation. Vihara Dharma Manggala, as one of the Buddhist temple branches in Riau, functions 

not only as a place of worship but also as a center for moral, social, and spiritual development among 

its devotees. Through various religious and social activities, the vihara plays an important role in 

fostering community solidarity, preserving ancestral cultural values, and promoting social harmony 

within the multicultural society of Pekanbaru.   

Keywords: Vihara Dharma Manggala, Chinese Community, Pekanbaru, Social Values, Spirituality. 

mailto:anindya.minarni6168@student.unri.ac.id1
mailto:asty.nirwana5087@student.unri.ac.id2
mailto:puja.amelia3144@student.unri.ac.id3
mailto:ahmal@lecturer.unri.ic.id4


 

14 
 

PENDAHULUAN 

Vihara sebagai institusi keagamaan umat Buddha memiliki posisi yang strategis dalam 

konteks sosial, budaya, dan spiritual masyarakat Tionghoa di Indonesia. Keberadaan vihara 

tidak hanya mencerminkan aspek religiusitas, tetapi juga menjadi simbol kontinuitas sejarah 

dan akulturasi budaya antara Tiongkok dan Nusantara yang telah berlangsung selama 

berabad-abad. Seiring dengan perkembangan masyarakat multikultural di Indonesia, fungsi 

vihara mengalami perluasan, dari sekadar tempat peribadatan menjadi pusat interaksi sosial, 

pembinaan moral, serta pelestarian nilai-nilai budaya dan spiritual yang berakar pada tradisi 

leluhur (Maharani, Purnawati, & Martayana, 2025). Dalam ranah akademik, vihara mulai 

dipandang sebagai ruang multidimensional yang mengintegrasikan aspek keagamaan, sosial, 

pendidikan, dan kebudayaan.   

Proses masuknya etnis Tionghoa ke wilayah Nusantara telah berlangsung sejak masa 

pra-kolonial, dipicu oleh hubungan perdagangan antara Tiongkok dan kerajaan-kerajaan 

maritim di Asia Tenggara. Interaksi tersebut melahirkan pertukaran budaya yang intens dan 

kemudian membentuk komunitas Tionghoa yang menetap di berbagai wilayah Indonesia, 

termasuk di daerah-daerah seperti Sumatra, Jawa, dan Bali. Seiring waktu, komunitas 

Tionghoa tidak hanya mempertahankan identitas etnis dan religius mereka, tetapi juga 

mengadopsi unsur-unsur budaya lokal dalam kehidupan sosial dan spiritual. Hal ini 

menunjukkan adanya proses akulturasi yang dinamis, di mana vihara menjadi simbol 

harmonisasi antara nilai-nilai Buddha dan kearifan lokal (Maharani et al., 2025).   

Penelitian Maharani, Purnawati, dan Martayana (2025) tentang Vihara Amurva Bhumi 

Blahbatuh di Gianyar memperlihatkan bahwa vihara tersebut merupakan manifestasi 

konkret dari pergulatan sejarah dan akulturasi budaya yang melibatkan etnis Tionghoa dan 

masyarakat Bali. Melalui bentuk arsitektur, simbolisme, serta praktik keagamaan yang 

dilakukan, vihara tersebut memperlihatkan perpaduan harmonis antara estetika arsitektur 

Tionghoa dan nuansa spiritualitas lokal. Lebih dari itu, penelitian ini menyoroti potensi 

vihara sebagai sumber belajar sejarah bagi siswa sekolah menengah, mengingat nilai-nilai 

historis, multikultural, dan edukatif yang terkandung di dalamnya. Pemanfaatan vihara 

sebagai media pembelajaran kontekstual dinilai mampu menumbuhkan kesadaran sejarah, 

rasa toleransi, serta penghargaan terhadap keberagaman budaya di kalangan generasi muda 

(Maharani et al., 2025).   

Aspek arsitektural dan tata ruang vihara juga menjadi bagian penting dalam 

memahami fungsi sosial dan spiritualnya. Larasati dan Lianto (2024) dalam penelitiannya 

mengenai revitalisasi Vihara Amurva Bhumi dengan pendekatan livability space 

menekankan pentingnya aspek kenyamanan, aksesibilitas, dan keberlanjutan ruang vihara 

sebagai bagian dari peningkatan kualitas kehidupan umat. Pendekatan ini menempatkan 

vihara tidak hanya sebagai situs sakral, tetapi juga sebagai ruang publik yang mendukung 

aktivitas sosial dan budaya masyarakat. Dengan menciptakan ruang yang “layak huni” dan 

inklusif, vihara dapat menjadi sarana efektif dalam memperkuat kohesi sosial, memperluas 

partisipasi umat, serta mempertahankan relevansi fungsi vihara di tengah perubahan sosial 

dan urbanisasi (Larasati & Lianto, 2024).   

Di sisi lain, penelitian Mahayani, Yasa, dan Martayana (2025) mengenai Vihara 

Dharma Ratna dan Klenteng Zhong Yi Miao di Semarapura Kauh, Klungkung, Bali, 

memperkaya pemahaman mengenai vihara sebagai ruang multikultural yang 

mengintegrasikan nilai-nilai toleransi, solidaritas, dan penghormatan terhadap perbedaan. 

Kedua tempat ibadah tersebut menunjukkan bahwa masyarakat Tionghoa di Indonesia 

mampu mempertahankan warisan religius mereka sembari menyesuaikan diri dengan 

budaya lokal melalui proses asimilasi dan dialog antaragama. Penelitian ini juga menyoroti 

potensi vihara dan klenteng sebagai sumber belajar sejarah, terutama dalam konteks 



 

15 
 

pendidikan karakter berbasis nilai-nilai kebhinekaan dan spiritualitas (Mahayani, Yasa, & 

Martayana, 2025).   

Jika ditinjau secara komparatif, ketiga penelitian tersebut memperlihatkan konsistensi 

pandangan bahwa vihara berperan ganda sebagai pusat keagamaan dan kebudayaan. Vihara 

tidak hanya menjadi ruang kontemplasi spiritual, tetapi juga medium interaksi sosial yang 

merefleksikan nilai-nilai harmoni, gotong royong, dan multikulturalisme. Keberadaannya 

menegaskan pentingnya dialog antarbudaya dalam membangun masyarakat Indonesia yang 

inklusif dan toleran. Selain itu, konsep pemanfaatan vihara sebagai sumber belajar sejarah 

memperluas perspektif pendidikan, di mana situs keagamaan dapat menjadi sarana 

pembentukan karakter dan kesadaran sejarah siswa. Hal ini sejalan dengan visi pendidikan 

nasional yang menekankan pentingnya integrasi antara pengetahuan, nilai, dan praktik 

kebudayaan lokal dalam proses pembelajaran (Maharani et al., 2025; Mahayani et al., 2025).   

Dengan demikian, kajian terhadap vihara dalam berbagai konteks – baik sebagai situs 

akulturasi budaya, ruang sosial yang berkelanjutan, maupun sumber belajar sejarah – 

memberikan kontribusi penting dalam memahami dinamika peradaban Tionghoa di 

Indonesia. Revitalisasi dan penguatan fungsi vihara tidak hanya berimplikasi pada 

peningkatan kualitas kehidupan umat Buddha Tionghoa, tetapi juga pada pelestarian 

warisan budaya bangsa. Sebagaimana ditegaskan oleh Larasati dan Lianto (2024), 

keberlanjutan fungsi vihara harus diorientasikan pada keseimbangan antara nilai spiritual, 

sosial, dan ekologis agar tetap relevan di era modern. Oleh karena itu, penelitian-penelitian 

terkait vihara seperti yang dilakukan oleh Maharani et al. (2025), Larasati dan Lianto 

(2024), serta Mahayani et al. (2025) menjadi pijakan penting dalam pengembangan 

perspektif multidisipliner yang memadukan unsur sejarah, arsitektur, budaya, dan 

pendidikan. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan studi 

kepustakaan (library research)yang dipadukan dengan wawancara langsung di lapangan. 

Pendekatan ini digunakan untuk memperoleh pemahaman yang mendalam tentang peran 

Vihara Dharma Manggala sebagai pusat penguatan nilai sosial dan spiritualitas umat 

Buddha Tionghoa di Pekanbaru. Melalui studi kepustakaan, peneliti menelaah berbagai 

sumber tertulis seperti buku, jurnal ilmiah, artikel penelitian, dan dokumen yang relevan 

dengan topik penelitian. Kajian pustaka ini bertujuan untuk membangun dasar teori 

mengenai konsep nilai sosial, spiritualitas Buddhis, serta peran vihara dalam konteks sosial 

budaya masyarakat Tionghoa di Indonesia. Sementara itu, data lapangan diperoleh melalui 

wawancara langsung (in-depth interview) dengan pengurus dan umat Vihara Dharma 

Manggala. Wawancara dilakukan secara semi-terstruktur, sehingga memungkinkan peneliti 

untuk menggali informasi yang lebih mendalam mengenai aktivitas keagamaan, sosial, dan 

nilai-nilai yang dihidupi oleh komunitas umat Buddha Tionghoa. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Sejarah Tionghoa 

Sejarah keberadaan masyarakat Tionghoa di Indonesia merupakan kisah panjang 

mengenai perjalanan migrasi, perdagangan, dan akulturasi budaya yang berlangsung selama 

berabad-abad. Hubungan antara Tiongkok dan kepulauan Nusantara telah tercatat sejak 

masa Dinasti Han, sekitar abad ke-2 sebelum Masehi, melalui jalur perdagangan laut yang 

dikenal sebagai jalur sutra maritim. Pada masa tersebut, pedagang-pedagang dari Tiongkok 

datang ke wilayah Asia Tenggara untuk melakukan pertukaran barang seperti sutra, 

keramik, dan rempah-rempah, serta menjalin hubungan diplomatik dengan kerajaan-

kerajaan maritim Nusantara. Menurut Kristiono (2018), migrasi awal ini bukan sekadar 



 

16 
 

aktivitas ekonomi, tetapi juga menjadi awal terbentuknya jaringan sosial dan budaya antara 

masyarakat Tionghoa dan penduduk lokal, yang kelak melahirkan komunitas Tionghoa 

peranakan di berbagai wilayah Indonesia.   

Dalam periode selanjutnya, terutama pada masa Dinasti Tang (618–907 M) dan Song 

(960–1279 M), intensitas hubungan antara Tiongkok dan Nusantara meningkat pesat. 

Banyak pelaut dan pedagang Tionghoa yang menetap di pelabuhan-pelabuhan penting 

seperti Palembang, Tuban, Gresik, dan Banten. Mereka tidak hanya membawa barang 

dagangan, tetapi juga sistem nilai, tradisi, serta ajaran filsafat Konfusianisme, Taoisme, dan 

Buddhisme yang kemudian memengaruhi perkembangan spiritualitas masyarakat lokal. 

Kristiono (2018) menegaskan bahwa keberadaan komunitas Tionghoa di Indonesia pada 

periode ini relatif harmonis, di mana interaksi antarbudaya berlangsung dalam suasana 

saling menghormati dan tanpa segregasi sosial yang berarti. Komunitas Tionghoa bahkan 

berperan penting dalam memperkuat ekonomi lokal dan menjadi penghubung perdagangan 

antara Asia Timur dan Asia Tenggara.   

Situasi tersebut mengalami perubahan signifikan pada masa kolonial Belanda. 

Kedatangan bangsa Eropa mengubah struktur sosial dan ekonomi di Nusantara, termasuk 

posisi masyarakat Tionghoa di dalamnya. Pemerintah kolonial Belanda menerapkan sistem 

sosial yang bersifat diskriminatif melalui kebijakan wijkenstelsel dan passenstelsel, yang 

membatasi mobilitas serta ruang sosial etnis Tionghoa. Mereka digolongkan sebagai 

“Vreemde Oosterlingen” atau “Timur Asing” dan ditempatkan dalam posisi sosial yang 

berbeda dari penduduk pribumi maupun bangsa Eropa (Kristiono, 2018). Kebijakan ini tidak 

hanya menciptakan pemisahan sosial, tetapi juga menumbuhkan stereotip negatif terhadap 

komunitas Tionghoa yang dipandang eksklusif dan berbeda dari masyarakat Indonesia 

lainnya.   

Kristiono (2018) menjelaskan bahwa dalam konteks sejarah kolonial tersebut muncul 

proses demonisasi terhadap etnis Tionghoa, yakni upaya sistematis untuk menggambarkan 

mereka secara negatif melalui bahasa, kebijakan, dan representasi sosial. Salah satu bentuk 

konkret dari proses ini adalah pergeseran terminologi dari “Tionghoa” menjadi “Cina”, yang 

sarat dengan konotasi politis dan peyoratif. Pergeseran istilah ini tidak sekadar perubahan 

linguistik, tetapi mencerminkan transformasi ideologis yang berusaha mengikis identitas 

kultural Tionghoa dan menempatkan mereka sebagai kelompok “lain” dalam konstruksi 

kebangsaan Indonesia. Menurut Kristiono (2018), penggunaan istilah “Cina” secara masif 

pada masa Orde Baru merupakan bagian dari politik identitas yang bertujuan untuk 

menekan ekspresi budaya Tionghoa serta mengontrol peran mereka dalam kehidupan sosial 

dan politik nasional.   

Kebijakan asimilasi yang diberlakukan pada era Orde Baru semakin memperkuat 

marginalisasi identitas Tionghoa di Indonesia. Melalui berbagai regulasi seperti Instruksi 

Presiden Nomor 14 Tahun 1967 tentang Agama, Kepercayaan, dan Adat Istiadat Tionghoa, 

ekspresi budaya dan keagamaan Tionghoa dibatasi secara ketat. Upacara keagamaan, 

penggunaan aksara Mandarin, hingga perayaan Imlek dilarang secara terbuka di ruang 

publik. Kristiono (2018) menegaskan bahwa kebijakan tersebut tidak hanya berdampak pada 

hilangnya ruang ekspresi budaya, tetapi juga menciptakan trauma sosial yang mendalam di 

kalangan masyarakat Tionghoa Indonesia. Dalam pandangan historis, kebijakan 

diskriminatif ini menunjukkan bagaimana etnis Tionghoa dijadikan objek politik kekuasaan 

melalui proses delegitimasi identitas dan penyeragaman nasionalisme yang sempit.   

Meskipun mengalami tekanan politik dan sosial yang berat, komunitas Tionghoa tetap 

mampu bertahan dan menyesuaikan diri dengan dinamika kehidupan nasional. Setelah 

reformasi tahun 1998, terjadi perubahan mendasar dalam kebijakan negara terhadap 

kelompok Tionghoa. Pemerintah mulai mencabut berbagai larangan yang membatasi 

ekspresi budaya dan keagamaan mereka. Tahun 2000 menjadi momentum penting ketika 



 

17 
 

Presiden Abdurrahman Wahid (Gus Dur) mencabut Inpres No. 14 Tahun 1967 dan 

mengakui kembali keberadaan kebudayaan Tionghoa sebagai bagian dari kebudayaan 

nasional Indonesia. Langkah ini menjadi titik balik bagi masyarakat Tionghoa untuk 

menegaskan kembali identitas mereka, termasuk dalam menjalankan ajaran agama Buddha, 

Konfusianisme, dan Taoisme secara terbuka (Kristiono, 2018).   

Pasca-reformasi, masyarakat Tionghoa berperan aktif dalam berbagai bidang 

kehidupan, baik ekonomi, sosial, maupun budaya. Mereka mendirikan kembali vihara, 

klenteng, dan organisasi sosial yang sebelumnya dibatasi oleh pemerintah. Dalam konteks 

inilah, kebangkitan spiritualitas Tionghoa menjadi simbol dari pemulihan identitas kultural 

yang sempat terpinggirkan. Vihara tidak hanya menjadi tempat peribadatan, tetapi juga 

menjadi pusat kegiatan sosial, pendidikan, dan kebudayaan yang berfungsi untuk 

memperkuat solidaritas komunitas serta memperluas dialog antaragama. Sebagaimana 

diuraikan Kristiono (2018), proses rekonstruksi identitas Tionghoa pasca-Orde Baru 

menandai fase baru dalam perjalanan sejarah mereka di Indonesia—sebuah fase yang 

menekankan pada integrasi, partisipasi, dan pengakuan terhadap pluralitas budaya bangsa.   

Dengan demikian, sejarah masyarakat Tionghoa di Indonesia merupakan cerminan 

dari dinamika hubungan antara kekuasaan, identitas, dan kebudayaan. Dari masa 

perdagangan kuno hingga era reformasi, komunitas ini telah memainkan peran penting 

dalam membentuk wajah sosial dan ekonomi bangsa Indonesia. Namun, perjalanan panjang 

tersebut juga diwarnai oleh periode diskriminasi dan politik identitas yang kompleks. 

Sebagaimana disimpulkan oleh Kristiono (2018), pemahaman terhadap sejarah Tionghoa di 

Indonesia tidak dapat dilepaskan dari upaya reflektif untuk melihat bagaimana kekuasaan 

politik membentuk persepsi publik terhadap kelompok etnis, serta bagaimana masyarakat 

Tionghoa sendiri terus berupaya membangun kembali martabat dan identitas mereka di 

tengah keragaman bangsa Indonesia.   

Masuknya Tionghoa Ke Indonesia 

Masuknya masyarakat Tionghoa ke Indonesia merupakan hasil dari proses migrasi dan 

interaksi budaya yang panjang, yang berawal dari hubungan perdagangan antarwilayah Asia 

Timur dan Asia Tenggara sejak masa awal Masehi. Jalur perdagangan maritim antara 

Tiongkok dan kepulauan Nusantara telah membuka jalan bagi pertukaran komoditas, ide, 

serta budaya yang berlangsung secara intensif. Menurut Wibowo (2010), hubungan antara 

Tiongkok dan Nusantara tidak hanya didorong oleh kepentingan ekonomi, tetapi juga oleh 

dinamika sosial-politik di Tiongkok yang menyebabkan sebagian penduduknya bermigrasi 

ke wilayah-wilayah yang lebih stabil secara politik dan ekonominya. Dengan demikian, 

migrasi Tionghoa ke Indonesia bukanlah fenomena tunggal, melainkan proses historis yang 

melibatkan berbagai gelombang perpindahan manusia dari Tiongkok Selatan ke berbagai 

daerah di Nusantara.   

Pada masa awal, interaksi antara pedagang Tionghoa dan penduduk lokal berlangsung 

melalui jalur perdagangan laut yang menghubungkan pelabuhan-pelabuhan penting seperti 

Palembang, Barus, Tanjungpura, Tuban, dan Gresik. Para pedagang Tionghoa membawa 

komoditas seperti sutra, porselen, dan logam, sementara mereka memperoleh rempah-

rempah, hasil bumi, serta bahan tambang dari kepulauan Nusantara. Wibowo (2010) 

menegaskan bahwa hubungan ekonomi tersebut segera berkembang menjadi hubungan 

sosial dan kultural yang saling menguntungkan, karena masyarakat lokal melihat para 

pedagang Tionghoa sebagai mitra dalam kegiatan ekonomi, sementara orang Tionghoa 

mendapatkan tempat untuk bermukim dan berinteraksi dengan masyarakat setempat. Pada 

fase inilah muncul bentuk-bentuk awal komunitas Tionghoa di beberapa wilayah pelabuhan 

Nusantara, yang kemudian menjadi cikal bakal terbentuknya masyarakat Tionghoa 

peranakan.   

Selama masa Dinasti Tang dan Song, migrasi Tionghoa ke wilayah Asia Tenggara 



 

18 
 

semakin intensif. Banyak pelaut, pedagang, dan pekerja Tionghoa yang memilih menetap di 

wilayah yang kini menjadi bagian dari Indonesia. Wibowo (2010) menyebut bahwa 

Tionghoa yang datang ke Nusantara umumnya berasal dari wilayah pesisir selatan 

Tiongkok, seperti Guangdong, Fujian, dan Hainan, yang secara geografis berdekatan dengan 

jalur pelayaran internasional. Mereka dikenal memiliki kemampuan berdagang yang tinggi, 

etos kerja yang kuat, serta keterampilan teknis yang membantu perkembangan ekonomi 

lokal. Dalam konteks ini, masyarakat Tionghoa tidak hanya menjadi pendatang, tetapi juga 

agen perubahan sosial yang memperkaya struktur masyarakat Nusantara.   

Selain faktor ekonomi, migrasi Tionghoa ke Indonesia juga didorong oleh faktor 

politik dan sosial di negeri asal mereka. Perang saudara, kekacauan sosial, dan pergantian 

dinasti di Tiongkok menyebabkan banyak orang mencari tempat yang lebih aman untuk 

bermukim. Wibowo (2010) mencatat bahwa pada masa Dinasti Ming dan Qing, gelombang 

migrasi Tionghoa ke Asia Tenggara meningkat pesat, terutama setelah pemerintah Tiongkok 

memperlonggar larangan berlayar bagi warga sipil. Banyak di antara mereka yang tidak 

kembali ke negeri asalnya, melainkan memilih membangun kehidupan baru di wilayah 

seperti Batavia, Semarang, Surabaya, Pontianak, dan Medan. Di beberapa daerah, mereka 

menikah dengan penduduk lokal dan membentuk komunitas Tionghoa peranakan yang 

memiliki karakter budaya campuran antara tradisi Tiongkok dan nilai-nilai lokal Nusantara.   

Interaksi budaya yang terjalin antara Tionghoa dan masyarakat lokal menciptakan 

proses akulturasi yang harmonis. Mereka memperkenalkan sistem pertanian baru, teknik 

perdagangan, serta nilai-nilai etika yang berakar pada ajaran Konfusianisme, Taoisme, dan 

Buddhisme. Dalam waktu yang bersamaan, mereka juga mengadopsi bahasa, pakaian, dan 

adat istiadat masyarakat setempat. Wibowo (2010) menjelaskan bahwa proses akulturasi ini 

memperlihatkan kemampuan adaptif masyarakat Tionghoa dalam menghadapi perubahan 

lingkungan sosial dan budaya. Akibatnya, muncul dua bentuk identitas sosial utama dalam 

komunitas Tionghoa: kelompok totok (pendatang baru yang masih mempertahankan budaya 

Tionghoa secara kuat) dan kelompok peranakan (keturunan hasil percampuran yang telah 

berasimilasi dengan budaya lokal).   

Dalam perkembangan selanjutnya, masyarakat Tionghoa memainkan peran penting 

dalam sektor ekonomi kolonial. Mereka menjadi perantara perdagangan antara penduduk 

pribumi dan pemerintah kolonial Belanda. Wibowo (2010) mencatat bahwa posisi ini 

membawa ambivalensi bagi masyarakat Tionghoa: di satu sisi mereka dianggap berjasa 

dalam memperkuat perekonomian kolonial, namun di sisi lain mereka kerap dijadikan 

scapegoat atau pihak yang disalahkan ketika terjadi ketegangan sosial dan ekonomi. 

Kebijakan kolonial yang diskriminatif, seperti wijkenstelsel dan passenstelsel, secara tidak 

langsung memperkuat segregasi sosial antara masyarakat Tionghoa dan pribumi, serta 

memperdalam kesenjangan yang kelak menjadi sumber konflik sosial.   

Meskipun demikian, kontribusi masyarakat Tionghoa terhadap perkembangan 

peradaban Indonesia tidak dapat diabaikan. Mereka berperan dalam membangun 

infrastruktur ekonomi, memperkenalkan teknologi baru, serta memperluas jaringan 

perdagangan internasional yang menjadikan Nusantara sebagai salah satu pusat perdagangan 

global. Di bidang budaya, masyarakat Tionghoa membawa pengaruh yang signifikan dalam 

seni, arsitektur, dan kuliner yang hingga kini masih menjadi bagian integral dari identitas 

budaya Indonesia. Wibowo (2010) menegaskan bahwa kehadiran masyarakat Tionghoa di 

Indonesia adalah bagian tak terpisahkan dari sejarah pembentukan bangsa yang majemuk. 

Mereka bukan sekadar kelompok imigran, tetapi bagian dari proses panjang pembentukan 

identitas nasional yang menghargai perbedaan dan mengakui kontribusi setiap kelompok 

etnis dalam pembangunan bangsa.   

Dengan demikian, masuknya masyarakat Tionghoa ke Indonesia bukan hanya 

merupakan peristiwa migrasi ekonomi semata, melainkan juga proses historis yang berlapis 



 

19 
 

dan kompleks. Kehadiran mereka membawa pengaruh besar terhadap perkembangan sosial, 

ekonomi, dan budaya Nusantara. Dalam perspektif Wibowo (2010), memahami perjalanan 

masyarakat Tionghoa di Indonesia berarti memahami esensi dari keberagaman itu sendiri—

bahwa identitas Indonesia terbentuk melalui dialog peradaban yang panjang antara berbagai 

etnis, budaya, dan agama yang hidup berdampingan dalam satu ruang kebangsaan yang 

inklusif dan dinamis.  

Masuknya Tionghoa Ke Pekan Baru  

Proses migrasi ini tidak dapat dilepaskan dari dinamika perdagangan internasional dan 

sistem kolonial yang berkembang di Asia Tenggara sejak abad ke-15 hingga ke-19. Dalam 

konteks ini, Riau, termasuk Pekanbaru, menjadi salah satu wilayah strategis yang berfungsi 

sebagai simpul ekonomi penting di jalur perdagangan Selat Malaka. Letak geografis yang 

strategis tersebut menjadikan daerah ini sebagai tujuan utama para pedagang dan migran 

Tionghoa yang datang untuk mencari peluang ekonomi dan kehidupan yang lebih baik 

(Salioso, Askarial, & Surya, 2016, hlm. 2). 

Pada awal kedatangannya, kelompok Tionghoa di wilayah Riau sebagian besar berasal 

dari provinsi-provinsi pesisir selatan Tiongkok, seperti Fujian dan Guangdong. Mereka 

merupakan kelompok perantau yang sudah memiliki pengalaman panjang dalam berdagang 

di wilayah maritim Asia Tenggara. Migrasi ini sering kali dilakukan melalui jalur laut 

dengan menggunakan kapal dagang yang berlayar dari pelabuhan-pelabuhan besar seperti 

Guangzhou dan Xiamen menuju Batavia, Malaka, dan kemudian menyebar ke daerah-

daerah pelabuhan lainnya, termasuk Siak dan Pekanbaru (Salioso et al., 2016, hlm. 3). 

Proses ini menunjukkan bahwa perpindahan etnis Tionghoa ke Pekanbaru bukanlah 

fenomena spontan, melainkan bagian dari jaringan mobilitas sosial-ekonomi yang 

terstruktur dan berkelanjutan. 

Dalam catatan sejarah, Pekanbaru berkembang dari sebuah kawasan perdagangan kecil 

di tepi Sungai Siak menjadi pusat ekonomi penting pada masa Kesultanan Siak Sri 

Indrapura. Sungai Siak berperan besar sebagai jalur utama arus barang dan manusia antara 

pedalaman Riau dan pelabuhan-pelabuhan di pesisir timur Sumatera. Kondisi inilah yang 

kemudian menarik minat para pedagang Tionghoa untuk menetap di kawasan tersebut, 

mengingat potensi ekonominya yang tinggi. Sebagian besar dari mereka bekerja sebagai 

pedagang, pengrajin, dan perantara dalam perdagangan hasil bumi seperti karet, kopra, 

rempah-rempah, dan timah yang pada masa itu menjadi komoditas utama ekspor daerah 

(Salioso et al., 2016, hlm. 4). 

Selain faktor ekonomi, terdapat pula faktor sosial-politik yang turut mendorong 

migrasi orang Tionghoa ke Pekanbaru. Pemerintah kolonial Belanda pada masa itu 

menerapkan sistem sosial yang bersifat hirarkis, di mana masyarakat dikelompokkan ke 

dalam lapisan-lapisan etnis tertentu. Dalam sistem tersebut, kelompok Tionghoa sering kali 

ditempatkan sebagai middleman minority, yaitu kelompok perantara ekonomi antara 

penguasa kolonial dan masyarakat pribumi. Posisi ini memberikan mereka peluang besar 

untuk berkembang secara ekonomi, tetapi sekaligus menempatkan mereka dalam posisi 

sosial yang terpisah dari komunitas lokal (Salioso et al., 2016, hlm. 5). 

Meski demikian, etnis Tionghoa menunjukkan kemampuan adaptasi sosial yang tinggi 

terhadap lingkungan barunya. Melalui interaksi dengan masyarakat Melayu setempat, 

mereka membentuk pola kehidupan yang saling melengkapi antara budaya dagang Tionghoa 

dan nilai-nilai sosial masyarakat lokal. Dalam beberapa kasus, terjadi pula akulturasi budaya 

yang ditandai dengan munculnya bentuk-bentuk budaya sinkretik seperti penggunaan 

bahasa Melayu dalam komunikasi sehari-hari, partisipasi dalam kegiatan sosial keagamaan 

setempat, hingga terjadinya perkawinan campur antar-etnis (Salioso et al., 2016, hlm. 6). 

Fenomena ini menunjukkan bahwa masyarakat Tionghoa di Pekanbaru tidak hidup dalam 

isolasi, melainkan aktif berpartisipasi dalam membangun struktur sosial yang inklusif dan 



 

20 
 

dinamis. 

Pada awal abad ke-20, keberadaan komunitas Tionghoa di Pekanbaru semakin 

menguat. Mereka mulai membentuk permukiman yang lebih permanen di sekitar kawasan 

Senapelan, yang kini dikenal sebagai kawasan Pasar Bawah. Kawasan ini berkembang pesat 

menjadi pusat perdagangan dan interaksi sosial yang melibatkan berbagai etnis. Di sinilah 

terbentuk identitas khas Tionghoa Pekanbaru yang menampilkan perpaduan antara nilai-

nilai tradisional Tionghoa dan budaya lokal Melayu Riau. Menurut Salioso, Askarial, dan 

Surya (2016, hlm. 7), komunitas ini dikenal memiliki etos kerja yang tinggi, semangat 

kemandirian, dan solidaritas internal yang kuat, yang semuanya menjadi modal sosial 

penting dalam mempertahankan eksistensi mereka di tengah dinamika sosial ekonomi kota. 

Kultur sosial etnis Tionghoa di Pekanbaru sangat kental dengan nilai-nilai konfusius, 

seperti penghormatan terhadap orang tua, pentingnya pendidikan, dan etika kerja keras. 

Nilai-nilai ini tercermin dalam pola hubungan antarsesama anggota komunitas dan dalam 

praktik bisnis yang mereka jalankan. Etnis Tionghoa tidak hanya berperan sebagai pedagang 

atau pengusaha, tetapi juga sebagai agen sosial yang turut membangun ekonomi lokal 

melalui penciptaan lapangan kerja dan jaringan usaha yang luas (Salioso et al., 2016, hlm. 

8). Kekuatan jaringan sosial ini menjadikan mereka sebagai salah satu kelompok ekonomi 

yang cukup berpengaruh di Pekanbaru. 

Salah satu kawasan yang mencerminkan dinamika sosial-ekonomi komunitas 

Tionghoa di Pekanbaru adalah kawasan bisnis Setia Budi. Kawasan ini menjadi pusat 

kegiatan perdagangan, jasa, dan perkantoran yang banyak dikelola oleh pengusaha 

Tionghoa. Melalui studi kasus di kawasan tersebut, Salioso, Askarial, dan Surya (2016, hlm. 

9) menemukan bahwa kultur sosial etnis Tionghoa sangat memengaruhi cara mereka 

berkompetisi dalam dunia bisnis. Persaingan yang ketat di antara pelaku usaha justru 

memperkuat nilai solidaritas internal dan rasa saling percaya antaranggota komunitas, 

sehingga menciptakan ekosistem bisnis yang sehat dan berkelanjutan. 

Lebih jauh, etnis Tionghoa di Pekanbaru juga memainkan peran penting dalam 

membentuk wajah sosial kota yang plural. Di tengah kemajemukan etnis di Pekanbaru, 

mereka berhasil menunjukkan kemampuan beradaptasi dan berinteraksi dengan kelompok 

lain, termasuk masyarakat Melayu, Minangkabau, dan Batak. Hubungan antaretnis ini tidak 

selalu berjalan tanpa gesekan, namun dalam banyak hal menunjukkan adanya pola 

coexistence dan mutual cooperation yang harmonis. Sebagaimana dijelaskan oleh Salioso et 

al. (2016, hlm. 10), etnis Tionghoa di Pekanbaru telah bertransformasi dari komunitas 

perantau menjadi bagian integral dari identitas sosial kota yang multikultural. 

Proses panjang kehadiran Tionghoa di Pekanbaru juga ditandai dengan berdirinya 

berbagai institusi sosial dan keagamaan yang memperkuat identitas budaya mereka. 

Pendirian vihara, klenteng, dan yayasan sosial bukan hanya sebagai sarana ibadah, tetapi 

juga sebagai pusat pembinaan moral dan spiritual masyarakat. Institusi-institusi ini 

berfungsi untuk menjaga kesinambungan nilai-nilai leluhur serta memperkuat rasa 

kebersamaan di tengah perubahan zaman (Salioso et al., 2016, hlm. 11). Keberadaan Vihara 

Dharma Manggala, misalnya, menjadi bukti nyata peran aktif komunitas Tionghoa dalam 

membangun kehidupan sosial dan spiritual yang harmonis di Pekanbaru. 

Dengan demikian, masuknya etnis Tionghoa ke Pekanbaru tidak hanya meninggalkan 

jejak ekonomi, tetapi juga jejak kultural dan spiritual yang mendalam. Mereka menjadi 

bagian dari sejarah perkembangan kota yang tidak dapat diabaikan. Adaptasi sosial, 

kemampuan ekonomi, dan daya tahan budaya yang dimiliki menjadikan komunitas 

Tionghoa sebagai salah satu pilar penting dalam terbentuknya struktur masyarakat 

multikultural di Pekanbaru masa kini (Salioso et al., 2016, hlm. 12). 

Nilai Sosial Budaya dan Spititualitas Umat Budha Tionghoa di Vihara Dharma 

Manggala 



 

21 
 

Vihara Dharma Manggala merupakan salah satu pusat kegiatan keagamaan umat 

Buddha Tionghoa di Kota Pekanbaru yang berdiri pada tahun 2010. Berdirinya vihara ini 

tidak hanya menjadi tonggak penguatan spiritual umat, tetapi juga sebagai simbol integrasi 

nilai sosial dan budaya dalam kehidupan masyarakat Tionghoa Buddhis di wilayah tersebut. 

Pada awal pembentukannya, Vihara Dharma Manggala dikembangkan oleh seorang tokoh 

bernama Purwodi, yang kemudian menyerahkan pengelolaan sepenuhnya kepada yayasan 

yang menaungi vihara tersebut. Saat ini, vihara tersebut menjadi bagian dari jaringan lima 

vihara di Kota Pekanbaru, dengan Vihara Dharma Loka yang berlokasi di Pasar Bawah 

sebagai pusat utama dari seluruh kegiatan keagamaan umat Buddha di daerah tersebut. 

Keberadaan struktur organisasi yang terhubung ini memperlihatkan adanya sistem 

kelembagaan yang tertata rapi serta menunjukkan nilai kebersamaan dan solidaritas dalam 

pengelolaan lembaga keagamaan Tionghoa di Pekanbaru. 

Kegiatan keagamaan di Vihara Dharma Manggala dilaksanakan secara rutin setiap 

malam Minggu, yang menjadi waktu utama bagi umat untuk melakukan puja bakti, 

meditasi, serta pembinaan spiritual. Aktivitas ini memiliki fungsi ganda, yakni sebagai 

bentuk pelaksanaan ritual keagamaan sekaligus sebagai wadah sosial untuk mempererat 

hubungan antarumat. Dalam wawancara, disebutkan bahwa meskipun kegiatan di vihara ini 

berskala kecil, terutama pada hari-hari biasa, namun pada momen-momen besar seperti 

Tahun Baru Imlek dan hari-hari raya keagamaan Buddha, kegiatan menjadi lebih besar dan 

melibatkan lebih banyak umat. Adapun hari-hari besar Buddhis yang diperingati di vihara 

ini meliputi Hari Raya Waisak, Asadha, Magha Puja, dan Katina — empat perayaan utama 

dalam kalender keagamaan Buddha yang masing-masing memiliki makna spiritual 

mendalam bagi pemeluknya. Tradisi perayaan ini mencerminkan kesinambungan antara 

praktik spiritual dengan nilai budaya Tionghoa yang menjunjung tinggi kebersamaan dan 

penghormatan terhadap tradisi leluhur. 

Selain fungsi ritual dan spiritual, Vihara Dharma Manggala juga memiliki peran sosial 

yang kuat di tengah masyarakat multikultural Pekanbaru. Vihara ini terbuka bagi 

masyarakat lintas agama, dan menjadi ruang dialog sosial antarumat beragama. Menurut 

hasil wawancara, vihara ini kerap menjadi tempat konsultasi atau mediasi dalam 

menyelesaikan permasalahan sosial antarwarga tanpa memandang latar belakang agama. 

Nilai keterbukaan dan solidaritas lintas iman ini memperlihatkan tingginya tingkat toleransi 

yang dihidupi oleh komunitas Buddha Tionghoa di Pekanbaru. Bentuk konkret dari 

semangat toleransi tersebut tampak dalam kegiatan berbagi takjil kepada umat Muslim pada 

bulan Ramadan dan kunjungan lintas agama dalam perayaan-perayaan besar. Sikap inklusif 

ini sejalan dengan nilai-nilai budaya Tionghoa yang menekankan pada ren (仁) atau 

kemanusiaan universal, serta semangat he (和) yang berarti keharmonisan dan keselarasan 

sosial (Udayana, 2022, hlm. 47). 

Kegiatan sosial yang diselenggarakan oleh vihara ini juga memperlihatkan struktur 

organisasi komunitas yang teratur dan aktif. Terdapat kelompok muda-mudi yang berperan 

seperti organisasi remaja masjid dalam konteks agama lain, yang berfungsi sebagai motor 

penggerak kegiatan internal vihara serta wadah pembinaan generasi muda dalam ajaran 

moral dan etika Buddhis. Selain itu, terdapat pula organisasi Wanita Buddhis Indonesia 

(WBI) yang diisi oleh para ibu-ibu umat Buddha Tionghoa. WBI secara rutin 

menyelenggarakan kegiatan sosial seperti pembagian sembako kepada panti asuhan dan 

masyarakat kurang mampu, serta kegiatan kemanusiaan lainnya. Aktivitas-aktivitas tersebut 

memperlihatkan bahwa spiritualitas di Vihara Dharma Manggala tidak berhenti pada praktik 

keagamaan formal, tetapi diwujudkan dalam bentuk tindakan sosial yang nyata, 

mencerminkan nilai karuṇā (kasih sayang) dan mettā (cinta kasih universal) yang 

merupakan inti ajaran Buddha. 



 

22 
 

Nilai-nilai sosial dan spiritual yang tumbuh di Vihara Dharma Manggala 

merepresentasikan perpaduan antara ajaran Buddhisme dan tradisi budaya Tionghoa yang 

telah berakar kuat. Seperti dijelaskan oleh Udayana (2022, hlm. 51), spiritualitas dalam 

konteks masyarakat Tionghoa tidak hanya dimaknai sebagai hubungan vertikal dengan 

kekuatan transenden, tetapi juga sebagai manifestasi dari nilai-nilai moral dan sosial dalam 

kehidupan sehari-hari. Dalam hal ini, spiritualitas menjadi fondasi bagi terciptanya 

keharmonisan keluarga, komunitas, dan masyarakat luas. Vihara Dharma Manggala 

mengaktualisasikan pandangan tersebut melalui pembinaan mental dan moral umat agar 

memiliki kesadaran sosial yang tinggi, menjunjung nilai kasih, kesetaraan, dan 

penghormatan terhadap keberagaman. 

Lebih jauh lagi, peran sosial Vihara Dharma Manggala juga dapat dipahami sebagai 

bentuk penguatan identitas budaya Tionghoa di Pekanbaru. Melalui kegiatan keagamaan 

dan sosial, komunitas Buddha Tionghoa tidak hanya mempertahankan tradisi leluhur 

mereka, tetapi juga menegaskan keberadaan mereka sebagai bagian integral dari masyarakat 

kota yang multikultural. Aktivitas-aktivitas lintas agama yang dilakukan di vihara ini 

berfungsi sebagai media cultural bridge yang menjembatani perbedaan dan memperkokoh 

rasa persaudaraan di antara warga. Semangat harmoni yang dikembangkan oleh vihara ini 

sangat relevan dengan prinsip ajaran Buddha tentang paticcasamuppāda (saling 

ketergantungan), yang mengajarkan bahwa kesejahteraan individu hanya dapat dicapai 

melalui kesejahteraan bersama. 

Dengan demikian, Vihara Dharma Manggala tidak hanya berperan sebagai tempat 

ibadah bagi umat Buddha Tionghoa, tetapi juga sebagai pusat pembentukan nilai sosial, 

budaya, dan spiritual yang menyatukan berbagai lapisan masyarakat. Kehidupan keagamaan 

di vihara ini menjadi bukti bahwa spiritualitas dan nilai budaya dapat berjalan beriringan 

dalam membangun masyarakat yang damai dan toleran. Melalui praktik sosial yang 

berlandaskan kasih, empati, dan keterbukaan, umat Buddha Tionghoa di Pekanbaru 

menunjukkan bahwa keimanan sejati terwujud bukan semata dalam ritual, melainkan dalam 

tindakan nyata yang memuliakan kemanusiaan (Udayana, 2022, hlm. 53). 

  
Gambar 1 & 2 Vihara Dharma Manggala 

Sumber : Dokumentasi Pribadi 

 
Gambar 3 & 4 

Sumber : Dokumentasi Pribadi 



 

23 
 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan yang telah dipaparkan, dapat 

disimpulkan bahwa Vihara Dharma Manggala di Pekanbaru memiliki peran yang sangat 

penting sebagai pusat penguatan nilai sosial dan spiritualitas umat Buddha Tionghoa. 

Keberadaannya tidak hanya berfungsi sebagai tempat peribadatan, tetapi juga sebagai ruang 

sosial, budaya, dan pendidikan moral yang memperkuat solidaritas internal komunitas 

Tionghoa serta memperluas hubungan harmonis dengan masyarakat multikultural di 

sekitarnya. 

Pertama, dari segi spiritualitas, Vihara Dharma Manggala menjadi wadah pembinaan 

iman dan penghayatan ajaran Buddha bagi umat Tionghoa. Melalui kegiatan rutin seperti 

puja bakti, meditasi, dan perayaan hari besar agama Buddha seperti Waisak, Asadha, Magha 

Puja, dan Katina, vihara ini membantu umat untuk memperdalam pemahaman terhadap 

nilai-nilai Dharma. Nilai-nilai seperti welas asih (karuna), kebijaksanaan (prajna), dan 

kesadaran diri (sati) dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari, sehingga spiritualitas tidak 

hanya menjadi aspek pribadi tetapi juga sumber motivasi sosial bagi umat. 

Kedua, dari aspek sosial dan budaya, Vihara Dharma Manggala berperan sebagai 

wadah integrasi dan dialog antarbudaya. Umat Buddha Tionghoa di Pekanbaru menjadikan 

vihara sebagai simbol keberlanjutan tradisi leluhur sekaligus sebagai media interaksi lintas 

etnis dan agama. Melalui kegiatan sosial seperti berbagi takjil di bulan Ramadan, bakti 

sosial, serta kunjungan lintas agama, vihara ini menumbuhkan semangat toleransi, 

solidaritas, dan kebersamaan di tengah masyarakat majemuk. Hal ini memperlihatkan bahwa 

nilai-nilai Buddhis dan tradisi Tionghoa dapat berjalan seiring dengan nilai-nilai 

kemanusiaan universal dan kebhinekaan Indonesia. 

Ketiga, secara historis dan kultural, Vihara Dharma Manggala merupakan representasi 

dari proses panjang akulturasi antara budaya Tionghoa dan budaya lokal Melayu Riau. 

Arsitektur, simbolisme, dan sistem pengelolaan vihara mencerminkan keseimbangan antara 

pelestarian identitas etnis dan keterbukaan terhadap budaya setempat. Dengan demikian, 

vihara ini menjadi bukti nyata dari keberhasilan masyarakat Tionghoa dalam 

mempertahankan jati diri spiritualnya tanpa kehilangan rasa kebangsaan dan keterikatan 

terhadap lingkungan sosialnya. 

Keempat, dari sisi pendidikan dan pembinaan moral, vihara ini berfungsi sebagai 

ruang pembelajaran bagi generasi muda dalam memahami ajaran Buddha sekaligus 

menanamkan nilai-nilai kebajikan, kerja keras, disiplin, dan rasa hormat terhadap sesama. 

Melalui kegiatan pendidikan non-formal seperti kelas Dhamma dan pelatihan sosial-

keagamaan, vihara berkontribusi pada pembentukan karakter moral dan spiritual generasi 

muda Tionghoa Buddhis yang adaptif terhadap perkembangan zaman namun tetap 

berpegang pada nilai-nilai luhur leluhur mereka. 

Secara keseluruhan, Vihara Dharma Manggala berperan sebagai pusat spiritual, sosial, 

dan kultural yang berfungsi menjaga keseimbangan antara religiusitas, kemanusiaan, dan 

kebhinekaan. Peran ganda vihara sebagai tempat ibadah sekaligus ruang sosial menegaskan 

pentingnya lembaga keagamaan dalam memperkuat integrasi sosial dan harmoni antarumat 

beragama di Indonesia. Melalui aktivitasnya, vihara ini tidak hanya memperkokoh keimanan 

umat Buddha Tionghoa, tetapi juga menjadi pilar penguat perdamaian, toleransi, dan 

keberagaman budaya di Kota Pekanbaru. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Kristiono, M.J. (2018) ‘Dari Tionghoa ke Tjina: Telaah sejarah terhadap demonisasi etnis Tionghoa 

di Indonesia’, Verity: Jurnal Ilmiah Hubungan Internasional (International Relations Journal), 

10(19), pp. 34–48. 



 

24 
 

Larasati, M.D. and Lianto, F. (2024) ‘Revitalisasi Vihara Amurva Bhumi dengan Pendekatan 

Livability Space’, Jurnal Sains, Teknologi, Urban, Perancangan, Arsitektur (Stupa), 6(2), pp. 

1687–1702. 

Maharani, P.E.A., Purnawati, D.M.O. and Martayana, I.P.H.M. (2025) ‘Menyongsong Harmoni: 

Pergulatan Sejarah, Akulturasi, dan Potensi Vihara Amurva Bhumi Blahbatuh, Gianyar 

sebagai Sumber Belajar Sejarah SMA’, Widya Winayata: Jurnal Pendidikan Sejarah, 13(1), 

pp. 39–56. 

Mahayani, N.N.D.S., Yasa, I.W.P. and Martayana, I.P.H.M. (2025) ‘Vihara Dharma Ratna dan 

Klenteng Zhong Yi Miao di Semarapura Kauh, Klungkung, Bali (Sejarah, Nilai Multikultur, 

dan Potensinya Sebagai Sumber Belajar Sejarah di SMA)’, Keraton: Journal of History 

Education and Culture, 7(1). 

Salioso, H., Askarial, M.H. and Surya, W.H. (2016) ‘Kultur Sosial Etnik China Dalam Persaingan 

Bisnis: Studi Kasus Etnik China (Tionghoa) Di Kawasan Bisnis Setia Budi Pekanbaru’, 

VALUTA, 2(1), pp. 1–16. 

Udayana, C. (2022) Hubungan antara Spiritualitas dan Nilai-Nilai Budaya Tionghoa dengan 

Kepuasan Pernikahan pada Pasutri Kristen di Gereja-Gereja Tionghoa di Surabaya. Doctoral 

dissertation. 

Wibowo, P. (2010) ‘Tionghoa Dalam Keberagaman Indonesia: Sebuah Perspektif Historis Tentang 

Posisi dan Identitas’, in Proceedings of The 4th International Conference on Indonesia 

Studies: Unity, Diversity and Future. Jakarta: FIB Universitas Indonesia. 

Wawancara langsung dengan pengurus Vihara Dharma Manggala, Pekanbaru (2025). 


