Jurnal Lingkar

Pembelajaran Inovatif
Volume 6 Nomor 11, November 2025

VIHARA DHARMA MANGGALA SEBAGAI PUSAT PENGUATAN NILAI
SOSIAL DAN SPIRITUALITAS UMAT BUDDHA TIONGHOA

Nadya Shafwah?, Zuhri Tahtadi2, Meilisa Kurniasih®, Ahmal. M.Hum?*
nadya.shafwah5517 @student.unri.ac.id®, zuhri.tahtadi4935@student.unri.ac.id?,
meilisa.kurniasin0525@student.unri.ac.id®, ahmal@Iecturel.unri.ac.id*
Universitas Riau

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran Vihara Dharma Manggala sebagai pusat penguatan
nilai sosial dan spiritualitas umat Buddha Tionghoa di Pekanbaru. Kajian diawali dengan penelusuran
sejarah kedatangan masyarakat Tionghoa ke Indonesia hingga terbentuknya komunitas Tionghoa di
Pekanbaru sebagai bagian dari proses migrasi dan akulturasi budaya. Vihara Dharma Manggala,
Merupakan salah satu cabang vihara di Riau yang berfungsi tidak hanya sebagai tempat peribadatan,
tetapi juga sebagai wadah pembinaan moral, sosial, dan spiritual umat. Melalui berbagai kegiatan
keagamaan dan sosial, vihara ini berperan dalam memperkuat solidaritas komunitas, melestarikan
nilai-nilai budaya leluhur, serta membangun harmoni sosial di tengah masyarakat multikultural
Pekanbaru.

Kata Kunci: Vihara Dharma Manggala, Tionghoa, Pekanbaru, Nilai Sosial, Spiritualitas.

ABSTRACK

This study aims to analyze the role of Vihara Dharma Manggala as a center for strengthening the
social values and spirituality of the Chinese Buddhist community in Pekanbaru. The discussion begins
with an exploration of the history of Chinese migration to Indonesia, leading to the establishment of
the Chinese community in Pekanbaru as part of a broader process of migration and cultural
acculturation. Vihara Dharma Manggala, as one of the Buddhist temple branches in Riau, functions
not only as a place of worship but also as a center for moral, social, and spiritual development among
its devotees. Through various religious and social activities, the vihara plays an important role in
fostering community solidarity, preserving ancestral cultural values, and promoting social harmony
within the multicultural society of Pekanbaru.

Keywords: Vihara Dharma Manggala, Chinese Community, Pekanbaru, Social Values, Spirituality.

13


mailto:anindya.minarni6168@student.unri.ac.id1
mailto:asty.nirwana5087@student.unri.ac.id2
mailto:puja.amelia3144@student.unri.ac.id3
mailto:ahmal@lecturer.unri.ic.id4

PENDAHULUAN

Vihara sebagai institusi keagamaan umat Buddha memiliki posisi yang strategis dalam
konteks sosial, budaya, dan spiritual masyarakat Tionghoa di Indonesia. Keberadaan vihara
tidak hanya mencerminkan aspek religiusitas, tetapi juga menjadi simbol kontinuitas sejarah
dan akulturasi budaya antara Tiongkok dan Nusantara yang telah berlangsung selama
berabad-abad. Seiring dengan perkembangan masyarakat multikultural di Indonesia, fungsi
vihara mengalami perluasan, dari sekadar tempat peribadatan menjadi pusat interaksi sosial,
pembinaan moral, serta pelestarian nilai-nilai budaya dan spiritual yang berakar pada tradisi
leluhur (Maharani, Purnawati, & Martayana, 2025). Dalam ranah akademik, vihara mulai
dipandang sebagai ruang multidimensional yang mengintegrasikan aspek keagamaan, sosial,
pendidikan, dan kebudayaan.

Proses masuknya etnis Tionghoa ke wilayah Nusantara telah berlangsung sejak masa
pra-kolonial, dipicu oleh hubungan perdagangan antara Tiongkok dan kerajaan-kerajaan
maritim di Asia Tenggara. Interaksi tersebut melahirkan pertukaran budaya yang intens dan
kemudian membentuk komunitas Tionghoa yang menetap di berbagai wilayah Indonesia,
termasuk di daerah-daerah seperti Sumatra, Jawa, dan Bali. Seiring waktu, komunitas
Tionghoa tidak hanya mempertahankan identitas etnis dan religius mereka, tetapi juga
mengadopsi unsur-unsur budaya lokal dalam kehidupan sosial dan spiritual. Hal ini
menunjukkan adanya proses akulturasi yang dinamis, di mana vihara menjadi simbol
harmonisasi antara nilai-nilai Buddha dan kearifan lokal (Maharani et al., 2025).

Penelitian Maharani, Purnawati, dan Martayana (2025) tentang Vihara Amurva Bhumi
Blahbatuh di Gianyar memperlihatkan bahwa vihara tersebut merupakan manifestasi
konkret dari pergulatan sejarah dan akulturasi budaya yang melibatkan etnis Tionghoa dan
masyarakat Bali. Melalui bentuk arsitektur, simbolisme, serta praktik keagamaan yang
dilakukan, vihara tersebut memperlihatkan perpaduan harmonis antara estetika arsitektur
Tionghoa dan nuansa spiritualitas lokal. Lebih dari itu, penelitian ini menyoroti potensi
vihara sebagai sumber belajar sejarah bagi siswa sekolah menengah, mengingat nilai-nilai
historis, multikultural, dan edukatif yang terkandung di dalamnya. Pemanfaatan vihara
sebagai media pembelajaran kontekstual dinilai mampu menumbuhkan kesadaran sejarah,
rasa toleransi, serta penghargaan terhadap keberagaman budaya di kalangan generasi muda
(Maharani et al., 2025).

Aspek arsitektural dan tata ruang vihara juga menjadi bagian penting dalam
memahami fungsi sosial dan spiritualnya. Larasati dan Lianto (2024) dalam penelitiannya
mengenai revitalisasi Vihara Amurva Bhumi dengan pendekatan livability space
menekankan pentingnya aspek kenyamanan, aksesibilitas, dan keberlanjutan ruang vihara
sebagai bagian dari peningkatan kualitas kehidupan umat. Pendekatan ini menempatkan
vihara tidak hanya sebagai situs sakral, tetapi juga sebagai ruang publik yang mendukung
aktivitas sosial dan budaya masyarakat. Dengan menciptakan ruang yang “layak huni” dan
inklusif, vihara dapat menjadi sarana efektif dalam memperkuat kohesi sosial, memperluas
partisipasi umat, serta mempertahankan relevansi fungsi vihara di tengah perubahan sosial
dan urbanisasi (Larasati & Lianto, 2024).

Di sisi lain, penelitian Mahayani, Yasa, dan Martayana (2025) mengenai Vihara
Dharma Ratna dan Klenteng Zhong Yi Miao di Semarapura Kauh, Klungkung, Bali,
memperkaya pemahaman mengenai vihara sebagai ruang multikultural yang
mengintegrasikan nilai-nilai toleransi, solidaritas, dan penghormatan terhadap perbedaan.
Kedua tempat ibadah tersebut menunjukkan bahwa masyarakat Tionghoa di Indonesia
mampu mempertahankan warisan religius mereka sembari menyesuaikan diri dengan
budaya lokal melalui proses asimilasi dan dialog antaragama. Penelitian ini juga menyoroti
potensi vihara dan klenteng sebagai sumber belajar sejarah, terutama dalam konteks

14



pendidikan karakter berbasis nilai-nilai kebhinekaan dan spiritualitas (Mahayani, Yasa, &
Martayana, 2025).

Jika ditinjau secara komparatif, ketiga penelitian tersebut memperlihatkan konsistensi
pandangan bahwa vihara berperan ganda sebagai pusat keagamaan dan kebudayaan. Vihara
tidak hanya menjadi ruang kontemplasi spiritual, tetapi juga medium interaksi sosial yang
merefleksikan nilai-nilai harmoni, gotong royong, dan multikulturalisme. Keberadaannya
menegaskan pentingnya dialog antarbudaya dalam membangun masyarakat Indonesia yang
inklusif dan toleran. Selain itu, konsep pemanfaatan vihara sebagai sumber belajar sejarah
memperluas perspektif pendidikan, di mana situs keagamaan dapat menjadi sarana
pembentukan karakter dan kesadaran sejarah siswa. Hal ini sejalan dengan visi pendidikan
nasional yang menekankan pentingnya integrasi antara pengetahuan, nilai, dan praktik
kebudayaan lokal dalam proses pembelajaran (Maharani et al., 2025; Mahayani et al., 2025).

Dengan demikian, kajian terhadap vihara dalam berbagai konteks — baik sebagai situs
akulturasi budaya, ruang sosial yang berkelanjutan, maupun sumber belajar sejarah —
memberikan kontribusi penting dalam memahami dinamika peradaban Tionghoa di
Indonesia. Revitalisasi dan penguatan fungsi vihara tidak hanya berimplikasi pada
peningkatan kualitas kehidupan umat Buddha Tionghoa, tetapi juga pada pelestarian
warisan budaya bangsa. Sebagaimana ditegaskan oleh Larasati dan Lianto (2024),
keberlanjutan fungsi vihara harus diorientasikan pada keseimbangan antara nilai spiritual,
sosial, dan ekologis agar tetap relevan di era modern. Oleh karena itu, penelitian-penelitian
terkait vihara seperti yang dilakukan oleh Maharani et al. (2025), Larasati dan Lianto
(2024), serta Mahayani et al. (2025) menjadi pijakan penting dalam pengembangan
perspektif multidisipliner yang memadukan unsur sejarah, arsitektur, budaya, dan
pendidikan.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan studi
kepustakaan (library research)yang dipadukan dengan wawancara langsung di lapangan.
Pendekatan ini digunakan untuk memperoleh pemahaman yang mendalam tentang peran
Vihara Dharma Manggala sebagai pusat penguatan nilai sosial dan spiritualitas umat
Buddha Tionghoa di Pekanbaru. Melalui studi kepustakaan, peneliti menelaah berbagai
sumber tertulis seperti buku, jurnal ilmiah, artikel penelitian, dan dokumen yang relevan
dengan topik penelitian. Kajian pustaka ini bertujuan untuk membangun dasar teori
mengenai konsep nilai sosial, spiritualitas Buddhis, serta peran vihara dalam konteks sosial
budaya masyarakat Tionghoa di Indonesia. Sementara itu, data lapangan diperoleh melalui
wawancara langsung (in-depth interview) dengan pengurus dan umat Vihara Dharma
Manggala. Wawancara dilakukan secara semi-terstruktur, sehingga memungkinkan peneliti
untuk menggali informasi yang lebih mendalam mengenai aktivitas keagamaan, sosial, dan
nilai-nilai yang dihidupi oleh komunitas umat Buddha Tionghoa.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Sejarah Tionghoa

Sejarah keberadaan masyarakat Tionghoa di Indonesia merupakan kisah panjang
mengenai perjalanan migrasi, perdagangan, dan akulturasi budaya yang berlangsung selama
berabad-abad. Hubungan antara Tiongkok dan kepulauan Nusantara telah tercatat sejak
masa Dinasti Han, sekitar abad ke-2 sebelum Masehi, melalui jalur perdagangan laut yang
dikenal sebagai jalur sutra maritim. Pada masa tersebut, pedagang-pedagang dari Tiongkok
datang ke wilayah Asia Tenggara untuk melakukan pertukaran barang seperti sutra,
keramik, dan rempah-rempah, serta menjalin hubungan diplomatik dengan kerajaan-
kerajaan maritim Nusantara. Menurut Kristiono (2018), migrasi awal ini bukan sekadar

15



aktivitas ekonomi, tetapi juga menjadi awal terbentuknya jaringan sosial dan budaya antara
masyarakat Tionghoa dan penduduk lokal, yang kelak melahirkan komunitas Tionghoa
peranakan di berbagai wilayah Indonesia.

Dalam periode selanjutnya, terutama pada masa Dinasti Tang (618-907 M) dan Song
(960-1279 M), intensitas hubungan antara Tiongkok dan Nusantara meningkat pesat.
Banyak pelaut dan pedagang Tionghoa yang menetap di pelabuhan-pelabuhan penting
seperti Palembang, Tuban, Gresik, dan Banten. Mereka tidak hanya membawa barang
dagangan, tetapi juga sistem nilai, tradisi, serta ajaran filsafat Konfusianisme, Taoisme, dan
Buddhisme yang kemudian memengaruhi perkembangan spiritualitas masyarakat lokal.
Kristiono (2018) menegaskan bahwa keberadaan komunitas Tionghoa di Indonesia pada
periode ini relatif harmonis, di mana interaksi antarbudaya berlangsung dalam suasana
saling menghormati dan tanpa segregasi sosial yang berarti. Komunitas Tionghoa bahkan
berperan penting dalam memperkuat ekonomi lokal dan menjadi penghubung perdagangan
antara Asia Timur dan Asia Tenggara.

Situasi tersebut mengalami perubahan signifikan pada masa kolonial Belanda.
Kedatangan bangsa Eropa mengubah struktur sosial dan ekonomi di Nusantara, termasuk
posisi masyarakat Tionghoa di dalamnya. Pemerintah kolonial Belanda menerapkan sistem
sosial yang bersifat diskriminatif melalui kebijakan wijkenstelsel dan passenstelsel, yang
membatasi mobilitas serta ruang sosial etnis Tionghoa. Mereka digolongkan sebagai
“Vreemde Oosterlingen” atau “Timur Asing” dan ditempatkan dalam posisi sosial yang
berbeda dari penduduk pribumi maupun bangsa Eropa (Kristiono, 2018). Kebijakan ini tidak
hanya menciptakan pemisahan sosial, tetapi juga menumbuhkan stereotip negatif terhadap
komunitas Tionghoa yang dipandang eksklusif dan berbeda dari masyarakat Indonesia
lainnya.

Kristiono (2018) menjelaskan bahwa dalam konteks sejarah kolonial tersebut muncul
proses demonisasi terhadap etnis Tionghoa, yakni upaya sistematis untuk menggambarkan
mereka secara negatif melalui bahasa, kebijakan, dan representasi sosial. Salah satu bentuk
konkret dari proses ini adalah pergeseran terminologi dari “Tionghoa” menjadi “Cina”, yang
sarat dengan konotasi politis dan peyoratif. Pergeseran istilah ini tidak sekadar perubahan
linguistik, tetapi mencerminkan transformasi ideologis yang berusaha mengikis identitas
kultural Tionghoa dan menempatkan mereka sebagai kelompok “lain” dalam konstruksi
kebangsaan Indonesia. Menurut Kristiono (2018), penggunaan istilah “Cina” secara masif
pada masa Orde Baru merupakan bagian dari politik identitas yang bertujuan untuk
menekan ekspresi budaya Tionghoa serta mengontrol peran mereka dalam kehidupan sosial
dan politik nasional.

Kebijakan asimilasi yang diberlakukan pada era Orde Baru semakin memperkuat
marginalisasi identitas Tionghoa di Indonesia. Melalui berbagai regulasi seperti Instruksi
Presiden Nomor 14 Tahun 1967 tentang Agama, Kepercayaan, dan Adat Istiadat Tionghoa,
ekspresi budaya dan keagamaan Tionghoa dibatasi secara ketat. Upacara keagamaan,
penggunaan aksara Mandarin, hingga perayaan Imlek dilarang secara terbuka di ruang
publik. Kristiono (2018) menegaskan bahwa kebijakan tersebut tidak hanya berdampak pada
hilangnya ruang ekspresi budaya, tetapi juga menciptakan trauma sosial yang mendalam di
kalangan masyarakat Tionghoa Indonesia. Dalam pandangan historis, kebijakan
diskriminatif ini menunjukkan bagaimana etnis Tionghoa dijadikan objek politik kekuasaan
melalui proses delegitimasi identitas dan penyeragaman nasionalisme yang sempit.

Meskipun mengalami tekanan politik dan sosial yang berat, komunitas Tionghoa tetap
mampu bertahan dan menyesuaikan diri dengan dinamika kehidupan nasional. Setelah
reformasi tahun 1998, terjadi perubahan mendasar dalam kebijakan negara terhadap
kelompok Tionghoa. Pemerintah mulai mencabut berbagai larangan yang membatasi
ekspresi budaya dan keagamaan mereka. Tahun 2000 menjadi momentum penting ketika

16



Presiden Abdurrahman Wahid (Gus Dur) mencabut Inpres No. 14 Tahun 1967 dan
mengakui kembali keberadaan kebudayaan Tionghoa sebagai bagian dari kebudayaan
nasional Indonesia. Langkah ini menjadi titik balik bagi masyarakat Tionghoa untuk
menegaskan kembali identitas mereka, termasuk dalam menjalankan ajaran agama Buddha,
Konfusianisme, dan Taoisme secara terbuka (Kristiono, 2018).

Pasca-reformasi, masyarakat Tionghoa berperan aktif dalam berbagai bidang
kehidupan, baik ekonomi, sosial, maupun budaya. Mereka mendirikan kembali vihara,
klenteng, dan organisasi sosial yang sebelumnya dibatasi oleh pemerintah. Dalam konteks
inilah, kebangkitan spiritualitas Tionghoa menjadi simbol dari pemulihan identitas kultural
yang sempat terpinggirkan. Vihara tidak hanya menjadi tempat peribadatan, tetapi juga
menjadi pusat kegiatan sosial, pendidikan, dan kebudayaan yang berfungsi untuk
memperkuat solidaritas komunitas serta memperluas dialog antaragama. Sebagaimana
diuraikan Kristiono (2018), proses rekonstruksi identitas Tionghoa pasca-Orde Baru
menandai fase baru dalam perjalanan sejarah mereka di Indonesia—sebuah fase yang
menekankan pada integrasi, partisipasi, dan pengakuan terhadap pluralitas budaya bangsa.

Dengan demikian, sejarah masyarakat Tionghoa di Indonesia merupakan cerminan
dari dinamika hubungan antara kekuasaan, identitas, dan kebudayaan. Dari masa
perdagangan kuno hingga era reformasi, komunitas ini telah memainkan peran penting
dalam membentuk wajah sosial dan ekonomi bangsa Indonesia. Namun, perjalanan panjang
tersebut juga diwarnai oleh periode diskriminasi dan politik identitas yang kompleks.
Sebagaimana disimpulkan oleh Kristiono (2018), pemahaman terhadap sejarah Tionghoa di
Indonesia tidak dapat dilepaskan dari upaya reflektif untuk melihat bagaimana kekuasaan
politik membentuk persepsi publik terhadap kelompok etnis, serta bagaimana masyarakat
Tionghoa sendiri terus berupaya membangun kembali martabat dan identitas mereka di
tengah keragaman bangsa Indonesia.

Masuknya Tionghoa Ke Indonesia

Masuknya masyarakat Tionghoa ke Indonesia merupakan hasil dari proses migrasi dan
interaksi budaya yang panjang, yang berawal dari hubungan perdagangan antarwilayah Asia
Timur dan Asia Tenggara sejak masa awal Masehi. Jalur perdagangan maritim antara
Tiongkok dan kepulauan Nusantara telah membuka jalan bagi pertukaran komoditas, ide,
serta budaya yang berlangsung secara intensif. Menurut Wibowo (2010), hubungan antara
Tiongkok dan Nusantara tidak hanya didorong oleh kepentingan ekonomi, tetapi juga oleh
dinamika sosial-politik di Tiongkok yang menyebabkan sebagian penduduknya bermigrasi
ke wilayah-wilayah yang lebih stabil secara politik dan ekonominya. Dengan demikian,
migrasi Tionghoa ke Indonesia bukanlah fenomena tunggal, melainkan proses historis yang
melibatkan berbagai gelombang perpindahan manusia dari Tiongkok Selatan ke berbagai
daerah di Nusantara.

Pada masa awal, interaksi antara pedagang Tionghoa dan penduduk lokal berlangsung
melalui jalur perdagangan laut yang menghubungkan pelabuhan-pelabuhan penting seperti
Palembang, Barus, Tanjungpura, Tuban, dan Gresik. Para pedagang Tionghoa membawa
komoditas seperti sutra, porselen, dan logam, sementara mereka memperoleh rempah-
rempah, hasil bumi, serta bahan tambang dari kepulauan Nusantara. Wibowo (2010)
menegaskan bahwa hubungan ekonomi tersebut segera berkembang menjadi hubungan
sosial dan kultural yang saling menguntungkan, karena masyarakat lokal melihat para
pedagang Tionghoa sebagai mitra dalam kegiatan ekonomi, sementara orang Tionghoa
mendapatkan tempat untuk bermukim dan berinteraksi dengan masyarakat setempat. Pada
fase inilah muncul bentuk-bentuk awal komunitas Tionghoa di beberapa wilayah pelabuhan
Nusantara, yang kemudian menjadi cikal bakal terbentuknya masyarakat Tionghoa
peranakan.

Selama masa Dinasti Tang dan Song, migrasi Tionghoa ke wilayah Asia Tenggara

17



semakin intensif. Banyak pelaut, pedagang, dan pekerja Tionghoa yang memilih menetap di
wilayah yang kini menjadi bagian dari Indonesia. Wibowo (2010) menyebut bahwa
Tionghoa yang datang ke Nusantara umumnya berasal dari wilayah pesisir selatan
Tiongkok, seperti Guangdong, Fujian, dan Hainan, yang secara geografis berdekatan dengan
jalur pelayaran internasional. Mereka dikenal memiliki kemampuan berdagang yang tinggi,
etos kerja yang kuat, serta keterampilan teknis yang membantu perkembangan ekonomi
lokal. Dalam konteks ini, masyarakat Tionghoa tidak hanya menjadi pendatang, tetapi juga
agen perubahan sosial yang memperkaya struktur masyarakat Nusantara.

Selain faktor ekonomi, migrasi Tionghoa ke Indonesia juga didorong oleh faktor
politik dan sosial di negeri asal mereka. Perang saudara, kekacauan sosial, dan pergantian
dinasti di Tiongkok menyebabkan banyak orang mencari tempat yang lebih aman untuk
bermukim. Wibowo (2010) mencatat bahwa pada masa Dinasti Ming dan Qing, gelombang
migrasi Tionghoa ke Asia Tenggara meningkat pesat, terutama setelah pemerintah Tiongkok
memperlonggar larangan berlayar bagi warga sipil. Banyak di antara mereka yang tidak
kembali ke negeri asalnya, melainkan memilih membangun kehidupan baru di wilayah
seperti Batavia, Semarang, Surabaya, Pontianak, dan Medan. Di beberapa daerah, mereka
menikah dengan penduduk lokal dan membentuk komunitas Tionghoa peranakan yang
memiliki karakter budaya campuran antara tradisi Tiongkok dan nilai-nilai lokal Nusantara.

Interaksi budaya yang terjalin antara Tionghoa dan masyarakat lokal menciptakan
proses akulturasi yang harmonis. Mereka memperkenalkan sistem pertanian baru, teknik
perdagangan, serta nilai-nilai etika yang berakar pada ajaran Konfusianisme, Taoisme, dan
Buddhisme. Dalam waktu yang bersamaan, mereka juga mengadopsi bahasa, pakaian, dan
adat istiadat masyarakat setempat. Wibowo (2010) menjelaskan bahwa proses akulturasi ini
memperlihatkan kemampuan adaptif masyarakat Tionghoa dalam menghadapi perubahan
lingkungan sosial dan budaya. Akibatnya, muncul dua bentuk identitas sosial utama dalam
komunitas Tionghoa: kelompok totok (pendatang baru yang masih mempertahankan budaya
Tionghoa secara kuat) dan kelompok peranakan (keturunan hasil percampuran yang telah
berasimilasi dengan budaya lokal).

Dalam perkembangan selanjutnya, masyarakat Tionghoa memainkan peran penting
dalam sektor ekonomi kolonial. Mereka menjadi perantara perdagangan antara penduduk
pribumi dan pemerintah kolonial Belanda. Wibowo (2010) mencatat bahwa posisi ini
membawa ambivalensi bagi masyarakat Tionghoa: di satu sisi mereka dianggap berjasa
dalam memperkuat perekonomian kolonial, namun di sisi lain mereka kerap dijadikan
scapegoat atau pihak yang disalahkan ketika terjadi ketegangan sosial dan ekonomi.
Kebijakan kolonial yang diskriminatif, seperti wijkenstelsel dan passenstelsel, secara tidak
langsung memperkuat segregasi sosial antara masyarakat Tionghoa dan pribumi, serta
memperdalam kesenjangan yang kelak menjadi sumber konflik sosial.

Meskipun demikian, kontribusi masyarakat Tionghoa terhadap perkembangan
peradaban Indonesia tidak dapat diabaikan. Mereka berperan dalam membangun
infrastruktur ekonomi, memperkenalkan teknologi baru, serta memperluas jaringan
perdagangan internasional yang menjadikan Nusantara sebagai salah satu pusat perdagangan
global. Di bidang budaya, masyarakat Tionghoa membawa pengaruh yang signifikan dalam
seni, arsitektur, dan kuliner yang hingga kini masih menjadi bagian integral dari identitas
budaya Indonesia. Wibowo (2010) menegaskan bahwa kehadiran masyarakat Tionghoa di
Indonesia adalah bagian tak terpisahkan dari sejarah pembentukan bangsa yang majemuk.
Mereka bukan sekadar kelompok imigran, tetapi bagian dari proses panjang pembentukan
identitas nasional yang menghargai perbedaan dan mengakui kontribusi setiap kelompok
etnis dalam pembangunan bangsa.

Dengan demikian, masuknya masyarakat Tionghoa ke Indonesia bukan hanya
merupakan peristiwa migrasi ekonomi semata, melainkan juga proses historis yang berlapis

18



dan kompleks. Kehadiran mereka membawa pengaruh besar terhadap perkembangan sosial,
ekonomi, dan budaya Nusantara. Dalam perspektif Wibowo (2010), memahami perjalanan
masyarakat Tionghoa di Indonesia berarti memahami esensi dari keberagaman itu sendiri—
bahwa identitas Indonesia terbentuk melalui dialog peradaban yang panjang antara berbagai
etnis, budaya, dan agama yang hidup berdampingan dalam satu ruang kebangsaan yang
inklusif dan dinamis.

Masuknya Tionghoa Ke Pekan Baru

Proses migrasi ini tidak dapat dilepaskan dari dinamika perdagangan internasional dan
sistem kolonial yang berkembang di Asia Tenggara sejak abad ke-15 hingga ke-19. Dalam
konteks ini, Riau, termasuk Pekanbaru, menjadi salah satu wilayah strategis yang berfungsi
sebagai simpul ekonomi penting di jalur perdagangan Selat Malaka. Letak geografis yang
strategis tersebut menjadikan daerah ini sebagai tujuan utama para pedagang dan migran
Tionghoa yang datang untuk mencari peluang ekonomi dan kehidupan yang lebih baik
(Salioso, Askarial, & Surya, 2016, him. 2).

Pada awal kedatangannya, kelompok Tionghoa di wilayah Riau sebagian besar berasal
dari provinsi-provinsi pesisir selatan Tiongkok, seperti Fujian dan Guangdong. Mereka
merupakan kelompok perantau yang sudah memiliki pengalaman panjang dalam berdagang
di wilayah maritim Asia Tenggara. Migrasi ini sering kali dilakukan melalui jalur laut
dengan menggunakan kapal dagang yang berlayar dari pelabuhan-pelabuhan besar seperti
Guangzhou dan Xiamen menuju Batavia, Malaka, dan kemudian menyebar ke daerah-
daerah pelabuhan lainnya, termasuk Siak dan Pekanbaru (Salioso et al., 2016, him. 3).
Proses ini menunjukkan bahwa perpindahan etnis Tionghoa ke Pekanbaru bukanlah
fenomena spontan, melainkan bagian dari jaringan mobilitas sosial-ekonomi yang
terstruktur dan berkelanjutan.

Dalam catatan sejarah, Pekanbaru berkembang dari sebuah kawasan perdagangan kecil
di tepi Sungai Siak menjadi pusat ekonomi penting pada masa Kesultanan Siak Sri
Indrapura. Sungai Siak berperan besar sebagai jalur utama arus barang dan manusia antara
pedalaman Riau dan pelabuhan-pelabuhan di pesisir timur Sumatera. Kondisi inilah yang
kemudian menarik minat para pedagang Tionghoa untuk menetap di kawasan tersebut,
mengingat potensi ekonominya yang tinggi. Sebagian besar dari mereka bekerja sebagai
pedagang, pengrajin, dan perantara dalam perdagangan hasil bumi seperti karet, kopra,
rempah-rempah, dan timah yang pada masa itu menjadi komoditas utama ekspor daerah
(Salioso et al., 2016, him. 4).

Selain faktor ekonomi, terdapat pula faktor sosial-politik yang turut mendorong
migrasi orang Tionghoa ke Pekanbaru. Pemerintah kolonial Belanda pada masa itu
menerapkan sistem sosial yang bersifat hirarkis, di mana masyarakat dikelompokkan ke
dalam lapisan-lapisan etnis tertentu. Dalam sistem tersebut, kelompok Tionghoa sering kali
ditempatkan sebagai middleman minority, yaitu kelompok perantara ekonomi antara
penguasa kolonial dan masyarakat pribumi. Posisi ini memberikan mereka peluang besar
untuk berkembang secara ekonomi, tetapi sekaligus menempatkan mereka dalam posisi
sosial yang terpisah dari komunitas lokal (Salioso et al., 2016, him. 5).

Meski demikian, etnis Tionghoa menunjukkan kemampuan adaptasi sosial yang tinggi
terhadap lingkungan barunya. Melalui interaksi dengan masyarakat Melayu setempat,
mereka membentuk pola kehidupan yang saling melengkapi antara budaya dagang Tionghoa
dan nilai-nilai sosial masyarakat lokal. Dalam beberapa kasus, terjadi pula akulturasi budaya
yang ditandai dengan munculnya bentuk-bentuk budaya sinkretik seperti penggunaan
bahasa Melayu dalam komunikasi sehari-hari, partisipasi dalam kegiatan sosial keagamaan
setempat, hingga terjadinya perkawinan campur antar-etnis (Salioso et al., 2016, him. 6).
Fenomena ini menunjukkan bahwa masyarakat Tionghoa di Pekanbaru tidak hidup dalam
isolasi, melainkan aktif berpartisipasi dalam membangun struktur sosial yang inklusif dan

19



dinamis.

Pada awal abad ke-20, keberadaan komunitas Tionghoa di Pekanbaru semakin
menguat. Mereka mulai membentuk permukiman yang lebih permanen di sekitar kawasan
Senapelan, yang kini dikenal sebagai kawasan Pasar Bawah. Kawasan ini berkembang pesat
menjadi pusat perdagangan dan interaksi sosial yang melibatkan berbagai etnis. Di sinilah
terbentuk identitas khas Tionghoa Pekanbaru yang menampilkan perpaduan antara nilai-
nilai tradisional Tionghoa dan budaya lokal Melayu Riau. Menurut Salioso, Askarial, dan
Surya (2016, him. 7), komunitas ini dikenal memiliki etos kerja yang tinggi, semangat
kemandirian, dan solidaritas internal yang kuat, yang semuanya menjadi modal sosial
penting dalam mempertahankan eksistensi mereka di tengah dinamika sosial ekonomi kota.

Kultur sosial etnis Tionghoa di Pekanbaru sangat kental dengan nilai-nilai konfusius,
seperti penghormatan terhadap orang tua, pentingnya pendidikan, dan etika kerja keras.
Nilai-nilai ini tercermin dalam pola hubungan antarsesama anggota komunitas dan dalam
praktik bisnis yang mereka jalankan. Etnis Tionghoa tidak hanya berperan sebagai pedagang
atau pengusaha, tetapi juga sebagai agen sosial yang turut membangun ekonomi lokal
melalui penciptaan lapangan kerja dan jaringan usaha yang luas (Salioso et al., 2016, him.
8). Kekuatan jaringan sosial ini menjadikan mereka sebagai salah satu kelompok ekonomi
yang cukup berpengaruh di Pekanbaru.

Salah satu kawasan yang mencerminkan dinamika sosial-ekonomi komunitas
Tionghoa di Pekanbaru adalah kawasan bisnis Setia Budi. Kawasan ini menjadi pusat
kegiatan perdagangan, jasa, dan perkantoran yang banyak dikelola oleh pengusaha
Tionghoa. Melalui studi kasus di kawasan tersebut, Salioso, Askarial, dan Surya (2016, him.
9) menemukan bahwa kultur sosial etnis Tionghoa sangat memengaruhi cara mereka
berkompetisi dalam dunia bisnis. Persaingan yang ketat di antara pelaku usaha justru
memperkuat nilai solidaritas internal dan rasa saling percaya antaranggota komunitas,
sehingga menciptakan ekosistem bisnis yang sehat dan berkelanjutan.

Lebih jauh, etnis Tionghoa di Pekanbaru juga memainkan peran penting dalam
membentuk wajah sosial kota yang plural. Di tengah kemajemukan etnis di Pekanbaru,
mereka berhasil menunjukkan kemampuan beradaptasi dan berinteraksi dengan kelompok
lain, termasuk masyarakat Melayu, Minangkabau, dan Batak. Hubungan antaretnis ini tidak
selalu berjalan tanpa gesekan, namun dalam banyak hal menunjukkan adanya pola
coexistence dan mutual cooperation yang harmonis. Sebagaimana dijelaskan oleh Salioso et
al. (2016, him. 10), etnis Tionghoa di Pekanbaru telah bertransformasi dari komunitas
perantau menjadi bagian integral dari identitas sosial kota yang multikultural.

Proses panjang kehadiran Tionghoa di Pekanbaru juga ditandai dengan berdirinya
berbagai institusi sosial dan keagamaan yang memperkuat identitas budaya mereka.
Pendirian vihara, klenteng, dan yayasan sosial bukan hanya sebagai sarana ibadah, tetapi
juga sebagai pusat pembinaan moral dan spiritual masyarakat. Institusi-institusi ini
berfungsi untuk menjaga kesinambungan nilai-nilai leluhur serta memperkuat rasa
kebersamaan di tengah perubahan zaman (Salioso et al., 2016, him. 11). Keberadaan Vihara
Dharma Manggala, misalnya, menjadi bukti nyata peran aktif komunitas Tionghoa dalam
membangun kehidupan sosial dan spiritual yang harmonis di Pekanbaru.

Dengan demikian, masuknya etnis Tionghoa ke Pekanbaru tidak hanya meninggalkan
jejak ekonomi, tetapi juga jejak kultural dan spiritual yang mendalam. Mereka menjadi
bagian dari sejarah perkembangan kota yang tidak dapat diabaikan. Adaptasi sosial,
kemampuan ekonomi, dan daya tahan budaya yang dimiliki menjadikan komunitas
Tionghoa sebagai salah satu pilar penting dalam terbentuknya struktur masyarakat
multikultural di Pekanbaru masa kini (Salioso et al., 2016, him. 12).

Nilai Sosial Budaya dan Spititualitas Umat Budha Tionghoa di Vihara Dharma
Manggala

20



Vihara Dharma Manggala merupakan salah satu pusat kegiatan keagamaan umat
Buddha Tionghoa di Kota Pekanbaru yang berdiri pada tahun 2010. Berdirinya vihara ini
tidak hanya menjadi tonggak penguatan spiritual umat, tetapi juga sebagai simbol integrasi
nilai sosial dan budaya dalam kehidupan masyarakat Tionghoa Buddhis di wilayah tersebut.
Pada awal pembentukannya, Vihara Dharma Manggala dikembangkan oleh seorang tokoh
bernama Purwodi, yang kemudian menyerahkan pengelolaan sepenuhnya kepada yayasan
yang menaungi vihara tersebut. Saat ini, vihara tersebut menjadi bagian dari jaringan lima
vihara di Kota Pekanbaru, dengan Vihara Dharma Loka yang berlokasi di Pasar Bawah
sebagai pusat utama dari seluruh kegiatan keagamaan umat Buddha di daerah tersebut.
Keberadaan struktur organisasi yang terhubung ini memperlihatkan adanya sistem
kelembagaan yang tertata rapi serta menunjukkan nilai kebersamaan dan solidaritas dalam
pengelolaan lembaga keagamaan Tionghoa di Pekanbaru.

Kegiatan keagamaan di Vihara Dharma Manggala dilaksanakan secara rutin setiap
malam Minggu, yang menjadi waktu utama bagi umat untuk melakukan puja bakti,
meditasi, serta pembinaan spiritual. Aktivitas ini memiliki fungsi ganda, yakni sebagai
bentuk pelaksanaan ritual keagamaan sekaligus sebagai wadah sosial untuk mempererat
hubungan antarumat. Dalam wawancara, disebutkan bahwa meskipun kegiatan di vihara ini
berskala kecil, terutama pada hari-hari biasa, namun pada momen-momen besar seperti
Tahun Baru Imlek dan hari-hari raya keagamaan Buddha, kegiatan menjadi lebih besar dan
melibatkan lebih banyak umat. Adapun hari-hari besar Buddhis yang diperingati di vihara
ini meliputi Hari Raya Waisak, Asadha, Magha Puja, dan Katina — empat perayaan utama
dalam kalender keagamaan Buddha yang masing-masing memiliki makna spiritual
mendalam bagi pemeluknya. Tradisi perayaan ini mencerminkan kesinambungan antara
praktik spiritual dengan nilai budaya Tionghoa yang menjunjung tinggi kebersamaan dan
penghormatan terhadap tradisi leluhur.

Selain fungsi ritual dan spiritual, Vihara Dharma Manggala juga memiliki peran sosial
yang kuat di tengah masyarakat multikultural Pekanbaru. Vihara ini terbuka bagi
masyarakat lintas agama, dan menjadi ruang dialog sosial antarumat beragama. Menurut
hasil wawancara, vihara ini kerap menjadi tempat konsultasi atau mediasi dalam
menyelesaikan permasalahan sosial antarwarga tanpa memandang latar belakang agama.
Nilai keterbukaan dan solidaritas lintas iman ini memperlihatkan tingginya tingkat toleransi
yang dihidupi oleh komunitas Buddha Tionghoa di Pekanbaru. Bentuk konkret dari
semangat toleransi tersebut tampak dalam kegiatan berbagi takjil kepada umat Muslim pada
bulan Ramadan dan kunjungan lintas agama dalam perayaan-perayaan besar. Sikap inklusif

ini sejalan dengan nilai-nilai budaya Tionghoa yang menekankan pada ren ({Z) atau

kemanusiaan universal, serta semangat he (¥[1) yang berarti keharmonisan dan keselarasan

sosial (Udayana, 2022, him. 47).

Kegiatan sosial yang diselenggarakan oleh vihara ini juga memperlihatkan struktur
organisasi komunitas yang teratur dan aktif. Terdapat kelompok muda-mudi yang berperan
seperti organisasi remaja masjid dalam konteks agama lain, yang berfungsi sebagai motor
penggerak kegiatan internal vihara serta wadah pembinaan generasi muda dalam ajaran
moral dan etika Buddhis. Selain itu, terdapat pula organisasi Wanita Buddhis Indonesia
(WBI) yang diisi oleh para ibu-ibu umat Buddha Tionghoa. WBI secara rutin
menyelenggarakan kegiatan sosial seperti pembagian sembako kepada panti asuhan dan
masyarakat kurang mampu, serta kegiatan kemanusiaan lainnya. Aktivitas-aktivitas tersebut
memperlihatkan bahwa spiritualitas di Vihara Dharma Manggala tidak berhenti pada praktik
keagamaan formal, tetapi diwujudkan dalam bentuk tindakan sosial yang nyata,
mencerminkan nilai karuna (kasih sayang) dan metta (cinta kasih universal) yang
merupakan inti ajaran Buddha.

21



Nilai-nilai sosial dan spiritual yang tumbuh di Vihara Dharma Manggala
merepresentasikan perpaduan antara ajaran Buddhisme dan tradisi budaya Tionghoa yang
telah berakar kuat. Seperti dijelaskan oleh Udayana (2022, him. 51), spiritualitas dalam
konteks masyarakat Tionghoa tidak hanya dimaknai sebagai hubungan vertikal dengan
kekuatan transenden, tetapi juga sebagai manifestasi dari nilai-nilai moral dan sosial dalam
kehidupan sehari-hari. Dalam hal ini, spiritualitas menjadi fondasi bagi terciptanya
keharmonisan keluarga, komunitas, dan masyarakat luas. Vihara Dharma Manggala
mengaktualisasikan pandangan tersebut melalui pembinaan mental dan moral umat agar
memiliki kesadaran sosial yang tinggi, menjunjung nilai kasih, Kkesetaraan, dan
penghormatan terhadap keberagaman.

Lebih jauh lagi, peran sosial Vihara Dharma Manggala juga dapat dipahami sebagai
bentuk penguatan identitas budaya Tionghoa di Pekanbaru. Melalui kegiatan keagamaan
dan sosial, komunitas Buddha Tionghoa tidak hanya mempertahankan tradisi leluhur
mereka, tetapi juga menegaskan keberadaan mereka sebagai bagian integral dari masyarakat
kota yang multikultural. Aktivitas-aktivitas lintas agama yang dilakukan di vihara ini
berfungsi sebagai media cultural bridge yang menjembatani perbedaan dan memperkokoh
rasa persaudaraan di antara warga. Semangat harmoni yang dikembangkan oleh vihara ini
sangat relevan dengan prinsip ajaran Buddha tentang paticcasamuppada (saling
ketergantungan), yang mengajarkan bahwa kesejahteraan individu hanya dapat dicapai
melalui kesejahteraan bersama.

Dengan demikian, Vihara Dharma Manggala tidak hanya berperan sebagai tempat
ibadah bagi umat Buddha Tionghoa, tetapi juga sebagai pusat pembentukan nilai sosial,
budaya, dan spiritual yang menyatukan berbagai lapisan masyarakat. Kehidupan keagamaan
di vihara ini menjadi bukti bahwa spiritualitas dan nilai budaya dapat berjalan beriringan
dalam membangun masyarakat yang damai dan toleran. Melalui praktik sosial yang
berlandaskan kasih, empati, dan keterbukaan, umat Buddha Tionghoa di Pekanbaru
menunjukkan bahwa keimanan sejati terwujud bukan semata dalam ritual, melainkan dalam
tindakan nyata yang memuliakan kemanusiaan (Udayana, 2022, him. 53).

( 4

Gambar 1 & 2 Vihara Dharma Mangga
Sumber : Dokumentasi Pribadi

Gambar3 & 4
Sumber : Dokumentasi Pribadi

22



KESIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan yang telah dipaparkan, dapat
disimpulkan bahwa Vihara Dharma Manggala di Pekanbaru memiliki peran yang sangat
penting sebagai pusat penguatan nilai sosial dan spiritualitas umat Buddha Tionghoa.
Keberadaannya tidak hanya berfungsi sebagai tempat peribadatan, tetapi juga sebagai ruang
sosial, budaya, dan pendidikan moral yang memperkuat solidaritas internal komunitas
Tionghoa serta memperluas hubungan harmonis dengan masyarakat multikultural di
sekitarnya.

Pertama, dari segi spiritualitas, Vihara Dharma Manggala menjadi wadah pembinaan
iman dan penghayatan ajaran Buddha bagi umat Tionghoa. Melalui kegiatan rutin seperti
puja bakti, meditasi, dan perayaan hari besar agama Buddha seperti Waisak, Asadha, Magha
Puja, dan Katina, vihara ini membantu umat untuk memperdalam pemahaman terhadap
nilai-nilai Dharma. Nilai-nilai seperti welas asih (karuna), kebijaksanaan (prajna), dan
kesadaran diri (sati) dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari, sehingga spiritualitas tidak
hanya menjadi aspek pribadi tetapi juga sumber motivasi sosial bagi umat.

Kedua, dari aspek sosial dan budaya, Vihara Dharma Manggala berperan sebagai
wadah integrasi dan dialog antarbudaya. Umat Buddha Tionghoa di Pekanbaru menjadikan
vihara sebagai simbol keberlanjutan tradisi leluhur sekaligus sebagai media interaksi lintas
etnis dan agama. Melalui kegiatan sosial seperti berbagi takjil di bulan Ramadan, bakti
sosial, serta kunjungan lintas agama, vihara ini menumbuhkan semangat toleransi,
solidaritas, dan kebersamaan di tengah masyarakat majemuk. Hal ini memperlihatkan bahwa
nilai-nilai Buddhis dan tradisi Tionghoa dapat berjalan seiring dengan nilai-nilai
kemanusiaan universal dan kebhinekaan Indonesia.

Ketiga, secara historis dan kultural, Vihara Dharma Manggala merupakan representasi
dari proses panjang akulturasi antara budaya Tionghoa dan budaya lokal Melayu Riau.
Arsitektur, simbolisme, dan sistem pengelolaan vihara mencerminkan keseimbangan antara
pelestarian identitas etnis dan keterbukaan terhadap budaya setempat. Dengan demikian,
vihara ini menjadi bukti nyata dari keberhasilan masyarakat Tionghoa dalam
mempertahankan jati diri spiritualnya tanpa kehilangan rasa kebangsaan dan keterikatan
terhadap lingkungan sosialnya.

Keempat, dari sisi pendidikan dan pembinaan moral, vihara ini berfungsi sebagai
ruang pembelajaran bagi generasi muda dalam memahami ajaran Buddha sekaligus
menanamkan nilai-nilai kebajikan, kerja keras, disiplin, dan rasa hormat terhadap sesama.
Melalui kegiatan pendidikan non-formal seperti kelas Dhamma dan pelatihan sosial-
keagamaan, vihara berkontribusi pada pembentukan karakter moral dan spiritual generasi
muda Tionghoa Buddhis yang adaptif terhadap perkembangan zaman namun tetap
berpegang pada nilai-nilai luhur leluhur mereka.

Secara keseluruhan, Vihara Dharma Manggala berperan sebagai pusat spiritual, sosial,
dan kultural yang berfungsi menjaga keseimbangan antara religiusitas, kemanusiaan, dan
kebhinekaan. Peran ganda vihara sebagai tempat ibadah sekaligus ruang sosial menegaskan
pentingnya lembaga keagamaan dalam memperkuat integrasi sosial dan harmoni antarumat
beragama di Indonesia. Melalui aktivitasnya, vihara ini tidak hanya memperkokoh keimanan
umat Buddha Tionghoa, tetapi juga menjadi pilar penguat perdamaian, toleransi, dan
keberagaman budaya di Kota Pekanbaru.

DAFTAR PUSTAKA

Kristiono, M.J. (2018) ‘Dari Tionghoa ke Tjina: Telaah sejarah terhadap demonisasi etnis Tionghoa
di Indonesia’, Verity: Jurnal [lmiah Hubungan Internasional (International Relations Journal),
10(19), pp. 34-48.

23



Larasati, M.D. and Lianto, F. (2024) ‘Revitalisasi Vihara Amurva Bhumi dengan Pendekatan
Livability Space’, Jurnal Sains, Teknologi, Urban, Perancangan, Arsitektur (Stupa), 6(2), pp.
1687-1702.

Maharani, P.E.A., Purnawati, D.M.O. and Martayana, [.P.H.M. (2025) ‘Menyongsong Harmoni:
Pergulatan Sejarah, Akulturasi, dan Potensi Vihara Amurva Bhumi Blahbatuh, Gianyar
sebagai Sumber Belajar Sejarah SMA’, Widya Winayata: Jurnal Pendidikan Sejarah, 13(1),
pp. 39-56.

Mahayani, N.N.D.S., Yasa, L W.P. and Martayana, .LP.H.M. (2025) ‘Vihara Dharma Ratna dan
Klenteng Zhong Yi Miao di Semarapura Kauh, Klungkung, Bali (Sejarah, Nilai Multikultur,
dan Potensinya Sebagai Sumber Belajar Sejarah di SMA)’, Keraton: Journal of History
Education and Culture, 7(1).

Salioso, H., Askarial, M.H. and Surya, W.H. (2016) ‘Kultur Sosial Etnik China Dalam Persaingan
Bisnis: Studi Kasus Etnik China (Tionghoa) Di Kawasan Bisnis Setia Budi Pekanbaru’,
VALUTA, 2(1), pp. 1-16.

Udayana, C. (2022) Hubungan antara Spiritualitas dan Nilai-Nilai Budaya Tionghoa dengan
Kepuasan Pernikahan pada Pasutri Kristen di Gereja-Gereja Tionghoa di Surabaya. Doctoral
dissertation.

Wibowo, P. (2010) ‘Tionghoa Dalam Keberagaman Indonesia: Sebuah Perspektif Historis Tentang
Posisi dan Identitas’, in Proceedings of The 4th International Conference on Indonesia
Studies: Unity, Diversity and Future. Jakarta: FIB Universitas Indonesia.

Wawancara langsung dengan pengurus Vihara Dharma Manggala, Pekanbaru (2025).

24



