Vol 9 No. 10 Oktober 2025
Jurnal Multidisiplin Inovatif eISSN: 2246-6110

MUSYAWARAH DAN MUAFAKAT DALAM ADAT MELAYU
SEBAGAI PILAR KEAMANAN SOSIAL

Nova Gustira Shakillal, Dahliana?, Alwi®, Eliya Roza*
qustirashakillanova@gmail.com?, dahli120506@gmail.com?, alwi21062024@gmail.com?,
ellya.roza@uin-suska.ac.@gmail.com*

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau

ABSTRAK

Musyawarah dan mufakat merupakan dua nilai fundamental dalam adat dan budaya Melayu yang
berfungsi sebagai sarana penyelesaian persoalan serta perekat sosial dalam menjaga persatuan dan
keharmonisan. Prinsip ini tidak hanya memiliki makna normatif, tetapi juga menjadi instrumen
praktis dalam kehidupan sosial masyarakat Melayu. Penelitian ini menggunakan metode kajian
pustaka dengan menelaah berbagai literatur terkini untuk menganalisis pengertian, manfaat, tujuan,
serta jenis musyawarah dan mufakat, serta keterkaitannya dengan konsep keamanan nasional. Hasil
kajian menunjukkan bahwa musyawarah dalam masyarakat Melayu dipahami sebagai proses
deliberatif yang melibatkan partisipasi kolektif dalam pengambilan keputusan, sedangkan mufakat
merupakan hasil akhir berupa kesepakatan bersama yang mencerminkan kebulatan pendapat. Nilai
musyawarah dan mufakat terbukti berperan penting dalam memperkuat solidaritas, mencegah
konflik, serta mewujudkan stabilitas sosial. Selain itu, dalam kerangka budaya Melayu, prinsip
musyawarah dan mufakat dapat dikaitkan dengan konsep keamanan nasional, karena harmoni sosial
yang tercipta di tingkat lokal menjadi fondasi tercapainya keamanan negara secara menyeluruh.
Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa musyawarah dan mufakat merupakan kearifan
lokal yang memiliki relevansi strategis dalam menjaga ketertiban sosial dan memperkuat ketahanan
bangsa.

Kata Kunci: Musyawarah, Mufakat, Budaya Melayu, Keamanan Nasional, Kajian Pustaka.

ABSTRACT

Deliberation (musyawarah) and consensus (mufakat) are two fundamental values in Malay customs
and culture that function not only as mechanisms for problem-solving but also as social adhesives
to maintain unity and harmony. These principles hold not merely normative significance but also
serve as practical instruments in the daily social life of the Malay community. This study employs a
literature review method to examine recent scholarly works in order to analyze the meaning,
benefits, objectives, and types of deliberation and consensus, as well as their relationship to the
concept of national security. The findings reveal that deliberation in the Malay community is
understood as a deliberative process that involves collective participation in decision-making, while
consensus represents the final outcome in the form of a collective agreement that reflects unanimity.
The values of deliberation and consensus play an essential role in strengthening solidarity,
preventing conflict, and establishing social stability. Furthermore, within the Malay cultural
framework, these principles can be linked to the concept of national security, as local-level social
harmony serves as the foundation for achieving broader national security. Thus, this study
emphasizes that deliberation and consensus are forms of local wisdom with strategic relevance in
maintaining social order and enhancing national resilience.

Keywords: Deliberation, Consensus, Malay Culture, National Security, Literature Review.

PENDAHULUAN

Sebagai makhluk sosial (zoon politicon), Manusia sangat perlu berinteraksi dengan
manusia lain guna memenuhi kebutuhan-kebutuhan hidupnya. hal ini merupakan salah satu
fitrah insani yang dikaruniai Allah pada diri manusia. la (manusia) tidak dapat hidup
menyendiri, melainkan harus bersosialiasi dengan manusia lain. Untuk menjaga agar
kehidupan sosial manusia dapat berjalan dengan lancar tanpa gangguan apa pun, di perlukan
keamanan yang dapat menghindarkan manusia dari masalah-masalah yang dapat

1


mailto:%20xsufri02@gmail.com1
mailto:%20dahli120506@gmail.com2
mailto:alwi21062024@gmail.com3

mengganjalnya. Kehidupan manusia yang aman Sentosa, akan menunjamg terwujudnya
peradaban manusia yang lebih dinamis. Sebaliknya, kehidupan manusia yang di penuhi
dengan kegelisahan dan kekhawatiran, serta situasi yang akan menghambat perkembangan
peradaban manusia. Pandangan tentang tentang urgensitas keamanan ini telah meleawati
ruang lingkup “hak manusia” dan menjadikannya sebagai “kewajiban”. Keamanan sosial
Adalah kewajiban danurgensitas, tidak semata hak-hak.

Keamanan sosial merupakan kebutuhan mendasar dalam kehidupan masyarakat.
Tanpa adanya rasa aman, berbagai aktivitas sosial, ekonomi, maupun budaya akan
terhambat. Dalam konteks masyarakat Indonesia, keamanan sosial tidak hanya menjadi
tanggung jawab aparat negara, tetapi juga merupakan hasil dari partisipasi aktif masyarakat.
Oleh karena itu, berbagai kearifan lokal yang tumbuh di tengah masyarakat menjadi bagian
penting dalam membangun sistem keamanan berbasis komunitas.

Salah satu bentuk kearifan lokal tersebut dapat ditemukan dalam masyarakat Melayu.
Sejak dahulu, masyarakat Melayu menjadikan nilai musyawarah (mesyuarat) dan muafakat
(sepakat bersama) sebagai fondasi kehidupan bersama. Pepatah adat “Bulek aia dek
pambuluah, bulek kato dek mufakat” menggambarkan bahwa setiap keputusan, termasuk
yang menyangkut keamanan dan ketertiban, harus diambil melalui proses kolektif. Hal ini
menunjukkan bahwa dalam adat Melayu, keamanan bukan sekadar hasil pengawasan, tetapi
juga merupakan buah dari kesepakatan dan tanggung jawab bersama.

Namun, perkembangan zaman menghadirkan tantangan baru. Modernisasi,
individualisme, dan lemahnya solidaritas sosial sering kali mengikis nilai kebersamaan
dalam masyarakat. Di sisi lain, maraknya kasus kriminalitas, konflik horizontal, serta
menurunnya rasa kepedulian antarsesama menuntut adanya strategi keamanan yang tidak
hanya mengandalkan aparat, tetapi juga berbasis kearifan lokal. Dalam konteks inilah,
musyawarah dan muafakat masyarakat Melayu kembali menemukan relevansinya.

Artikel ini bertujuan untuk mengkaji peran musyawarah dan muafakat dalam adat
Melayu sebagai pilar keamanan sosial. Fokus pembahasan meliputi peran musyawarah
dalam penyelesaian konflik, pengambilan keputusan terkait ketertiban, pencegahan konflik
baru, serta penguatan solidaritas sosial. Dengan demikian, tulisan ini diharapkan dapat
memberikan pemahaman bahwa nilai-nilai adat Melayu tidak hanya berfungsi sebagai
identitas budaya, tetapi juga sebagai modal sosial strategis dalam menjaga keamanan
masyarakat di era modern.

METODE PENELITIAN

Tulisan ini didasarkan pada hasil penelitian studi kepustakaan yang berfokus pada
reliterasi mengenai berbagai macam dan jenis daun sirih, fungsi serta manfaatnya, dan
kandungan yang terdapat di dalamnya. Penelitian kepustakaan atau library research Adalah
Studi kepustakaan merupakan kegiatan pengumpulan data dan informasi yang bersumber
dari berbagai literatur, seperti buku yang memuat beragam kajian teori yang relevan,
majalah, naskah, kisah sejarah, maupun dokumen. Selain itu, studi kepustakaan juga
mencakup penelusuran informasi melalui media lain, termasuk rekaman berita dari radio,
televisi, serta sumber elektronik lainnya.(Kun Maryati dan Juju Suryawati, 2006:129).
Mestika Zed (2008) mengartikan penelitian kepustakaan adalah serangkaian kegiatan
penelitian yang dilakukan dengan memanfaatkan sumber-sumber kepustakaan untuk
memperoleh data dan kemudian dilakukan pengolahan bahan penelitian hingga diperoleh
hasil penelitian. Sementara Amir Hamzah (2022) mengartikan Penelitian kepustakaan
identik dengan suatu peristiwa baik berupa perbuatan atau tulisan yang diteliti untuk
mendapatakan fakta yang tepat dengan menemukan asal-usul, sebab penyebab sebenarnya.
Menurut Arikunto (2019) kajian literatur meliputi pengolahan bahan penelitian dengan

2



membaca dan mencatat serta mengumpulkan informasi dari berbagai sumber. Kemudian
menurut Sari teknik pengumpulan data dalam bentuk verbal simbolik yaitu mengumpulkan
naskah-naskah yang akan dianalisis.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan
(library research). Penelitian kualitatif adalah penelitian yang bermaksud untuk memahami
fenomena tentang apa yang dialami subjek penelitian secara holistik dengan cara deskripsi
dalam bentuk kata-kata dan bahasa, pada konteks khusus yang ilmiah dengan memanfaatkan
berbagai metode ilmiah (Sugiyono, 2021; Maloeng, 2018; Kaelan, 2012; Bungin, 2021).
Hasil penelitian yang diharapkan bukan generalisasi berdasarkan ukuran-ukuran kuantitas
melainkan makna dari fenomena yang diamati (Creswell, 2014; Arikunto, 2018; Iskandar,
2013). Studi kepustakaan dipilih karena fokus penelitian terletak pada penelusuran,
pengkajian, dan analisis terhadap berbagai sumber literatur yang relevan dengan tema
kearifan lokal masyarakat Melayu dalam pengobatan tradisional. Sumber data dalam
penelitian ini terdiri atas:

Data primer, yaitu referensi utama berupa jurnal ilmiah, buku akademik, dan artikel
penelitian yang membahas pengobatan tradisional dan kearifan lokal Melayu.

Data sekunder, berupa dokumen pendukung seperti artikel populer, laporan penelitian
terdahulu, serta sumber digital yang kredibel.

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini ditempuh melalui penelusuran literatur
yang relevan dengan tema penelitian, baik dari sumber cetak maupun digital. Proses
penelusuran dilakukan dengan memanfaatkan kata kunci yang sesuai untuk memperoleh
referensi yang otoritatif dari berbagai media, seperti jurnal ilmiah nasional maupun
internasional, artikel akademik, buku, laporan penelitian, hingga repositori ilmiah yang
dapat diakses secara daring.

Untuk menganalisis data dilakukan analisis isi (content analysis) untuk membuat
inferensi-inferensi yang shahih dari data dengan memperhatikan konteksnya (Bungin,
2020:5; Adipura, 2008:109; Ratna, 2011:13). Analisis data kualitatif melalui beberapa
tahapan yakni (1) mengolah dan mempersiapkan data untuk dianalisis dengan cara
transkripsi, wawancara dan menyusun data ;(2)membaca keseluruhan data, peneliti mulai
menulis catatan-catatan khusus atau gagasan umum tentang data yang diperoleh; (3)
melakukan coding semua data, merupakan proses mengorganisasikan data dengan
mengumpulkan potongan-potongan teks dan menuliskannya; (4) mendeskripsikan setting
(ranah), orang (participant), kategori dan tema yang akan dianalisis; (5) menulis deskripsi
dan tema-tema dalam bentuk narasi untuk laporan penelitian;(6) pembuatan interpretasi
penelitian (Creswell,2014:263)

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pengertian musyawarah dan mufakat dalam suku melayu

Musyawarah dan mufakat merupakan nilai penting yang menjadi bagian integral dari
adat dan budaya Melayu. Keduanya tidak hanya berfungsi sebagai sarana penyelesaian
masalah, tetapi juga mencerminkan jati diri masyarakat Melayu yang menjunjung tinggi
prinsip kebersamaan, persatuan, dan keharmonisan sosial. Prinsip ini sesuai dengan pepatah
adat yang berbunyi: “Bulek aia dek pambuluah, bulek kato dek mufakat”, yang berarti segala
keputusan akan bulat dan kuat apabila dicapai melalui kesepakatan bersama.

Secara etimologis istilah musyawarah dalam bahasa Arab berasal dari kata 3 stie
(musyawarah), yang merupakan bentuk masdar dari kata kerja syawara—yusyawiru. Secara
etimologis, kata tersebut tersusun dari tiga huruf dasar yaitu syin (%), waw (), dan ra’ (),
yang mengikuti pola fa‘ala. Dalam kajian linguistik Arab, struktur akar kata ini mengandung
makna pokok “menampakkan” atau “menawarkan sesuatu kepada orang lain”. Dari

3



pengertian ini kemudian berkembang makna fungsional berupa tindakan meminta pendapat,
memberi saran, atau mengemukakan ide dalam suatu persoalan.(Kasiani, 2025).

Pada mulanya kata syawara bermakna “mengeluarkan madu dari sarang lebah”.
Makna ini kemudian berkembang, sehingga mencakup segala sesuatu yang dapat di ambil
atau di keluarkan dari yang lain (termasuk pendapat). Orang yang bermusyawarah bagaikan
orang yang meminum madu. Darimakna dasarnya ini diketahuin bahwa lingkaran
musyawarah yang terdiri dari peserta dan pendapat yang akan di sampaikan Adalah
lingkaran yang bernuansa kebaikan, bila seseorang mengatakan: “Aku mengajaknya
bermusyawarah dalam suatu urusan; maksudnya aku minta pendapatnya dan aku meminta
agar ia sudi mengeluarkan sesuatu yang dimilikinya kemudian menapakkannya (sesuatu
itu)”.(Ahmad Sudirman Abbas dan Ahmad Sukardja, dalam Muhammad Hanafi, 2024).
Dengan demikian, musyawarah dalam perspektif bahasa Arab mengandung makna interaksi
sosial yang bertujuan untuk mendapatkan pandangan atau pertimbangan dari orang lain.

Sementara itu, dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), musyawarah
didefinisikan sebagai suatu kegiatan membicarakan persoalan secara bersama-sama dengan
maksud mencapai keputusan dalam rangka penyelesaian masalah bersama. Selain itu, istilah
ini juga dipahami sebagai kegiatan berunding atau berembuk. Penggunaan istilah
“berunding” mengisyaratkan adanya proses negosiasi dan pertukaran pandangan, sedangkan
“berembuk” menunjukkan adanya kebersamaan dalam menimbang dan mempertimbangkan
setiap keputusan yang diambil.(Bha’iq Roza Rakhmatullah, 2023).

Dari dua perspektif bahasa tersebut, dapat disimpulkan bahwa musyawarah
merupakan suatu proses komunikasi kolektif yang melibatkan pertukaran ide, pendapat, dan
pandangan dengan tujuan mencapai kesepakatan bersama. Dalam konteks budaya Melayu,
musyawarah menjadi mekanisme penting yang tidak hanya berfungsi sebagai sarana
penyelesaian masalah, tetapi juga sebagai wujud dari nilai kebersamaan, penghormatan, dan
harmoni sosial yang dijunjung tinggi oleh masyarakat.

Salah satu wujud kehidupan yang rukun dapat diwujudkan melalui musyawarah.
Musyawarah dipahami sebagai proses membicarakan suatu persoalan secara bersama-sama
dengan tujuan mengambil keputusan. Melalui musyawarah, berbagai pendapat
dipertimbangkan untuk kemudian mencapai kesepakatan atau mufakat. (Reni Fitriani,
2014).

Mufakat merupakan hasil akhir dari proses musyawarah yang ditandai dengan adanya
kesepakatan bersama. Dalam mufakat, setiap pendapat yang disampaikan dipertimbangkan
secara bijaksana hingga tercapai keputusan yang diterima oleh semua pihak.(Ulya Amalia,
dkk) Dengan demikian, mufakat bukan hanya keputusan mayoritas, melainkan keputusan
yang mencerminkan kebulatan pendapat dan semangat kebersamaan. Hal ini menjadikan
mufakat sebagai bentuk komitmen kolektif yang mengikat seluruh anggota kelompok untuk
melaksanakan hasil keputusan secara konsisten. Lebih jauh, mufakat memiliki makna
penting dalam menjaga harmoni sosial. Keputusan yang dihasilkan melalui mufakat
diyakini lebih adil karena diperoleh tanpa paksaan dan didasarkan pada pertimbangan
bersama. Prinsip ini sekaligus mencegah munculnya dominasi satu pihak atas pihak lain
serta menumbuhkan rasa tanggung jawab bersama.

Dalam masyarakat Melayu, mufakat dipandang sebagai simbol persaudaraan dan
persatuan. Tenas Effendy menegaskan bahwa musyawarah dan mufakat merupakan salah
satu tunjuk ajar Melayu yang diwariskan dari generasi ke generasi, dengan tujuan menjaga
keseimbangan sosial, menghindari konflik, dan memperkuat rasa kebersamaan (Effendy,
Tunjuk Ajar Melayu, Pekanbaru: UNRI Press, 1994, him. 142). Masyarakat melayu
menjunjung tinggi nilai musyawarah dan mufakat dalam pengambilan Keputusan , yang
mencerminkan semangat demokrasi dan kebersamaan. (Suriadi, 2025). Dengan demikian,

4



dapat disimpulkan bahwa musyawarah adalah proses, sementara mufakat adalah hasil yang
diperoleh dari proses tersebut. Keduanya menjadi pilar utama dalam membangun kehidupan
masyarakat Melayu yang damai, adil, dan berkeadaban.

Makna keamanan nasional

Keamanan atau security berasal dari bahasa latin securus yang memiliki
pengertian  terbebas  dari bahaya, ketakutan dan ancaman. Keamanan
sendiri ditilik dengan dua pendekatan memiliki pengertian keamanan tradisional yang
didefinisikan menjadi keamanan suatu negara yang dapat diintervensi oleh kekuatan
militer dari negara lain dan harus dilindungi oleh negara tersebut dengan kekuatan
militernya. Dalam pendekatan ini negara merupakan subyek dan obyek dalam
menciptakan keamanan. Selanjutnya pendekatan kedua adalah keamanan non
tradisional yang diartikan sebagai keamanan yang difokuskan pada kebutuhan keamanan
dari para pelaku bukan negara. (Dewi Mardhani, dkk.,2020).

Keamanan nasional (Kamnas) pada dasarnya dapat dipahami dari dua sudut pandang
utama, yakni sebagai suatu kondisi dan sebagai suatu fungsi. Sebagai kondisi, keamanan
nasional merujuk pada terciptanya keadaan aman dan stabil yang memungkinkan
masyarakat dapat hidup tanpa rasa takut terhadap berbagai ancaman, baik yang berasal dari
dalam maupun luar negeri. Sedangkan sebagai fungsi, keamanan nasional memiliki peran
penting dalam menghasilkan serta memelihara rasa aman yang bersifat menyeluruh. Rasa
aman ini tidak hanya dimaknai secara sempit dalam konteks ketiadaan gangguan fisik, tetapi
juga mencakup perasaan tenteram, damai, nyaman, serta adanya keteraturan dalam
kehidupan sosial.

Kondisi aman seperti ini pada hakikatnya merupakan kebutuhan mendasar bagi umat
manusia, sejajar dengan kebutuhan akan kesejahteraan. Tanpa adanya keamanan, seluruh
aspek kehidupan, termasuk pembangunan ekonomi, politik, sosial, dan budaya, akan
mengalami hambatan yang signifikan. Dengan demikian, keamanan nasional bukan hanya
persoalan teknis, melainkan juga menjadi salah satu prasyarat utama bagi tercapainya tujuan
berbangsa dan bernegara.

Lebih lanjut, pemaknaan serta substansi yang terkandung dalam konsep keamanan
nasional tidak bersifat universal atau tunggal, melainkan bervariasi sesuai dengan tata nilai,
persepsi, serta kepentingan masing-masing negara maupun masyarakat. Hal ini
menunjukkan bahwa keamanan nasional sangat kontekstual, bergantung pada kerangka
budaya, sistem politik, serta tujuan strategis yang ingin dicapai oleh suatu bangsa (Bambang
Darmono, 2010).

Keamanan nasional merupakan konsep penting dalam kehidupan berbangsa dan
bernegara. Istilah ini merujuk pada kondisi suatu negara yang aman dari berbagai ancaman,
baik yang datang dari dalam maupun luar negeri, sehingga negara tersebut dapat
menjalankan fungsinya secara efektif dalam melindungi kepentingan nasional. Menurut
indrawan (2019) dalam (Ade Risna Sari dan Putri Catur Sembadani, 2023) keamanan
nasional tidak hanya menyangkut aspek militer, tetapi juga mencakup keamanan ekonomi,
keamanan energi, keamanan fisik, keamanan lingkungan, keamanan pangan, keamanan
perbatasan, dan keamanan Cyber.

Dalam konteks Indonesia, keamanan nasional sering dimaknai sebagai kondisi
dinamis yang mencakup stabilitas politik, ketahanan ekonomi, keamanan sosial budaya,
serta pertahanan militer. Departemen Pertahanan RI menjelaskan bahwa keamanan nasional
adalah keadaan yang memungkinkan bangsa Indonesia dapat hidup aman, tenteram, dan
bebas dari segala bentuk ancaman yang mengganggu kelangsungan hidup berbangsa dan
bernegara. (Departemen Pertahanan RI, 2008).

Lebih jauh, keamanan nasional bukan hanya tentang menjaga kedaulatan negara,

5



tetapi juga mencakup upaya melindungi nilai-nilai dasar bangsa, termasuk Pancasila, UUD
1945, serta integritas wilayah. Oleh karena itu, keamanan nasional memiliki dua dimensi
utama, yaitu dimensi internal dan eksternal. Dimensi internal meliputi upaya menjaga
ketertiban, keadilan sosial, dan persatuan nasional, sedangkan dimensi eksternal berkaitan
dengan perlindungan terhadap ancaman dari luar, seperti intervensi asing, konflik regional,
atau ancaman global lain.

Dalam kerangka budaya Melayu, konsep keamanan nasional juga dapat dikaitkan
dengan prinsip musyawarah dan mufakat. Hal ini karena terciptanya keamanan sosial dalam
lingkup lokal menjadi fondasi bagi keamanan negara secara keseluruhan. Dengan kata lain,
keamanan nasional tidak hanya dibangun melalui instrumen politik dan militer, tetapi juga
melalui kearifan lokal yang menekankan harmoni, persatuan, dan penyelesaian konflik
secara damai.

Manfaat, Tujuan, dan Jenis Musyawarah serta Mufakat dalam Suku Melayu

Musyawarah dan mufakat merupakan dua prinsip fundamental dalam kehidupan
masyarakat Melayu yang diwariskan secara turun-temurun. Keduanya berfungsi sebagai
sarana untuk menjaga keseimbangan sosial, memperkuat solidaritas, serta membentuk
tatanan masyarakat yang harmonis. Nilai musyawarah dan mufakat tidak hanya bersifat
normatif, melainkan juga menjadi instrumen praktis dalam penyelesaian persoalan sehari-
hari, baik pada ranah keluarga, adat, maupun komunitas yang lebih luas.

Manfaat Musyawarah dan Mufakat

Dalam tradisi Melayu, manfaat musyawarah dan mufakat sangat erat kaitannya
dengan upaya menjaga kerukunan. Melalui musyawarah, perbedaan pandangan dapat
disatukan sehingga melahirkan keputusan bersama yang adil dan diterima oleh seluruh
pihak. Hal ini sekaligus melatih keberanian masyarakat untuk menyampaikan pendapat,
membiasakan diri dengan sikap saling menghargai, serta menumbuhkan rasa tanggung
jawab kolektif (Listiawati, 2023). Selain itu, penelitian mutakhir menunjukkan bahwa
musyawarah mufakat berperan penting dalam memperkuat persatuan sosial, menghasilkan
keputusan yang bijaksana, serta mencegah dominasi oleh kelompok tertentu
(Kumparan.com, 2025). Dengan demikian, musyawarah dan mufakat berfungsi sebagai
perekat sosial yang mampu menjaga keharmonisan dan keberlanjutan budaya Melayu.
Tujuan Musyawarah dan Mufakat

Tujuan utama musyawarah dan mufakat adalah mencapai kesepakatan bersama yang
dapat diterima secara luas. Dalam perspektif budaya Melayu, tujuan ini tidak hanya sebatas
penyelesaian masalah, melainkan juga mengandung dimensi moral untuk memperkokoh
persaudaraan dan melestarikan adat istiadat. Penelitian kontemporer menegaskan bahwa
musyawarah berfungsi mengakomodasi partisipasi masyarakat dalam pengambilan
keputusan, sehingga hasilnya lebih legitimate dan memiliki daya ikat sosial yang kuat
(Zzamzam dkk., 2023). Dengan demikian, tujuan musyawarah dan mufakat bukan hanya
pada aspek hasil, tetapi juga pada proses deliberatif yang meneguhkan nilai kebersamaan.
Jenis Musyawarah dan Mufakat

Jenis musyawarah dalam masyarakat Melayu dapat dibedakan ke dalam beberapa
tingkatan. Pertama, musyawarah keluarga, yang bertujuan menjaga keharmonisan rumah
tangga. Kedua, musyawarah adat, yang menjadi forum bagi tokoh adat dan masyarakat
untuk menyelesaikan konflik sosial, merumuskan aturan, serta menjaga kelestarian budaya.
Ketiga, musyawarah kampung atau nagari, yang melibatkan komunitas lebih luas untuk
merumuskan kebijakan kolektif, terutama terkait kepentingan bersama seperti
pembangunan desa atau pengelolaan sumber daya (Nufus dkk., 2025). Kesemua bentuk
musyawarah ini berujung pada mufakat yang dipandang sebagai keputusan final, adil, dan
sesuai dengan norma kolektif masyarakat Melayu.



KESIMPULAN

Musyawarah dan mufakat merupakan pilar utama dalam budaya Melayu yang tidak
hanya berfungsi sebagai sarana penyelesaian persoalan, tetapi juga sebagai wujud nyata dari
nilai kebersamaan, persaudaraan, dan keharmonisan sosial. Musyawarah dipahami sebagai
proses deliberatif yang melibatkan pertukaran gagasan secara kolektif, sedangkan mufakat
menjadi hasil akhir berupa kesepakatan bersama yang mencerminkan kebulatan pendapat.
Keduanya membentuk suatu mekanisme sosial yang mampu mencegah konflik,
memperkuat solidaritas, serta menciptakan stabilitas dalam kehidupan bermasyarakat.

Dalam konteks yang lebih luas, nilai musyawarah dan mufakat memiliki relevansi
strategis dengan konsep keamanan nasional. Keharmonisan dan stabilitas sosial yang
dibangun melalui praktik musyawarah dan mufakat pada tingkat lokal menjadi fondasi
penting bagi terciptanya keamanan negara secara menyeluruh. Hal ini menunjukkan bahwa
kearifan lokal Melayu tidak hanya relevan dalam menjaga ketertiban sosial, tetapi juga
berkontribusi terhadap ketahanan bangsa dalam menghadapi berbagai tantangan, baik
internal maupun eksternal.

Dengan demikian, dapat ditegaskan bahwa musyawarah dan mufakat tidak hanya
sekadar tradisi, melainkan juga merupakan kearifan budaya yang memiliki signifikansi
besar dalam membangun masyarakat yang damai, adil, dan berkeadaban serta memperkuat
sendi-sendi kehidupan berbangsa dan bernegara

DAFTAR PUSTAKA

Adipura, Y. (2008). Metode Penelitian. Jakarta: Rajawali Press.

Amalia, U., dkk. (2022). Musyawarah dan Mufakat dalam Tradisi Sosial Indonesia. Yogyakarta:
Deepublish.

Arikunto, S. (2018). Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktik. Jakarta: Rineka Cipta.

Arikunto, S. (2019). Metodologi Penelitian Pendidikan. Jakarta: Bumi Aksara.

Bambang Darmono. (2010). Keamanan Nasional dalam Perspektif Indonesia. Jakarta: Lemhannas
RI.

Bha’iq Roza Rakhmatullah. (2023). “Makna Musyawarah dalam Perspektif KBBI dan Relevansinya
di Era Modern.” Jurnal Bahasa dan Budaya Nusantara, 5(2), 55-66.

Bungin, B. (2020). Metodologi Penelitian Kualitatif. Jakarta: Raja Grafindo Persada.

Creswell, J. W. (2014). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods
Approaches. Thousand Oaks, CA: Sage.

Departemen Pertahanan RI. (2008). Buku Putih Pertahanan Indonesia. Jakarta: Kementerian
Pertahanan Republik Indonesia.

Dewi Mardhani, dkk. (2020). “Keamanan Nasional dalam Perspektif Non-Tradisional.” Jurnal Ilmu
Sosial dan Politik, 24(1), 77-92.

Effendy, T. (1994). Tunjuk Ajar Melayu. Pekanbaru: UNRI Press.

Fitriani, R. (2014). Musyawarah dan Mufakat dalam Konteks Sosial Budaya. Bandung: Alfabeta.

Hamzah, A. (2022). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Prenadamedia Group.

Iskandar. (2013). Metodologi Penelitian Pendidikan dan Sosial. Jakarta: GP Press.

Kasiani. (2025). “Etimologi Musyawarah dalam Bahasa Arab dan Implementasinya dalam Budaya
Melayu.” Jurnal Kajian Bahasa dan Budaya Arab, 7(1), 12-25.

Kaelan. (2012). Metode Penelitian Kualitatif Interdisipliner. Yogyakarta: Paradigma.

Kumparan.com. (2025). “Musyawarah Mufakat Sebagai Perekat Sosial Masyarakat.” Diakses dari
https://kumparan.com

Listiawati, 1. (2023). “Manfaat Musyawarah dan Mufakat dalam Menjaga Keharmonisan Sosial.”
Jurnal llmu Sosial Nusantara, 12(3), 101-115.

Maloeng, L. J. (2018). Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya.



Maryati, K., & Suryawati, J. (2006). Sosiologi untuk SMA dan MA Kelas XI. Jakarta: Erlangga.

Nufus, M., dkk. (2025). “Jenis-Jenis Musyawarah dalam Masyarakat Melayu.” Jurnal Sosial dan
Budaya Melayu, 9(1), 44-59.

Ratna, N. K. (2011). Metodologi Penelitian Kajian Budaya dan Ilmu Sosial Humaniora pada
Umumnya. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Sari, A. R., & Sembadani, P. C. (2023). “Konsep Keamanan Nasional dalam Perspektif Indonesia
Modern.” Jurnal Ketahanan Nasional, 29(2), 89-104.

Sugiyono. (2021). Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta.

Sudirman Abbas, A., & Sukardja, A. (2024). “Makna Musyawarah dalam Tradisi Islam dan
Relevansinya di Indonesia.” Jurnal Studi Islam Nusantara, 8(2), 133—-149.

Suriadi. (2025). “Musyawarah dan Mufakat dalam Adat Melayu: Pilar Demokrasi Lokal.” Jurnal
Budaya Melayu, 10(1), 21-35.

Zamzam, A., dkk. (2023). “Musyawarah sebagai Instrumen Demokrasi Partisipatif di Indonesia.”
Jurnal llmu Politik dan Pemerintahan, 14(2), 144-160.

Zed, M. (2008). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.



