
Jurnal Multidisiplin Inovatif 
Vol 9 No. 12 Desember 2025 

eISSN: 2246-6110 
 

 

304 
 
 

AWAL TERBENTUKNYA KOMUNITAS DAN ENTITAS POLITIK 

MUSLIM DI KAWASAN MELAYU 
 

Flora1, Yolanda Puteri Maulyza2, Munir Munir3 

flora_23051090100@radenfatah.ac.id1,   23051090092_uin@radenfatah.ac.id2,  

munir_uin@radenfatah.ac.id3  

Universitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang 

 

ABSTRAK 
Penelitian ini menelaah proses awal terbentuknya komunitas dan entitas politik Muslim di kawasan 

Melayu dalam konteks transformasi sosial dan politik akibat masuknya Islam. Tujuannya adalah 

mengidentifikasi faktor-faktor utama yang mendorong islamisasi serta pembentukan struktur politik 

bercorak Islam di wilayah tersebut. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan 

pendekatan historis dan kultural (historical and cultural approach), yang dilakukan berdasarkan 

kajian literatur, catatan sejarah, naskah klasik, dan hasil penelitian terdahulu. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa penyebaran Islam di kawasan Melayu berlangsung melalui jalur perdagangan, 

peran ulama, dan perkawinan politik yang secara bertahap mengubah sistem kepercayaan dan 

struktur sosial masyarakat. Integrasi nilai-nilai Islam dalam budaya lokal melahirkan kesultanan-

kesultanan Islam yang menjadikan agama sebagai dasar legitimasi kekuasaan dan norma sosial. 

Kesimpulannya, terbentuknya komunitas dan entitas politik Muslim di kawasan Melayu merupakan 

hasil interaksi harmonis antara faktor religius, sosial, dan kultural yang membentuk identitas politik 

Islam khas Asia Tenggara. 

Kata Kunci: Islamisasi, komunitas Muslim, Entitas Politik, Kawasan Melayu, Pendekatan Historis 

dan Kultural. 

 

ABSTRACT 
This study examines the early stages of the formation of Muslim communities and political entities 

in the Malay region in the context of social and political transformation resulting from the arrival 

of Islam. The aim is to identify the main factors that drove Islamization and the formation of Islamic 

political structures in the region. This study uses a descriptive qualitative method with a historical 

and cultural approach, based on literature reviews, historical records, classical manuscripts, and 

previous research results. The results show that the spread of Islam in the Malay region took place 

through trade routes, the role of scholars, and political marriages, which gradually changed the 

belief systems and social structures of the community. The integration of Islamic values into local 

culture gave rise to Islamic sultanates that used religion as the basis for legitimizing power and 

social norms. In conclusion, the formation of Muslim communities and political entities in the Malay 

region was the result of harmonious interactions between religious, social, and cultural factors that 

shaped the distinctive political identity of Islam in Southeast Asia. 

Keywords: Islamization, Muslim Communities, Political Entities, Malay Regions, Historical and 

Cultural Approaches. 
 

PEiNDAiHULUAiN 

Kawasan Melayu memegang peranan penting dalam sejarah perkembangan Islam di 

Asia Tenggara. Area ini, yang meliputi Semenanjung Malaya, Sumatra, dan sebagian 

Kalimantan, menjadi salah satu pusat utama penyebaran Islam sejak abad ke-13 M. Proses 

masuk dan pertumbuhan Islam di wilayah ini tidak hanya membawa dampak dalam bidang 

keagamaan, tetapi juga menyebabkan transformasi signifikan dalam aspek sosial, budaya, 

dan politik. Islam tidak muncul sebagai kekuatan yang secara drastis menggantikan tradisi 

yang ada, melainkan berinteraksi dan berintegrasi dengan budaya lokal yang telah ada 

sebelumnya. 

Perubahan ini terlihat jelas dalam kemunculan komunitas-komunitas Muslim yang 

mailto:23051090100@radenfatahac.id1
mailto:23051090092@radenfatahac.id2
mailto:munir_uin@radenfatah.ac.id3


305 
 
 

kemudian menjadi entitas politik berlabel Islam, seperti kesultanan Samudra Pasai, Malaka, 

dan Aceh Darussalam. Entitas politik ini menjadikan Islam tidak hanya sebagai sebuah 

agama, tetapi juga sebagai sumber legitimasi kekuasaan serta dasar bagi pembentukan 

norma sosial dalam masyarakat. Dalam konteks ini, islamisasi di kawasan Melayu dapat 

dilihat sebagai proses kultural dan sosial yang berlangsung secara bertahap melalui jalur 

perdagangan, penyebaran dakwah oleh para ulama, serta hubungan politik dan pernikahan 

antara elite lokal dengan pemimpin Muslim. 

Studi tentang proses awal pembentukan komunitas dan entitas politik Muslim di 

kawasan Melayu sangat penting untuk memahami bagaimana Islam membentuk identitas 

sosial dan politik masyarakat di daerah ini. Dengan pendekatan historis dan kultural, 

penelitian ini berusaha menelusuri dinamika awal islamisasi dan pembentukan struktur 

politik Islam yang khas di dunia Melayu. Oleh karena itu, penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi terhadap pemahaman mengenai hubungan antara agama, budaya, 

dan kekuasaan dalam sejarah peradaban Melayu-Islam. 

 

METODOLOGI 

Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif deskriptif dengan pendekatan 

historis dan kultural (historical and cultural approach). Tujuan dari metode ini adalah untuk 

memberikan gambaran mendalam mengenai proses terbentuknya komunitas serta entitas 

politik Muslim di kawasan Melayu tanpa mengandalkan data angka, melainkan melalui 

penafsiran terhadap tulisan-tulisan yang ada. Pendekatan historis digunakan untuk 

mengeksplorasi dinamika islamisasi dan perkembangan struktur politik Islam dalam 

konteks waktu dan kejadian sejarah, sedangkan pendekatan kultural menekankan hubungan 

antara ajaran Islam dan budaya masyarakat Melayu yang ada. Penelitian ini berbasis pada 

pustaka, dengan data yang dikumpulkan dari kajian literatur, arsip sejarah, naskah klasik, 

dan hasil penelitian sebelumnya, yang bertujuan untuk memahami bagaimana nilai-nilai 

Islam terintegrasi dalam kehidupan sosial dan politik masyarakat Melayu.. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Proses Awal Islamisasi di Kawasan Melayu 

Teori Hamka tentang Sejarah Umat Islam 

Dalam kajian sejarah, mengenai kedatangan Islam ke Asia Tenggara yang 

diungkapkan dalam bukunya Sejarah Umat Islam, Hamka secara lengkap mempertahankan 

argumennya bahwa Islam telah tiba di wilayah Melayu pada awal abad ke-7 M. Dia 

berpendapat bahwa teori kedatangan Islam di pertengahan abad ke-14 M tidak dapat 

dibenarkan. Catatan sejarah menunjukkan bahwa Islam telah hadir di kepulauan Melayu 

sejak abad ke-7 M pada masa Khilafah Islam, serta dikarenakan adanya pengiriman dakwah 

dan aktivitas perdagangan dari Jazirah Arab. Dia menegaskan bahwa Islam telah lebih awal 

memasuki Aceh dan Sumatra secara khusus, dan Indonesia secara keseluruhan, pada abad 

ke-13 dan ke-14. Pada masa Khulafa ar-Rasyidin, perdagangan bangsa Arab telah 

berkembang pesat melalui Selat Melaka yang menghubungkan Laut Merah dengan 

Tiongkok. Sebelum kedatangan Portugis, orang Arab sudah lama terlibat dalam 

perdagangan. Hal ini menjadikan para ahli geografi Arab mencatat Kerajaan Kilah (Kataha 

di Sumatera Tengah, atau Kedah di Malaya) serta Kerajaan Syarbazah (Sriwijaya). 

 Penyebaran Islam di kawasan ini terjadi tanpa pergolakan politik atau bukan melalui 

ekspansi pembebasan yang melibatkan kekuatan militer. pergolakan politik atau pemaksaan 

struktur kekuasaan dan norma-norma masyarakat dari luar negeri. Melainkan Islam masuk 

melalui jalur perdagangan, perkawinan, dan dakwah. Muslim Arab, Persia, India, dengan 

masyarakat pribumi. Watak Islam seperti itu diakui banyak pengamat atau "orientalis" 



306 
 
 

lainnya di masa lalu, diantaranya Thomas W. Arnold. Dalam buku klasiknya, The Preaching 

of Islam, Arnold menyimpulkan bahwa penyebaran dan perkembangan historis Islam di 

Asia Tenggara berlangsung secara damai.  

 Sebagai contoh cara penyebaran agama dan kebudayaan Islam di Indonesia melalui 

berbagai saluran berikut ini. 

1. Saluran Perdagangan.  

Saluran yang digunakan dalam proses islamisası di Indonesia pada awalnya melalui 

perdagangan. Hal itu sesuai dengan perkembangan lalu lintas pelayaran dan perdagangan 

dunia yang ramai mulai abad ke-7 sampai dengan abad ke 16, antara Eropa, Timur Tengah, 

India, Asia Tenggara, dan Cina. Proses islamisasi melalui saluran perdagangan ini 

dipercepat oleh situası politik beberapa kerajaan Hindu pada saat itu, yaitu adipatı-adipatı 

pesisir berusaha melepaskan diri dari kekuasaan pemerintah pusat di Majapahit Pedagang-

pedagang muslim itu banyak menetap di kota-kota pelabuhan dan membentuk 

perkampungan muslim. Salah satu contohnya adalah Pekojan. 

2. Saluran Pernikahan.  

Kedudukan ekonomi dan sosial para pedagang yang sudah menetap makin baik. Para 

pedagang itu menjadi kaya dan terhormat, tetapi keluarganya tidak dibawa serta. Para 

pedagang itu kemudian menikahı gadis-gadis setempat dengan syarat mereka harus masuk 

Islam. Cara itu pun tidak mengalami kesulitan. Saluran islamisası lewat perkawinan ini lebih 

menguntungkan lagi apabila para saudagar atau ulama Islam berhasil menikah dengan anak 

raja atau adipatı. Kalau raja atau adipatı sudah masuk Islam, rakyatnya pun akan mudah 

diajak masuk Islam Misalnya, perkawinan Maulana Iskhak dengan putri Raja Blambangan 

yang melahirkan Sunan Giri: perkawinan Raden Rahmat (Sunan Ngampel) dengan Nyaı 

Gede Manila, putri Tumenggung Wilatikta, perkawinan putri Kawunganten dengan Sunan 

Gunung Jati di Cirebon: perkawinan putri Adipati Tuban (R.A. Teja) dengan Syekh Ngab.  

3. Saluran Dakwah  

Gerakan penyebaran Islam di Jawa tidak dapat dipisahkan dengan peranan Wali 

Songo. Istilah wali adalah sebutan bagi orang-orang yang sudah mencapai tingkat 

pengetahuan dan penghayatan agama Islam yang sangat dalam dan sanggup berjuang untuk 

kepentingan agama tersebut. Oleh karena itu, para wali menjadi sangat dekat dengan Allah 

sehingga mendapat gelar Waliullah (orang yang sangat dikasihi Allah). Sesuai dengan 

zamannya, wali-wali itu juga memiliki kekuatan magis karena sebagian wali juga 

merupakan ahlı tasawuf. 

Sejarah mencatat bahwa islam telah lama tumbuh di alam melayu. Orang melayu 

menerima islam bukan hanya yang terkait dengan sistem kepercayaan dan ritual, melainkan 

juga unsur unsur budaya yang menyertainya, seperti ilmu pengetahuan, tasawuf, kesenian, 

dan sebagainya. Setelah menerima Islam, mereka berusaha menyelaraskan adat dengan 

pandangan Islam. Bagian-bagian tertentu dari adat yang diyakini tidak sejalan dengan Islam, 

perlahan-lahan ditinggalkan. Usaha menyelaraskan adat dengan Islam itu ditempuh dengan 

jalan akulturasi dan juga melalui difusi. Jalan akulturasi, misalnya pada adat pernikahan, 

adat pem-bagian warisan dengan sistem adat Perpatih, dan adat menyambut Idul Fitri dan 

Idul Adha. Sedangkan melalui jalan difusi, misalnya pada tulisan jawi, kaligrafi, seni 

gambus, pakaian jubah, dan lainnya.  

Transformasi Islam Terhadap Kebudayaan dan Kehidupan Sosial Melayu  

Pengaruh Islam terhadap masyarakat Melayu sangat besar. Hal ini menjadikannya 

bagian integral dari budaya dan tradisi mereka. Islam memengaruhi perilaku individu 

sehingga membentuk nilai-nilai moral, seperti kesabaran dan kejujuran serta cara berpikir, 

bertindak, dan berinteraksi dengan orang lain. Kebudayaan Melayu menjadi arena 

transformasi, di mana ajaran Islam dipadukan dengan nilai-nilai dan adat istiadat lokal. 



307 
 
 

Misalnya, upacara khitanan, perahu pacu, dan perkawinan yang menggabungkan unsur-

unsur syariat Islam dengan tradisi lokal. Hal ini menunjukkan fleksibilitas budaya Melayu 

dalam mengadopsi ajaran baru sambil mempertahankan identitas mereka. 

Integrasi antara hukum adat dan ajaran Islam mencerminkan kemampuan masyarakat 

Melayu untuk menggabungkan elemen-elemen baru ke dalam tradisi mereka sehingga 

menciptakan sintesis yang unik dan dinamis. Dengan demikian, nilai-nilai dan kebiasaan 

Islam telah menjadi bagian tak terpisahkan dari sistem nilai dan adat istiadat orangMelayu 

yang memperkaya warisan budaya mereka yang kaya. 

Proses Terbentuknya Komunitas Muslim di Kawasan Melayu 

1. Masuknya Islam di Wilayah Melayu   

Islam di Asia Tenggara pada awalnya diperkenalkan melalui hubungan dagang dan 

perkawinan. Para pedagang muslim Arab diyakini menyebarkan Islam sembari melakukan 

perdagangan di wilayah ini. para pedagang muslim tersebut juga melakukan perkawinan 

dengan wanita lokal. Dengan pembentukan keluarga Muslim ini, maka komunitas-

komunitas muslim pun terbentuk, yang pada gilirannya memainkan andil besar dalam 

penyebaran Islam. 

2. Islam Melayu di Vietnam  

Asal mula Islam di Vietnam juga memunculkan beberapa teori. Antoine Cabaton dan 

Pierre-Yves Manguin mengajukan teori bahwa Islam masuk ke daratan Vietnam pada abad 

ke-10. Agama ini diperkenalkan dan didakwahkan oleh para pedagang, ulama, dan 

pemimpin agama dari Arab, Persia, dan India. Mereka mengukir sejarah di Vietnam hingga 

abad ke-14. Teori ini didasarkan pada teks-teks yang berasal dari Timur Tengah Abad 

Pertengahan dan teks dari Tiongkok pada era Dinasti Song. 

3. Islam Melayu di Brunei Darussalam  

Islam telah masuk di Brunei Darussalam diperkirakan pada abad ke 14 Masehi, yaitu 

ketika Sultan Muhammad Shah pada tahun 1363 telah memeluk islam. Akan tetapi jauh 

sebelum itu, sebenarnya terdapat bukti bahwa Islam telah berada di Brunei Darussalam ini. 

Misalnya dengan diketemukannya batu nisan seorang China yang beragama Islam dengan 

catatan tahun 1264 Masehi, Namun pada masa ini, Islam belum cukup berkembang secara 

meluas. Barulah ketika Awang Khalak Betatar memeluk Islam dengan gelar Sultan 

Muhammad Shah, islam mulai berkembang secara luas. 

4. Islam Melayu di Filipina 

Islam masuk ke wilayah Filipina khususnya kepulauan Sulu dan Mindanao pada 1380 

M yang di bawa oleh seorang tabib dan ulama Arab bernama Karimul al Makhadum dan 

Raja Baguinda seorang pangeran dari Minagkabau. Perkembangan Islam di Filipina 

awalnya tidak mengalami hambatan, namun setelah bangsa Spanyol, Amerika memasukı 

Fılıpına dan menguasainya barulah Islam mengalamı hambatan karena pada saat itu Spanyol 

dan Amerika imgin memperoleh koloni baru dan menyebarkan afama Kristen Katolik. 

Preoses masuknya Islam di Filipina menghadapi jalan yang tidak mulus, berliku dan 

harus menghadapi rintangan dan hambatan dari dalam maupun luar negeri. Imbasnya, pada 

awal tahun 1970-an ıslamdı Fılıpına merupakan komunitas minoritas dan tinggal di 

beberapa daerah dan pulau khusus. Dengan suatu konsekuensi bagi kaum minoritas Islam 

berseberangan dengan kepentingan pemerintah, hingga timbullah konflik yang 

berkepanjangan antara pemerintah dan komunitas muslim. 

5. Islam Melayu di Malaysia 

Islam masuk pertama kali di Malaysia dibawah oleh pedagang Gujarat sekitar abad 

kesembilan dengan pola penerimaan bottom up yang selanjutnya mengalami perkembangan 

melalui proses pola top down. Setelah memasuki abad ke-15 Islam di Malaysia mengalami 

perkembangan yang signifikan dengan ditandai banyaknya bangunan masjid bahkan telah 



308 
 
 

dibangun lembaga pendidikan Madrasah Al-Mursyidiyah. Dan awal abad ke-20 dengan ciri 

khas perkembangan Islam oleh adanya koordinasi sultan-sultan di setiap negara bagian 

dalam menegakkan hukum Islam. Setelah masa kemerdekaan perkembangan pemeluk Islam 

dari segi kuantitasnya mengalami peningkatan dari tahun ke tahun.  

6. Islam Melayu di Indonesia  

Beberapa sejarawan berpendapat bahwa Islam masuk ke Indonesia pada abad ke-7 H 

(13M) ketika unsur-unsur India mencapai Sumatera. Menurut mereka, Islam masuk ke 

Indonesia tidak dibawa olah para pedagang Arab, melainkan para pedagang Gujarat, India. 

Hal ini dibuktikan dengan ditemukannya nisan pada makam Sultan Malik As-Saleh, Sultan 

yang pertama memerintah Kerajaan Samudera Pasai, di Timur laut Sumatera, berangka 

tahun 1297 M (Ramadhan 696 H). 

Pembentukan Entitas Politik Islam di Kawasan Melayu  

Sejarah Islam awal di Dunia Melayu Nusantara menunjukkan adanya beberapa faktor 

utama dalam pembentukan masyarakat dan peradaban Islam di kawasan ini, yang terpenting 

adalah terbentuknya kuasa politik dalam bentuk negara kerajaan atau kesultanan. Kuasa 

politik ini memiliki peran sangat krusial dalam berkembangnya ekonomi perdagangan yang 

pada gilirannya mengakselerasi kesejahteraan warga, Islamisasi dan intelektualisasi. Jika 

diringkas faktor-faktor terpenting tersebut ialah Islam, politik dan ekonomi. 

Berbagai sumber sejarah mengungkapkan, pada periode awal berdirinya kerajaan 

Islam Melayu yaitu Samudra Pasai dan Melaka masing-masing pada abad ke 13 dan 14. 

Selanjutnya, berdiri pula sejumlah kerajaan Islam lainnya di Nusantara. Kerajaan-kerajaan 

Islam ini berfungsi strategis tidak hanya sebagai entitas politik, tetapi juga sebagai social 

and political agents bagi proses Islamisasi secara lebih intensif dan menyeluruh di Dunia 

Melayu-Indonesia. 

Peran para penguasa kerajaan Islam Melayu-Nusantara juga sangat penting tidak saja 

dalam aktualisasi politik Islam, tetapi juga dalam akselerasi dan intensifikasi proses 

Islamisasi sehingga Islam benar-benar bisa diterima secara luas oleh masyarakat, dan 

mewarnai berbagai aspek kehidupan. Hal ini bisa terlihat antara lain dalam penuturan 

Hikayat Raja-raja Pasai yang antara lain menyebutkan misalnya, peran Malik al-Saleh 

dalam menggalakkan konversi ke dalam Islam . Hal serupa juga disebutkan dalam Sejarah 

Melayu, tentang proses konversi ke dalam Islam yang terjadi di kerajaan Melaka, 

periwayatan ini kemudian juga diperkuat misalnya oleh catatan perjalanan pengembara 

Portugis, Tome Pires, pada abad 16. 

Yang juga penting digarisbawahi ialah bahwa kerajaan-kerajaan Islam Melayu 

tersebut memainkan peran penting dalam perdagangan maritim; mereka terlibat dalam 

perdagangan bebas internasional (international free trade). Ekonomi perdagangan bebas 

berbasis maritim ini sangat penting dalam meningkatkan kemakmuran ekonomi 

masyarakat-masyarakat kerajaan Islam di Asia Tenggara, yang pada gilirannya memberi 

kontribusi besar dalam pengembangan dan penguatan masyarakat Islam. 

Tidak berlebihan juga dikatakan, keterlibatan kerajaan-kerajaan Islam dalam 

perdagangan bebas internasional memberikan peluang bagi kedatangan para pedagang 

Muslim internasional untuk dapat melakukan transaksi bisnis di seluruh pusat kekuasaan 

Islam. Memang, perdagangan maritim ini menjadi andalan utama ekonomi kerajaan. Karena 

itu pihak kerajaan atau kesultanan Islam Melayu sangat berkepentingan memfasilitasi, 

mengatur kegiatan hubungan perdagangan Muslim secara nasional dan internasional. Untuk 

kepentingan itu, para penguasa kerajaan mengadopsi fiqh perdagangan Islam yang 

dikombinasikan dengan ketentuan lokal. Hal ini antara lain tergambar dari catatan 

perjalanan Tome Pires, dan juga dalam teks Undang-undang Melaka (Liaw Yock Fang, 

1976) dan teks Undang-undang Laut Melaka (Josselin de Jong dan R.O. Winstedt, 1938). 



309 
 
 

Tidak kurang pentingnya, sejauh menyangkut pengembangan dan dinamika 

intelektualisme Islam Melayu, kerajaan dan penguasa memainkan peran sangat penting. 

Banyak raja menjadi patron bagi para ulama, mereka tidak hanya menarik ulama ke 

lingkungan kerajaan dan istana, tetapi juga memberikan ruang bagi mereka untuk berkarya 

dengan menyediakan berbagai fasilitas yang memungkinkan mereka menghasilkan karya-

karya besar. Hal ini terlihat dari pengalaman ulama-ulama besar Nusantara sejak dari al-

Sinkili, al-Raniri, al-Makassari di Kesultanan Aceh abad 19. Hal sama juga bisa ditemukan 

di Jawa, di mana para penguasa merekrut ulama ke lingkungan keraton. sehingga mereka 

dapat menghasilkan berbagai karya intelektual. 

Perpaduan faktor-faktor politik, ekonomi dan Islam tersebut di atas mendorong 

kemunculan Dunia Melavu Nusantara menjadi sebuah wilayah yang, menurut istilah Taufik 

Abdullah, menampilkan tradisi integratif" (1989). Berkat Islam, wilayah Asia Tenggara 

yang terfragmentasi secara geografis, menjadi kesatuan wilayah sosio-intelektual dan 

peradaban Islam (cultural sphere of Islam) dari delapan ranah budaya Islam (Arab, Persia, 

Turki, Afrika Hitam, Anak Benua India, Melayu-Nusantara, Sino-Islamic, Western 

hemisphere). 

Kesatuan Melayu-Nusantara tersebut pada gilirannya juga jelas memungkinkan 

terwujudnya berbagai bentuk hubungan internasional yang terus berkembang secara intens. 

Kegiatan ekonomi perdagangan juga berkembang berkat dukungan penuh pihak kerajaan 

atau penguasa Muslim umumnya, semangat urbanisme dan kosmopolitanisme berkembang 

dengan pesar, aktifitas sosial keagamaan dan juga intelektual Islam semakin meningkat, 

yang selanjutnya menemukan momentumnya sejak akhir abad 16, yang pada gilirannya 

memunculkan keterlibatan para murid Jawi dalam jaringan ulama internasional. 

Karena itu, sekali lagi, aktor pembentuk sistem sosial dan budaya masyarakat Melayu 

Nusantara ketika itu ialah penguasa (raja) Muslim, para ulama dan sufi pengembara, dan 

kaum saudagar. Melalui mereka, kebangkitan masyarakat Muslim dan peradaban. Islam 

Melayu-Nusantara dengan elemen-elemen keislaman yang kian tersubstantifikasi menjadi 

terus semakin nyata sejak masa-masa itu dan selanjutnya.  

Proses substantifikasi kebangkitan masyarakat Melayu Nusantara ini jelas juga 

dipengaruhi berbagai kecenderungan dan perkembangan Islam secara internasional. Dalam 

bidang politik misalnya entitas dan pemikiran politik Nusantara mengadopsi sistem dan 

pemikiran politik yang berkembang di berbagai bagian lain dunia Islam. Dalam naskah-

naskah politik Nusantara dapat ditemukan banyak bukti adanya pengaruh kuat tersebut, 

antara lain menyangkut konsep tentang daulat, musyawarah, pola hubungan antara raja 

dengan rakyat, dan sebagainya. Semua ini terungkap misalnya dalam Hikayat Raja-raja 

Pasai maupun Sejarah Melayu dan teks-teks lain. 

Membaca konsep-konsep itu, jelas bahwa konsep politik Islam mendorong bagi 

terjadinya transformasi ideologi politik sangat penting, dari bercorak Hinduistik-Budhistik 

menjadi Islamik. Islam selanjutnya menjadi sumber utama dalam merumuskan etika dan 

bahkan juga dalam membangun sistem politik/kekuasaan menggantikan paradigma lama 

Hindu-Budha. 

 

KESIMPULAN 

Proses terbentuknya komunitas dan entitas politik Muslim di kawasan Melayu 

merupakan hasil dari dinamika historis yang berlangsung secara damai dan gradual. 

Islamisasi di wilayah ini terjadi melalui berbagai jalur, seperti perdagangan, aktivitas 

dakwah para ulama, serta perkawinan antara pedagang Muslim dan masyarakat lokal. Proses 

tersebut memungkinkan terjadinya akulturasi antara ajaran Islam dan tradisi budaya Melayu 

tanpa menimbulkan konflik sosial. Integrasi nilai-nilai Islam ke dalam adat dan kebiasaan 



310 
 
 

masyarakat setempat menciptakan transformasi sosial dan budaya yang signifikan, sehingga 

melahirkan karakter masyarakat Melayu yang berlandaskan pada prinsip-prinsip Islam 

namun tetap mempertahankan identitas kulturalnya. 

Selanjutnya, pengaruh Islam dalam kehidupan masyarakat Melayu mendorong 

munculnya berbagai kesultanan Islam, antara lain Samudra Pasai, Malaka, dan Aceh 

Darussalam, yang menjadikan agama sebagai dasar legitimasi kekuasaan dan norma sosial. 

Kesultanan-kesultanan tersebut berperan penting dalam memperluas pengaruh Islam di 

berbagai aspek kehidupan, termasuk bidang politik, ekonomi, dan intelektual. Dengan 

demikian, proses islamisasi di kawasan Melayu tidak hanya berdampak pada perubahan 

spiritual dan keagamaan, tetapi juga membentuk sistem sosial-politik bercorak Islam yang 

khas di Asia Tenggara. Fenomena ini menegaskan bahwa perpaduan antara agama dan 

budaya telah menjadi fondasi utama terbentuknya peradaban Islam Melayu yang berkarakter 

integratif dan berpengaruh luas di kawasan tersebut.. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Abd. Rachman Abror. 2009. Pantun Melayu Titik Temu Islam dan Budaya Lokal Nusantara. 

Yogyakarta: PT Lkis Printing Cemerlang  

Ahmad Nabil Amir. 2021. Masuknya Islam ke Nusantara (Melayu-Indonesia): Kajian  Pemikiran 

Hamka Dalam Sejarah Umat Islam. Al'Adalah: Journal of Islamic Studies. Vol.24, No.2. 

Al Attas, Syekh Naquib. 1990. Islam dan Sejarah Sejarah dan Kebudayaan Melayu. Bandung:Mizan  

Aslati. 2009. Sejarah Islam di Asia Tenggara. Pekanbaru: CV Witra Irzani  

Awang Mohd, Jamil Al Sufri. 1992. Liku Liku Pencapaian Kemerdekaan Brunei Darussalam. 

Brunei: Kedudukan Pusat Sejarah  

Azyumardi Azra. 2012. Dinamika Peradaban Melayu Nusantara Kuasa Politik Ekonomi dan 

Intelektual. Yogyakarta: ISI Padangpanjang Press 

Muhammad Ali Fakih. 2024. Islam di Asia Tenggara: Sejarah Peradaban dan Kebudayaan Islam di 

11 Negara. Yogyakarta: IRCiSoD 

Nyayu Soraya. 2021. Islam dan Peradaban Melayu. Banten: Anggota Ikapi 

Santoso. 2024. Islam Dalam Simbol Masyarakat Melayu Tradisional. Riau: Anggota Ikapi 


