Vol 9 No. 12 Desember 2025
Jurnal Multidisiplin Inovatif eISSN: 2246-6110

AWAL TERBENTUKNYA KOMUNITAS DAN ENTITAS POLITIK
MUSLIM DI KAWASAN MELAYU

Floral, Yolanda Puteri Maulyza?, Munir Munir?
flora 23051090100@radenfatah.ac.id*, 23051090092 uin@radenfatah.ac.id?,
munir_uin@radenfatah.ac.id®
Universitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang

ABSTRAK

Penelitian ini menelaah proses awal terbentuknya komunitas dan entitas politik Muslim di kawasan
Melayu dalam konteks transformasi sosial dan politik akibat masuknya Islam. Tujuannya adalah
mengidentifikasi faktor-faktor utama yang mendorong islamisasi serta pembentukan struktur politik
bercorak Islam di wilayah tersebut. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan
pendekatan historis dan kultural (historical and cultural approach), yang dilakukan berdasarkan
kajian literatur, catatan sejarah, naskah Klasik, dan hasil penelitian terdahulu. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa penyebaran Islam di kawasan Melayu berlangsung melalui jalur perdagangan,
peran ulama, dan perkawinan politik yang secara bertahap mengubah sistem kepercayaan dan
struktur sosial masyarakat. Integrasi nilai-nilai Islam dalam budaya lokal melahirkan kesultanan-
kesultanan Islam yang menjadikan agama sebagai dasar legitimasi kekuasaan dan norma sosial.
Kesimpulannya, terbentuknya komunitas dan entitas politik Muslim di kawasan Melayu merupakan
hasil interaksi harmonis antara faktor religius, sosial, dan kultural yang membentuk identitas politik
Islam khas Asia Tenggara.

Kata Kunci: Islamisasi, komunitas Muslim, Entitas Politik, Kawasan Melayu, Pendekatan Historis
dan Kultural.

ABSTRACT

This study examines the early stages of the formation of Muslim communities and political entities
in the Malay region in the context of social and political transformation resulting from the arrival
of Islam. The aim is to identify the main factors that drove Islamization and the formation of Islamic
political structures in the region. This study uses a descriptive qualitative method with a historical
and cultural approach, based on literature reviews, historical records, classical manuscripts, and
previous research results. The results show that the spread of Islam in the Malay region took place
through trade routes, the role of scholars, and political marriages, which gradually changed the
belief systems and social structures of the community. The integration of Islamic values into local
culture gave rise to Islamic sultanates that used religion as the basis for legitimizing power and
social norms. In conclusion, the formation of Muslim communities and political entities in the Malay
region was the result of harmonious interactions between religious, social, and cultural factors that
shaped the distinctive political identity of Islam in Southeast Asia.

Keywords: Islamization, Muslim Communities, Political Entities, Malay Regions, Historical and
Cultural Approaches.

PENDAHULUAN

Kawasan Melayu memegang peranan penting dalam sejarah perkembangan Islam di
Asia Tenggara. Area ini, yang meliputi Semenanjung Malaya, Sumatra, dan sebagian
Kalimantan, menjadi salah satu pusat utama penyebaran Islam sejak abad ke-13 M. Proses
masuk dan pertumbuhan Islam di wilayah ini tidak hanya membawa dampak dalam bidang
keagamaan, tetapi juga menyebabkan transformasi signifikan dalam aspek sosial, budaya,
dan politik. Islam tidak muncul sebagai kekuatan yang secara drastis menggantikan tradisi
yang ada, melainkan berinteraksi dan berintegrasi dengan budaya lokal yang telah ada
sebelumnya.

Perubahan ini terlihat jelas dalam kemunculan komunitas-komunitas Muslim yang

304


mailto:23051090100@radenfatahac.id1
mailto:23051090092@radenfatahac.id2
mailto:munir_uin@radenfatah.ac.id3

kemudian menjadi entitas politik berlabel Islam, seperti kesultanan Samudra Pasai, Malaka,
dan Aceh Darussalam. Entitas politik ini menjadikan Islam tidak hanya sebagai sebuah
agama, tetapi juga sebagai sumber legitimasi kekuasaan serta dasar bagi pembentukan
norma sosial dalam masyarakat. Dalam konteks ini, islamisasi di kawasan Melayu dapat
dilihat sebagai proses kultural dan sosial yang berlangsung secara bertahap melalui jalur
perdagangan, penyebaran dakwah oleh para ulama, serta hubungan politik dan pernikahan
antara elite lokal dengan pemimpin Muslim.

Studi tentang proses awal pembentukan komunitas dan entitas politik Muslim di
kawasan Melayu sangat penting untuk memahami bagaimana Islam membentuk identitas
sosial dan politik masyarakat di daerah ini. Dengan pendekatan historis dan kultural,
penelitian ini berusaha menelusuri dinamika awal islamisasi dan pembentukan struktur
politik Islam yang khas di dunia Melayu. Oleh karena itu, penelitian ini diharapkan dapat
memberikan kontribusi terhadap pemahaman mengenai hubungan antara agama, budaya,
dan kekuasaan dalam sejarah peradaban Melayu-Islam.

METODOLOGI

Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif deskriptif dengan pendekatan
historis dan kultural (historical and cultural approach). Tujuan dari metode ini adalah untuk
memberikan gambaran mendalam mengenai proses terbentuknya komunitas serta entitas
politik Muslim di kawasan Melayu tanpa mengandalkan data angka, melainkan melalui
penafsiran terhadap tulisan-tulisan yang ada. Pendekatan historis digunakan untuk
mengeksplorasi dinamika islamisasi dan perkembangan struktur politik Islam dalam
konteks waktu dan kejadian sejarah, sedangkan pendekatan kultural menekankan hubungan
antara ajaran Islam dan budaya masyarakat Melayu yang ada. Penelitian ini berbasis pada
pustaka, dengan data yang dikumpulkan dari kajian literatur, arsip sejarah, naskah klasik,
dan hasil penelitian sebelumnya, yang bertujuan untuk memahami bagaimana nilai-nilai
Islam terintegrasi dalam kehidupan sosial dan politik masyarakat Melayu..

HASIL DAN PEMBAHASAN
Proses Awal Islamisasi di Kawasan Melayu
Teori Hamka tentang Sejarah Umat Islam

Dalam kajian sejarah, mengenai kedatangan Islam ke Asia Tenggara yang
diungkapkan dalam bukunya Sejarah Umat Islam, Hamka secara lengkap mempertahankan
argumennya bahwa Islam telah tiba di wilayah Melayu pada awal abad ke-7 M. Dia
berpendapat bahwa teori kedatangan Islam di pertengahan abad ke-14 M tidak dapat
dibenarkan. Catatan sejarah menunjukkan bahwa Islam telah hadir di kepulauan Melayu
sejak abad ke-7 M pada masa Khilafah Islam, serta dikarenakan adanya pengiriman dakwah
dan aktivitas perdagangan dari Jazirah Arab. Dia menegaskan bahwa Islam telah lebih awal
memasuki Aceh dan Sumatra secara khusus, dan Indonesia secara keseluruhan, pada abad
ke-13 dan ke-14. Pada masa Khulafa ar-Rasyidin, perdagangan bangsa Arab telah
berkembang pesat melalui Selat Melaka yang menghubungkan Laut Merah dengan
Tiongkok. Sebelum kedatangan Portugis, orang Arab sudah lama terlibat dalam
perdagangan. Hal ini menjadikan para ahli geografi Arab mencatat Kerajaan Kilah (Kataha
di Sumatera Tengah, atau Kedah di Malaya) serta Kerajaan Syarbazah (Sriwijaya).

Penyebaran Islam di kawasan ini terjadi tanpa pergolakan politik atau bukan melalui

ekspansi pembebasan yang melibatkan kekuatan militer. pergolakan politik atau pemaksaan
struktur kekuasaan dan norma-norma masyarakat dari luar negeri. Melainkan Islam masuk
melalui jalur perdagangan, perkawinan, dan dakwah. Muslim Arab, Persia, India, dengan
masyarakat pribumi. Watak Islam seperti itu diakui banyak pengamat atau "orientalis"

305



lainnya di masa lalu, diantaranya Thomas W. Arnold. Dalam buku klasiknya, The Preaching
of Islam, Arnold menyimpulkan bahwa penyebaran dan perkembangan historis Islam di
Asia Tenggara berlangsung secara damai.

Sebagai contoh cara penyebaran agama dan kebudayaan Islam di Indonesia melalui
berbagai saluran berikut ini.
1. Saluran Perdagangan.

Saluran yang digunakan dalam proses islamisasi di Indonesia pada awalnya melalui
perdagangan. Hal itu sesuai dengan perkembangan lalu lintas pelayaran dan perdagangan
dunia yang ramai mulai abad ke-7 sampai dengan abad ke 16, antara Eropa, Timur Tengah,
India, Asia Tenggara, dan Cina. Proses islamisasi melalui saluran perdagangan ini
dipercepat oleh situasi politik beberapa kerajaan Hindu pada saat itu, yaitu adipati-adipati
pesisir berusaha melepaskan diri dari kekuasaan pemerintah pusat di Majapahit Pedagang-
pedagang muslim itu banyak menetap di kota-kota pelabuhan dan membentuk
perkampungan muslim. Salah satu contohnya adalah Pekojan.

2. Saluran Pernikahan.

Kedudukan ekonomi dan sosial para pedagang yang sudah menetap makin baik. Para
pedagang itu menjadi kaya dan terhormat, tetapi keluarganya tidak dibawa serta. Para
pedagang itu kemudian menikahi gadis-gadis setempat dengan syarat mereka harus masuk
Islam. Cara itu pun tidak mengalami kesulitan. Saluran islamisasi lewat perkawinan ini lebih
menguntungkan lagi apabila para saudagar atau ulama Islam berhasil menikah dengan anak
raja atau adipati. Kalau raja atau adipati sudah masuk Islam, rakyatnya pun akan mudah
diajak masuk Islam Misalnya, perkawinan Maulana Iskhak dengan putri Raja Blambangan
yang melahirkan Sunan Giri: perkawinan Raden Rahmat (Sunan Ngampel) dengan Nyai
Gede Manila, putri Tumenggung Wilatikta, perkawinan putri Kawunganten dengan Sunan
Gunung Jati di Cirebon: perkawinan putri Adipati Tuban (R.A. Teja) dengan Syekh Ngab.
3. Saluran Dakwah

Gerakan penyebaran Islam di Jawa tidak dapat dipisahkan dengan peranan Wali
Songo. Istilah wali adalah sebutan bagi orang-orang yang sudah mencapai tingkat
pengetahuan dan penghayatan agama Islam yang sangat dalam dan sanggup berjuang untuk
kepentingan agama tersebut. Oleh karena itu, para wali menjadi sangat dekat dengan Allah
sehingga mendapat gelar Waliullah (orang yang sangat dikasihi Allah). Sesuai dengan
zamannya, wali-wali itu juga memiliki kekuatan magis karena sebagian wali juga
merupakan ahli tasawuf.

Sejarah mencatat bahwa islam telah lama tumbuh di alam melayu. Orang melayu
menerima islam bukan hanya yang terkait dengan sistem kepercayaan dan ritual, melainkan
juga unsur unsur budaya yang menyertainya, seperti ilmu pengetahuan, tasawuf, kesenian,
dan sebagainya. Setelah menerima Islam, mereka berusaha menyelaraskan adat dengan
pandangan Islam. Bagian-bagian tertentu dari adat yang diyakini tidak sejalan dengan Islam,
perlahan-lahan ditinggalkan. Usaha menyelaraskan adat dengan Islam itu ditempuh dengan
jalan akulturasi dan juga melalui difusi. Jalan akulturasi, misalnya pada adat pernikahan,
adat pem-bagian warisan dengan sistem adat Perpatih, dan adat menyambut Idul Fitri dan
Idul Adha. Sedangkan melalui jalan difusi, misalnya pada tulisan jawi, kaligrafi, seni
gambus, pakaian jubah, dan lainnya.

Transformasi Islam Terhadap Kebudayaan dan Kehidupan Sosial Melayu

Pengaruh Islam terhadap masyarakat Melayu sangat besar. Hal ini menjadikannya
bagian integral dari budaya dan tradisi mereka. Islam memengaruhi perilaku individu
sehingga membentuk nilai-nilai moral, seperti kesabaran dan kejujuran serta cara berpikir,
bertindak, dan berinteraksi dengan orang lain. Kebudayaan Melayu menjadi arena
transformasi, di mana ajaran Islam dipadukan dengan nilai-nilai dan adat istiadat lokal.

306



Misalnya, upacara khitanan, perahu pacu, dan perkawinan yang menggabungkan unsur-
unsur syariat Islam dengan tradisi lokal. Hal ini menunjukkan fleksibilitas budaya Melayu
dalam mengadopsi ajaran baru sambil mempertahankan identitas mereka.

Integrasi antara hukum adat dan ajaran Islam mencerminkan kemampuan masyarakat
Melayu untuk menggabungkan elemen-elemen baru ke dalam tradisi mereka sehingga
menciptakan sintesis yang unik dan dinamis. Dengan demikian, nilai-nilai dan kebiasaan
Islam telah menjadi bagian tak terpisahkan dari sistem nilai dan adat istiadat orangMelayu
yang memperkaya warisan budaya mereka yang kaya.

Proses Terbentuknya Komunitas Muslim di Kawasan Melayu
1. Masuknya Islam di Wilayah Melayu

Islam di Asia Tenggara pada awalnya diperkenalkan melalui hubungan dagang dan
perkawinan. Para pedagang muslim Arab diyakini menyebarkan Islam sembari melakukan
perdagangan di wilayah ini. para pedagang muslim tersebut juga melakukan perkawinan
dengan wanita lokal. Dengan pembentukan keluarga Muslim ini, maka komunitas-
komunitas muslim pun terbentuk, yang pada gilirannya memainkan andil besar dalam
penyebaran Islam.

2. Islam Melayu di Vietnam

Asal mula Islam di Vietnam juga memunculkan beberapa teori. Antoine Cabaton dan
Pierre-Yves Manguin mengajukan teori bahwa Islam masuk ke daratan Vietnam pada abad
ke-10. Agama ini diperkenalkan dan didakwahkan oleh para pedagang, ulama, dan
pemimpin agama dari Arab, Persia, dan India. Mereka mengukir sejarah di Vietnam hingga
abad ke-14. Teori ini didasarkan pada teks-teks yang berasal dari Timur Tengah Abad
Pertengahan dan teks dari Tiongkok pada era Dinasti Song.

3. Islam Melayu di Brunei Darussalam

Islam telah masuk di Brunei Darussalam diperkirakan pada abad ke 14 Masehi, yaitu
ketika Sultan Muhammad Shah pada tahun 1363 telah memeluk islam. Akan tetapi jauh
sebelum itu, sebenarnya terdapat bukti bahwa Islam telah berada di Brunei Darussalam ini.
Misalnya dengan diketemukannya batu nisan seorang China yang beragama Islam dengan
catatan tahun 1264 Masehi, Namun pada masa ini, Islam belum cukup berkembang secara
meluas. Barulah ketika Awang Khalak Betatar memeluk Islam dengan gelar Sultan
Muhammad Shah, islam mulai berkembang secara luas.

4. Islam Melayu di Filipina

Islam masuk ke wilayah Filipina khususnya kepulauan Sulu dan Mindanao pada 1380
M yang di bawa oleh seorang tabib dan ulama Arab bernama Karimul al Makhadum dan
Raja Baguinda seorang pangeran dari Minagkabau. Perkembangan Islam di Filipina
awalnya tidak mengalami hambatan, namun setelah bangsa Spanyol, Amerika memasuki
Filipina dan menguasainya barulah Islam mengalami hambatan karena pada saat itu Spanyol
dan Amerika imgin memperoleh koloni baru dan menyebarkan afama Kristen Katolik.

Preoses masuknya Islam di Filipina menghadapi jalan yang tidak mulus, berliku dan
harus menghadapi rintangan dan hambatan dari dalam maupun luar negeri. Imbasnya, pada
awal tahun 1970-an 1slamdi Filipina merupakan komunitas minoritas dan tinggal di
beberapa daerah dan pulau khusus. Dengan suatu konsekuensi bagi kaum minoritas Islam
berseberangan dengan kepentingan pemerintah, hingga timbullah konflik yang
berkepanjangan antara pemerintah dan komunitas muslim.

5. Islam Melayu di Malaysia

Islam masuk pertama kali di Malaysia dibawah oleh pedagang Gujarat sekitar abad
kesembilan dengan pola penerimaan bottom up yang selanjutnya mengalami perkembangan
melalui proses pola top down. Setelah memasuki abad ke-15 Islam di Malaysia mengalami
perkembangan yang signifikan dengan ditandai banyaknya bangunan masjid bahkan telah

307



dibangun lembaga pendidikan Madrasah Al-Mursyidiyah. Dan awal abad ke-20 dengan ciri
khas perkembangan Islam oleh adanya koordinasi sultan-sultan di setiap negara bagian
dalam menegakkan hukum Islam. Setelah masa kemerdekaan perkembangan pemeluk Islam
dari segi kuantitasnya mengalami peningkatan dari tahun ke tahun.

6. Islam Melayu di Indonesia

Beberapa sejarawan berpendapat bahwa Islam masuk ke Indonesia pada abad ke-7 H
(13M) ketika unsur-unsur India mencapai Sumatera. Menurut mereka, Islam masuk ke
Indonesia tidak dibawa olah para pedagang Arab, melainkan para pedagang Gujarat, India.
Hal ini dibuktikan dengan ditemukannya nisan pada makam Sultan Malik As-Saleh, Sultan
yang pertama memerintah Kerajaan Samudera Pasai, di Timur laut Sumatera, berangka
tahun 1297 M (Ramadhan 696 H).

Pembentukan Entitas Politik Islam di Kawasan Melayu

Sejarah Islam awal di Dunia Melayu Nusantara menunjukkan adanya beberapa faktor
utama dalam pembentukan masyarakat dan peradaban Islam di kawasan ini, yang terpenting
adalah terbentuknya kuasa politik dalam bentuk negara kerajaan atau kesultanan. Kuasa
politik ini memiliki peran sangat krusial dalam berkembangnya ekonomi perdagangan yang
pada gilirannya mengakselerasi kesejahteraan warga, Islamisasi dan intelektualisasi. Jika
diringkas faktor-faktor terpenting tersebut ialah Islam, politik dan ekonomi.

Berbagai sumber sejarah mengungkapkan, pada periode awal berdirinya kerajaan
Islam Melayu yaitu Samudra Pasai dan Melaka masing-masing pada abad ke 13 dan 14.
Selanjutnya, berdiri pula sejumlah kerajaan Islam lainnya di Nusantara. Kerajaan-kerajaan
Islam ini berfungsi strategis tidak hanya sebagai entitas politik, tetapi juga sebagai social
and political agents bagi proses Islamisasi secara lebih intensif dan menyeluruh di Dunia
Melayu-Indonesia.

Peran para penguasa kerajaan Islam Melayu-Nusantara juga sangat penting tidak saja
dalam aktualisasi politik Islam, tetapi juga dalam akselerasi dan intensifikasi proses
Islamisasi sehingga Islam benar-benar bisa diterima secara luas oleh masyarakat, dan
mewarnai berbagai aspek kehidupan. Hal ini bisa terlihat antara lain dalam penuturan
Hikayat Raja-raja Pasai yang antara lain menyebutkan misalnya, peran Malik al-Saleh
dalam menggalakkan konversi ke dalam Islam . Hal serupa juga disebutkan dalam Sejarah
Melayu, tentang proses konversi ke dalam Islam yang terjadi di kerajaan Melaka,
periwayatan ini kemudian juga diperkuat misalnya oleh catatan perjalanan pengembara
Portugis, Tome Pires, pada abad 16.

Yang juga penting digarisbawahi ialah bahwa kerajaan-kerajaan Islam Melayu
tersebut memainkan peran penting dalam perdagangan maritim; mereka terlibat dalam
perdagangan bebas internasional (international free trade). Ekonomi perdagangan bebas
berbasis maritim ini sangat penting dalam meningkatkan kemakmuran ekonomi
masyarakat-masyarakat kerajaan Islam di Asia Tenggara, yang pada gilirannya memberi
kontribusi besar dalam pengembangan dan penguatan masyarakat Islam.

Tidak berlebihan juga dikatakan, keterlibatan kerajaan-kerajaan Islam dalam
perdagangan bebas internasional memberikan peluang bagi kedatangan para pedagang
Muslim internasional untuk dapat melakukan transaksi bisnis di seluruh pusat kekuasaan
Islam. Memang, perdagangan maritim ini menjadi andalan utama ekonomi kerajaan. Karena
itu pihak kerajaan atau kesultanan Islam Melayu sangat berkepentingan memfasilitasi,
mengatur kegiatan hubungan perdagangan Muslim secara nasional dan internasional. Untuk
kepentingan itu, para penguasa kerajaan mengadopsi figh perdagangan Islam yang
dikombinasikan dengan ketentuan lokal. Hal ini antara lain tergambar dari catatan
perjalanan Tome Pires, dan juga dalam teks Undang-undang Melaka (Liaw Yock Fang,
1976) dan teks Undang-undang Laut Melaka (Josselin de Jong dan R.O. Winstedt, 1938).

308



Tidak kurang pentingnya, sejauh menyangkut pengembangan dan dinamika
intelektualisme Islam Melayu, kerajaan dan penguasa memainkan peran sangat penting.
Banyak raja menjadi patron bagi para ulama, mereka tidak hanya menarik ulama ke
lingkungan kerajaan dan istana, tetapi juga memberikan ruang bagi mereka untuk berkarya
dengan menyediakan berbagai fasilitas yang memungkinkan mereka menghasilkan karya-
karya besar. Hal ini terlihat dari pengalaman ulama-ulama besar Nusantara sejak dari al-
Sinkili, al-Raniri, al-Makassari di Kesultanan Aceh abad 19. Hal sama juga bisa ditemukan
di Jawa, di mana para penguasa merekrut ulama ke lingkungan keraton. sehingga mereka
dapat menghasilkan berbagai karya intelektual.

Perpaduan faktor-faktor politik, ekonomi dan Islam tersebut di atas mendorong
kemunculan Dunia Melavu Nusantara menjadi sebuah wilayah yang, menurut istilah Taufik
Abdullah, menampilkan tradisi integratif" (1989). Berkat Islam, wilayah Asia Tenggara
yang terfragmentasi secara geografis, menjadi kesatuan wilayah sosio-intelektual dan
peradaban Islam (cultural sphere of Islam) dari delapan ranah budaya Islam (Arab, Persia,
Turki, Afrika Hitam, Anak Benua India, Melayu-Nusantara, Sino-Islamic, Western
hemisphere).

Kesatuan Melayu-Nusantara tersebut pada gilirannya juga jelas memungkinkan
terwujudnya berbagai bentuk hubungan internasional yang terus berkembang secara intens.
Kegiatan ekonomi perdagangan juga berkembang berkat dukungan penuh pihak kerajaan
atau penguasa Muslim umumnya, semangat urbanisme dan kosmopolitanisme berkembang
dengan pesar, aktifitas sosial keagamaan dan juga intelektual Islam semakin meningkat,
yang selanjutnya menemukan momentumnya sejak akhir abad 16, yang pada gilirannya
memunculkan keterlibatan para murid Jawi dalam jaringan ulama internasional.

Karena itu, sekali lagi, aktor pembentuk sistem sosial dan budaya masyarakat Melayu
Nusantara ketika itu ialah penguasa (raja) Muslim, para ulama dan sufi pengembara, dan
kaum saudagar. Melalui mereka, kebangkitan masyarakat Muslim dan peradaban. Islam
Melayu-Nusantara dengan elemen-elemen keislaman yang kian tersubstantifikasi menjadi
terus semakin nyata sejak masa-masa itu dan selanjutnya.

Proses substantifikasi kebangkitan masyarakat Melayu Nusantara ini jelas juga
dipengaruhi berbagai kecenderungan dan perkembangan Islam secara internasional. Dalam
bidang politik misalnya entitas dan pemikiran politik Nusantara mengadopsi sistem dan
pemikiran politik yang berkembang di berbagai bagian lain dunia Islam. Dalam naskah-
naskah politik Nusantara dapat ditemukan banyak bukti adanya pengaruh kuat tersebut,
antara lain menyangkut konsep tentang daulat, musyawarah, pola hubungan antara raja
dengan rakyat, dan sebagainya. Semua ini terungkap misalnya dalam Hikayat Raja-raja
Pasai maupun Sejarah Melayu dan teks-teks lain.

Membaca konsep-konsep itu, jelas bahwa konsep politik Islam mendorong bagi
terjadinya transformasi ideologi politik sangat penting, dari bercorak Hinduistik-Budhistik
menjadi Islamik. Islam selanjutnya menjadi sumber utama dalam merumuskan etika dan
bahkan juga dalam membangun sistem politik/kekuasaan menggantikan paradigma lama
Hindu-Budha.

KESIMPULAN

Proses terbentuknya komunitas dan entitas politik Muslim di kawasan Melayu
merupakan hasil dari dinamika historis yang berlangsung secara damai dan gradual.
Islamisasi di wilayah ini terjadi melalui berbagai jalur, seperti perdagangan, aktivitas
dakwah para ulama, serta perkawinan antara pedagang Muslim dan masyarakat lokal. Proses
tersebut memungkinkan terjadinya akulturasi antara ajaran Islam dan tradisi budaya Melayu
tanpa menimbulkan konflik sosial. Integrasi nilai-nilai Islam ke dalam adat dan kebiasaan

309



masyarakat setempat menciptakan transformasi sosial dan budaya yang signifikan, sehingga
melahirkan karakter masyarakat Melayu yang berlandaskan pada prinsip-prinsip Islam
namun tetap mempertahankan identitas kulturalnya.

Selanjutnya, pengaruh Islam dalam kehidupan masyarakat Melayu mendorong
munculnya berbagai kesultanan Islam, antara lain Samudra Pasai, Malaka, dan Aceh
Darussalam, yang menjadikan agama sebagai dasar legitimasi kekuasaan dan norma sosial.
Kesultanan-kesultanan tersebut berperan penting dalam memperluas pengaruh Islam di
berbagai aspek kehidupan, termasuk bidang politik, ekonomi, dan intelektual. Dengan
demikian, proses islamisasi di kawasan Melayu tidak hanya berdampak pada perubahan
spiritual dan keagamaan, tetapi juga membentuk sistem sosial-politik bercorak Islam yang
khas di Asia Tenggara. Fenomena ini menegaskan bahwa perpaduan antara agama dan
budaya telah menjadi fondasi utama terbentuknya peradaban Islam Melayu yang berkarakter
integratif dan berpengaruh luas di kawasan tersebut..

DAFTAR PUSTAKA

Abd. Rachman Abror. 2009. Pantun Melayu Titik Temu Islam dan Budaya Lokal Nusantara.
Yogyakarta: PT Lkis Printing Cemerlang

Ahmad Nabil Amir. 2021. Masuknya Islam ke Nusantara (Melayu-Indonesia): Kajian Pemikiran
Hamka Dalam Sejarah Umat Islam. Al'Adalah: Journal of Islamic Studies. VVol.24, No.2.

Al Attas, Syekh Naquib. 1990. Islam dan Sejarah Sejarah dan Kebudayaan Melayu. Bandung:Mizan

Aslati. 2009. Sejarah Islam di Asia Tenggara. Pekanbaru: CV Witra Irzani

Awang Mohd, Jamil Al Sufri. 1992. Liku Liku Pencapaian Kemerdekaan Brunei Darussalam.
Brunei: Kedudukan Pusat Sejarah

Azyumardi Azra. 2012. Dinamika Peradaban Melayu Nusantara Kuasa Politik Ekonomi dan
Intelektual. Yogyakarta: ISI Padangpanjang Press

Muhammad Ali Fakih. 2024. Islam di Asia Tenggara: Sejarah Peradaban dan Kebudayaan Islam di
11 Negara. Yogyakarta: IRCiSoD

Nyayu Soraya. 2021. Islam dan Peradaban Melayu. Banten: Anggota Ikapi

Santoso. 2024. Islam Dalam Simbol Masyarakat Melayu Tradisional. Riau: Anggota Ikapi

310



