
Jurnal Multidisiplin Inovatif 
Vol 9 No. 12 Desember 2025 

eISSN: 2246-6110 
 

 

311 
 
 

FUNGSI ASTRONOMIS GUGUSAN BINTANG DALAM AL-

QUR’AN: ANALISIS TAFSIR KLASIK DAN SAINS MODERN 
 

Khomsa Maulana1, Faisal Abdullah2  

khomsamaulana990@gmail.com1, faisalwalindo@gmail.com2  

Ma'had Aly Walindo Pekalongan 

 

ABSTRAK 
Kajian mengenai fungsi astronomis gugusan bintang dalam al-Qur’an merupakan tema penting yang 

menempatkan teks wahyu dalam dialog dengan ilmu astronomi modern. Al-Qur’an menyebut 

bintang sebagai petunjuk arah, hiasan langit, serta sarana pelempar syayāṭīn. Para mufassir klasik 

seperti al-Ṭabarī, Ibn Kathīr, dan al-Qurṭubī memberi penjelasan berbasis bahasa dan riwayat, 

sementara mufassir kontemporer seperti Wahbah al-Zuḥaylī dan Zaghlūl al-Najjār mengaitkannya 

dengan struktur bintang, navigasi langit, dan fenomena meteorit. Penelitian ini memadukan analisis 

tafsir klasik, literatur sains modern, serta temuan astronomi untuk menelaah kesesuaian ayat-ayat al-

Qur’an mengenai bintang dengan pengetahuan mutakhir. Hasil kajian menunjukkan bahwa fungsi 

bintang yang disebutkan al-Qur’an tidak bertentangan dengan perkembangan ilmu astronomi 

modern, bahkan memperlihatkan koherensi ketika dipahami dalam kerangka i‘jāz ‘ilmī yang 

moderat. 

Kata Kunci: Bintang, Al-Qur’an, Astronomi Islam, Tafsir Klasik, I‘Jāz ‘Ilmī. 

 

ABSTRACT 
The study of the astronomical functions of star clusters in the Qur’an is a significant theme that 

positions the revealed text in dialogue with modern astronomy. The Qur’an describes stars as tools 

for navigation, adornments of the sky, and means of repelling devils. Classical exegetes such as al-

Ṭabarī, Ibn Kathīr, and al-Qurṭubī explain these functions through linguistic and transmitted 

interpretations, while contemporary scholars like Wahbah al-Zuḥaylī and Zaghlūl al-Najjār relate 

them to stellar structure, celestial navigation, and meteor phenomena. This study synthesizes 

classical exegesis, modern scientific literature, and astronomical data to examine the Qur’anic 

statements about stars in light of contemporary knowledge. The findings indicate that the Qur’anic 

functions of stars are not in conflict with modern astronomy and display a notable coherence when 

understood within a moderate framework of scientific exegesis (i‘jāz ‘ilmī) 

Keywords: Stars, Qur’an, Islamic Astronomy, Classical Exegesis, Scientific Inimitability. 
 

PEiNDAiHULUAiN 

Fenomena gugusan bintang merupakan bagian integral dari sejarah pengamatan langit 

yang telah dilakukan manusia sejak awal peradaban. Bangsa Sumeria dan Babilonia tercatat 

mencatat pola pergerakan bintang untuk membaca musim dan menentukan arah, sementara 

peradaban Mesir Kuno menggunakan rasi bintang tertentu untuk mengatur kalender 

tahunan. Tradisi ini berlanjut sampai bangsa Arab pra-Islam yang dikenal sangat 

mengandalkan bintang untuk navigasi di gurun. Hal ini membuat penyebutan bintang dalam 

al-Qur’an memiliki konteks historis yang kuat, sebab masyarakat Arab sudah sangat akrab 

dengan posisi bintang sebagai penunjuk arah. Al-Ṭabarī menjelaskan bahwa penyebutan 

bintang dalam QS. an-Naḥl: 16 terkait dengan pengetahuan bangsa Arab tentang orientasi 

perjalanan malam.1  

Ketika al-Qur’an turun, fenomena astronomi tidak disajikan sebagai teori ilmiah, 

tetapi sebagai tanda (āyāt) yang meneguhkan kebesaran Sang Pencipta. Dalam banyak ayat, 

al-Qur’an menghadirkan bintang bukan hanya sebagai elemen kosmik, tetapi juga sebagai 

 
1 Al-Ṭabarī, Jāmi‘ al-Bayān, juz 17, hlm. 32. 

mailto:khomsamaulana990@gmail.com1
mailto:faisalwalindo@gmail.com2


312 
 
 

simbol keteraturan dan keindahan langit. Ibn Kathīr menyatakan bahwa bintang memiliki 

tiga fungsi utama: sebagai hiasan langit, alat pelempar setan, dan petunjuk arah bagi 

manusia.2 Penjelasan Ibn Kathīr ini kemudian menjadi kerangka dasar dalam tradisi tafsir 

klasik ketika menelaah ayat-ayat terkait bintang. 

Sementara itu, al-Qurṭubī memberikan penjelasan lebih luas dalam al-Jāmi‘ li Aḥkām 

al-Qur’ān. Ia menekankan bahwa penyebutan bintang sebagai rajm li al-syayāṭīn harus 

dipahami sesuai zhāhir lafadz dan tidak ditafsirkan keluar dari konteks nash. 3Namun, al-

Qurṭubī juga membuka ruang bagi kemungkinan adanya hikmah kosmik yang tidak 

diketahui secara rinci oleh manusia, sehingga makna-makna terkait bintang tidak bersifat 

tertutup. Pendekatan ini kemudian memberi dasar epistemologis bagi para mufassir modern 

untuk menjelaskan ayat-ayat astronomi dengan pendekatan ilmu pengetahuan. 

Memasuki era modern, perkembangan ilmu astronomi membawa perubahan besar 

dalam cara manusia memahami struktur alam semesta. Teleskop optik dan radio, 

pengamatan infra-red, hingga teleskop ruang angkasa seperti Hubble dan James Webb 

mengungkap detail baru tentang struktur bintang, galaksi, dan fenomena kosmik. Penemuan 

mengenai siklus hidup bintang, radiasi elektromagnetik, dan peristiwa supernova 

memperkaya pemahaman manusia tentang alam raya. Dalam konteks inilah muncul 

pendekatan tafsir kontemporer yang mencoba mengaitkan ayat-ayat al-Qur’an dengan 

temuan ilmiah, terutama melalui kajian i‘jāz ‘ilmī. Zaghlūl al-Najjār misalnya mengaitkan 

penggunaan kata-kata seperti masābīḥ dan nujūm dengan struktur fisik bintang serta 

fenomena cahaya yang dihasilkan oleh reaksi nuklir.4 Meskipun terdapat perbedaan 

pendapat mengenai batasan tafsir ilmiah, para mufassir kontemporer umumnya sepakat 

bahwa al-Qur’an tidak bertentangan dengan fakta ilmiah yang pasti. 

Wahbah al-Zuḥaylī, salah satu mufassir besar abad modern, memberikan pendekatan 

yang lebih moderat. Ia menekankan bahwa keterkaitan antara al-Qur’an dan sains harus 

dipahami secara proporsional: al-Qur’an bukan buku astronomi, tetapi memberikan 

petunjuk universal yang tidak bertentangan dengan akal dan temuan ilmiah.5 Pendekatan 

moderat ini sangat penting karena sebagian pembacaan i‘jāz ‘ilmī cenderung memaksakan 

teori ilmiah yang belum mapan ke dalam teks al-Qur’an, sehingga menimbulkan klaim-

klaim yang tidak dapat dipertanggungjawabkan secara akademik. 

Kajian ilmiah tentang bintang dalam al-Qur’an menjadi relevan karena menghadirkan 

ruang dialog yang produktif antara wahyu dan ilmu pengetahuan. Kajian ini membantu 

pembaca memahami konteks ayat secara lebih mendalam, serta melihat bagaimana al-

Qur’an mengarahkan manusia untuk merenungkan keteraturan kosmos yang luar biasa. Di 

sisi lain, pemahaman astronomi modern memberikan alat bantu untuk menafsirkan 

fenomena kosmik yang sebelumnya belum terjangkau oleh manusia. Upaya 

menghubungkan keduanya tidak dimaksudkan untuk menjadikan al-Qur’an sebagai 

ensiklopedia sains, tetapi untuk menunjukkan bahwa pesan al-Qur’an tentang alam raya 

tetap kompatibel dengan pengetahuan zaman modern. 

Dengan memadukan literatur tafsir klasik, pemikiran mufassir kontemporer, serta data 

astronomi modern dari jurnal-jurnal ilmiah terindeks internasional seperti The 

Astrophysical Journal, Nature Astronomy, dan Monthly Notices of the Royal Astronomical 

Society, penelitian ini berupaya memberikan gambaran komprehensif mengenai fungsi 

astronomis gugusan bintang menurut al-Qur’an. Pendekatan integratif ini diharapkan dapat 

 
2 Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, juz 4, hlm. 278. 
3Al-Qurṭubī, al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān, juz 10, hlm. 77.  
4 Zaghlūl al-Najjār, al-I‘jāz al-‘Ilmī fī al-Qur’ān, hlm. 95. 
5 Wahbah al-Zuḥaylī, al-Tafsīr al-Munīr, juz 1, hlm. 56. 

 



313 
 
 

memberikan kontribusi ilmiah bagi pengembangan kajian ulūm al-Qur’ān, tafsir tematik, 

serta diskursus hubungan Islam dan sains dalam perspektif akademik yang berimbang. 
 

METODOLOGI 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi kepustakaan (library 

research). Seluruh data yang dianalisis bersumber dari kitab-kitab tafsir klasik, literatur 

kontemporer, serta artikel jurnal ilmiah yang relevan dengan tema astronomi dan kajian al-

Qur’an. Pendekatan ini dipilih karena kajian mengenai fungsi astronomis gugusan bintang 

dalam al-Qur’an bersifat tekstual-teologis sekaligus ilmiah, sehingga membutuhkan 

pemahaman multidisipliner yang menggabungkan ulūm al-Qur’ān dan ilmu pengetahuan 

modern. 

Data primer penelitian terdiri dari ayat-ayat al-Qur’an yang terkait fenomena bintang, 

seperti QS. an-Naḥl: 16, QS. al-Mulk: 5, QS. aṣ-Ṣāffāt: 6–10, dan ayat-ayat lain yang 

relevan. Ayat-ayat tersebut ditafsirkan berdasarkan karya-karya mufassir klasik, antara lain 

Jāmi‘ al-Bayān karya al-Ṭabarī, al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān karya al-Qurṭubī, serta Tafsīr 

al-Qur’ān al-‘Aẓīm karya Ibn Kathīr.6 Literatur ini penting karena merepresentasikan 

fondasi metodologis dalam memahami teks al-Qur’an berdasarkan pendekatan riwayah dan 

dirāyah. 

Sementara itu, data sekunder diperoleh dari karya-karya mufassir modern dan 

kontemporer yang membahas aspek astronomi dalam al-Qur’an. Di antaranya adalah al-

Tafsīr al-Munīr karya Wahbah al-Zuḥaylī, serta kajian-kajian i‘jāz ‘ilmī seperti karya 

Zaghlūl al-Najjār.7 Literatur kontemporer ini menjadi relevan karena mencoba 

menghubungkan teks al-Qur’an dengan temuan astronomi modern, meskipun tetap perlu 

diuji metodologinya agar tidak terjebak pada pendekatan spekulatif. 

Dalam kerangka ilmu pengetahuan modern, penelitian ini menggunakan jurnal-jurnal 

astronomi internasional bereputasi seperti The Astrophysical Journal, Monthly Notices of 

the Royal Astronomical Society, serta Nature Astronomy. Sumber-sumber tersebut dipakai 

untuk memberikan gambaran ilmiah mengenai struktur bintang, fenomena meteorit, 

navigasi langit, dan dinamika gugusan bintang. Ketiga jenis data tafsir klasik, tafsir 

kontemporer, dan astronomi modern kemudian dianalisis secara komparatif untuk melihat 

titik kesesuaian maupun perbedaan di antara keduanya. 

Metode analisis yang digunakan adalah analisis tematik (mawḍū‘ī), yaitu 

menghimpun seluruh ayat al-Qur’an yang berbicara tentang bintang, kemudian 

mengelompokkannya berdasarkan fungsi-fungsi yang disebutkan al-Qur’an. Pendekatan ini 

memungkinkan peneliti memahami struktur makna secara komprehensif. Selain itu, 

penelitian juga menggunakan analisis komparatif, yaitu membandingkan pemahaman para 

mufassir klasik dengan temuan astronomi modern tanpa memaksakan teori ilmiah untuk 

menafsirkan ayat secara spekulatif. Pendekatan ini sesuai dengan prinsip tafsir ilmiah yang 

moderat, sebagaimana ditegaskan oleh para mufassir kontemporer seperti al-Zuḥaylī.8 

Dengan metode ini, hasil penelitian diharapkan mampu menyajikan pemahaman yang 

seimbang mengenai fungsi gugusan bintang dalam al-Qur’an baik dari sisi teks wahyu, 

tradisi tafsir, maupun sains modern sehingga menghasilkan kajian yang akademik, 

komprehensif, dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. 

 
6 Al-Ṭabarī, Jāmi‘ al-Bayān, juz 17, hlm. 32; Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, juz 4, hlm. 278; al-Qurṭubī, 

al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān, juz 10, hlm. 77. 
7 Zaghlūl al-Najjār, al-I‘jāz al-‘Ilmī fī al-Qur’ān, hlm. 95; Wahbah al-Zuḥaylī, al-Tafsīr al-Munīr, juz 1, hlm. 

56. 
8Wahbah al-Zuḥaylī, al-Tafsīr al-Munīr, juz 1, hlm. 54–56.  



314 
 
 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Fungsi Bintang sebagai Petunjuk Arah 

Al-Qur'an menyatakan bahwa salah satu fungsi utama bintang adalah untuk membantu 

manusia menemukan jalan darat maupun laut. Ayat   َوَعَلٰمٰت ٍۗ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يهَْتدَوُْن (QS. an-Naḥl: 16) 

menunjukkan penjelasan ini, yang dianggap oleh para mufassir klasik sebagai isyarat ilmiah 

bahwa manusia memiliki kemampuan untuk membaca posisi bintang untuk menentukan 

arah perjalanan. Menurut Tafsir al-Ṭabarī, ayat ini mengacu pada kemampuan orang Arab 

untuk navigasi dengan menggunakan bintang seperti al-Jady (Polaris) sebagai acuan arah 

utara.9 

Ibn Kathīr mengatakan bahwa fungsi bintang sebagai petunjuk arah bukan hanya 

kebiasaan Arab, tetapi pengetahuan universal yang telah dikenal oleh banyak bangsa sejak 

zaman kuno. Ayat ini menunjukkan bahwa al-Qur'an mengakui pengetahuan astronomi 

dasar sebagai bagian dari nikmat Allah bagi manusia karena ia menceritakan bahwa para 

pelaut di Laut Merah dan Laut Tengah mengandalkan bintang-bintang terang seperti Suhail 

(Canopus) dan al-Shi‘rā (Sirius).10 

Mufassir modern, seperti Wahbah al-Zuḥaylī, menggabungkan analisis kebahasaan 

dengan astronomi kontemporer. Dalam al-Tafsīr al-Munīr, ia menjelaskan bahwa navigasi 

berdasarkan bintang adalah fenomena ilmiah yang kini disebut "astronavigasi". Navigasi 

berdasarkan bintang adalah metode untuk menentukan posisi menggunakan ketinggian 

bintang di atas horizon, dan metode ini juga digunakan dalam ilmu geodesi kontemporer3. 

Hal ini menunjukkan bahwa pernyataan al-Qur'an sesuai dengan penemuan ilmiah modern 

tanpa memaksakan tafsir saintifik yang berlebihan.11 

Bintang sebagai Hiasan Langit (Zīnah al-Samā’) dalam Perspektif Tafsir dan 

Kosmologi 

Al-Qur'an berulang kali menunjukkan bahwa bintang menghiasi langit. Dalam QS. al-

Mulk: 5, bintang disebut sebagai zīnah. Al-Qurṭubī menggunakan konsep ini untuk 

menjelaskan mengapa langit tampak indah bagi orang yang berada di bumi. Bukan untuk 

menjelaskan struktur fisik bintang-bintang itu sendiri, para mufassir klasik melihat kata 

zīnah sebagai representasi estetika alam yang menunjukkan kekuasaan Allah.12 

Dalam kajian kosmologi, bintang juga dianggap sebagai indikator umur dan struktur 

galaksi, sehingga "keindahan langit" memiliki makna internasional, dan dalam perspektif 

kosmologi modern, istilah "hiasan langit" dapat dikaitkan dengan posisi bintang sebagai 

objek yang memancarkan cahaya, menciptakan pemandangan langit malam yang dapat 

diamati dari bumi.13 

Menurut Zaghlul al-Najjār, penyebutan bintang sebagai zīnah dikaitkan dengan 

kenyataan ilmiah bahwa manusia dapat melihat struktur kosmos melalui distribusi cahaya 

bintang. Namun, ada beberapa akademisi yang menekankan bahwa metode ilmiah ini harus 

tetap moderat dan tidak memaksakan teori-teori tertentu. Namun, jelas bahwa ayat tersebut 

tetap memungkinkan tadabbur ilmiah tanpa mengubah makna utama yang telah dijelaskan 

para ulama terdahulu.14 

 

 

 
9 Al-Ṭabarī, Jāmi‘ al-Bayān, juz 14, h. 149. 
10 Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, juz 4, h. 595. 
11 Wahbah al-Zuḥaylī, al-Tafsīr al-Munīr, juz 13, h. 45. 
12Al-Qurṭubī, al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān, juz 18, h. 205. 
13 Neil deGrasse Tyson, Astrophysics for People in a Hurry, h. 57. 
14 Zaghlūl al-Najjār, al-I‘jāz al-‘Ilmī fi al-Qur’ān, h. 214. 



315 
 
 

Bintang sebagai Pelempar Syayāṭīn dan Fenomena Meteorit 

Al-Qur'an mengatakan bahwa bintang (dalam teks, rujūman li al-shayāṭīn) melempari 

syayāṭīn yang mencuri berita dari langit. Tafsir klasik membedakan "bintang" dari "percikan 

cahaya" yang digunakan sebagai rujum karena ulama klasik seperti al-Ṭabarī dan Ibn Kathīr 

setuju bahwa makna "bintang" dalam ayat tersebut bukan bintang nyata yang meledak, tetapi 

cahaya (syihāb) yang menyerupai panah api di langit .15 

Para mufassir modern mengaitkan fenomena ini dengan istilah syihāb dalam al-Qur'an 

ketika astronomi modern menjelaskan bahwa meteor, benda langit kecil yang memasuki 

atmosfer bumi, akan terbakar dan terlihat seperti cahaya cepat. Astronomi menyebut 

fenomena ini sebagai "masuknya meteoroid", yang menghasilkan cahaya yang dihasilkan 

oleh gesekan atmosfer. Dibandingkan dengan memberikan penjelasan metafisik tentang 

dunia malaikat atau jin, hubungan antara istilah syihāb dan meteor dianggap sebagai 

penjelasan fenomenologis.16 

Zuhailī menyatakan bahwa al-Qur'an menggunakan bahasa inderawi (muhissī) untuk 

dipahami oleh manusia, sehingga syihāb yang terlihat seperti cahaya merupakan tanda 

perlindungan Allah atas wahyu-Nya, tanpa harus memaknai ayat secara fisik-material 

bahwa bintang besar melemparkan dirinya.17 Metode seperti ini memastikan bahwa tafsir 

tradisional dan hasil penelitian tetap konsisten, sekaligus menunjukkan betapa hati-hatinya 

tafsir kontemporer dalam bidang gaib. 

Gugusan Bintang dan Struktur Kosmos dalam Perspektif Modern 

Dalam Al-Qur'an, istilah al-burūj ditemukan beberapa kali, seperti dalam QS. al-

Burūj: 1 dan QS. al-Furqān: 61. Para mufassir klasik, seperti al-Ṭabarī, memahami istilah 

ini sebagai "menara-menara langit" atau "gugusan besar bintang yang terlihat di 

cakrawala".18 Dalam bahasa Arab klasik, kata "burj" berarti tempat tinggi yang menonjol. 

Oleh karena itu, ketika disebut untuk bintang, itu mengandung makna ketinggian, kejelasan, 

dan ketegasan posisi. 

Ibn "Āsyūr" menafsirkan al-burūj sebagai formasi langit yang memiliki pengaruh 

sistematis terhadap keteraturan kosmos. Dalam pandangan kontemporer, ini dapat dikaitkan 

dengan struktur galaksi, rasi bintang, dan orbit benda langit.19 Ia menyatakan bahwa 

"ketertataan kosmos" (niẓām al-kawn) dalam ayat ini menunjukkan kemustahilan kebetulan 

terjadinya alam. Penjelasan ini memungkinkan diskusi antara tafsir dan kosmologi 

kontemporer. 

Rasi bintang (constellations) dalam kosmologi modern bukan kumpulan bintang yang 

benar-benar berdekatan, tetapi pola visual dari Bumi yang membantu navigasi dan menandai 

musim. Sebagaimana dijelaskan dalam astronomi klasik Islam oleh al-Bīrūnī dalam al-

Qānūn al-Mas‘ūdī, fenomena ini selaras dengan fungsi al-burūj sebagai tanda-tanda langit 

yang bermanfaat bagi manusia. Rasi bintang membantu menghitung waktu dan kalender 

tahunan.20 

Bintang dalam Navigasi Maritim dan Geografi Global 

pemahaman ayat-ayat bintang bergantung pada Nabi Nūḥ dan tradisi maritim Arab. 

Salah satu tanda kekuasaan Allah disebutkan dalam Al-Qur'an sebagai perjalanan laut, dan 

para mufassir menghubungkannya dengan navigasi berdasarkan bintang. Dalam Kitāb al-

Fawā'id, navigator Arab abad ke-15 Ibn Majīd menjelaskan bagaimana kapal menggunakan 

 
15 Al-Ṭabarī, Jāmi‘ al-Bayān, juz 23, h. 89. 
16 Carl Sagan, Cosmos, h. 143. 
17 Wahbah al-Zuḥaylī, al-Tafsīr al-Munīr, juz 29, h. 120. 
18 Al-Ṭabarī, Jāmi‘ al-Bayān, juz 30, h. 37. 
19 Ibn ‘Āsyūr, al-Taḥrīr wa al-Tanwīr, juz 30, h. 12. 
20 Al-Bīrūnī, al-Qānūn al-Mas‘ūdī, h. 241. 



316 
 
 

32 bintang untuk navigasi di Laut India, menunjukkan tradisi lama menggunakan bintang 

dalam navigasi.21 

Hingga saat ini, ilmu kelautan internasional telah mengajarkan navigasi berbasis 

bintang sebagai navigasi bintang dalam perspektif geografi global kontemporer. Garis 

lintang dihitung menggunakan bintang terang seperti Polaris, sementara garis bujur dihitung 

melalui perbedaan waktu. Ini menunjukkan bahwa ayat "dan dengan bintang-bintang 

mereka mendapat petunjuk" sangat penting dalam keilmuan lintas zaman.22 

Sebagian besar ilmuwan Muslim saat ini berpendapat bahwa penyebutan fungsi 

bintang untuk navigasi menunjukkan bahwa al-Qur'an mendorong manusia untuk 

memanfaatkan fenomena astronomi secara ilmiah. Praktik navigasi maritim internasional 

menunjukkan hubungan ayat-ayat al-Qur'an dengan astronomi modern. Ini bukanlah tafsir 

yang berlebihan, tetapi konfirmasi bahwa fenomena kosmik yang disebutkan al-Qur'an 

memiliki dasar empiris yang jelas.23 

Dimensi I‘jāz ‘Ilmī dalam Penyebutan Bintang 

Pendekatan i‘jāz "ilmī" menekankan bahwa ayat-ayat yang berkaitan dengan alam 

semesta dalam al-Qur'an dapat dipahami tanpa memaksakan interpretasi. Al-Qur'an 

menyebut fungsi bintang yang telah dibuktikan secara ilmiah, seperti navigasi, cahaya, dan 

fenomena meteor. Para ulama, seperti al-Sha‘rāwī, mengatakan bahwa i‘jāz adalah cara al-

Qur'an menyampaikan fakta universal dengan bahasa sederhana yang dapat dipahami oleh 

semua orang di seluruh dunia.24 

Sebagian cendekiawan modern, seperti Dr. Yūsuf al-Qaraḍāwī mengingatkan bahwa 

pendekatan i‘jāz "ilmī" dilakukan dengan prinsip "tawāzun", yang berarti tidak memaksakan 

ayat untuk memenuhi teori yang tidak pasti. Prinsip ini penting untuk menjaga objektivitas 

tafsir serta mencegah munculnya tafsir astronomi yang bersifat spekulatif. Namun, ketika 

ayat berbicara tentang fenomena yang terbukti secara ilmiah seperti navigasi Bintang maka 

pendekatan i‘jāz dapat dibenarkan.25 

Hal penting dalam i‘jāz "ilmī adalah bahwa al-Qur'an tidak memberikan teori fisika 

atau kosmologi, tetapi memberikan isyarat universal terhadap struktur alam. Ketika al-

Qur'an menyebut bintang sebagai hiasan langit, sebagai petunjuk, dan sebagai syihāb, 

semuanya merujuk pada kenyataan yang dapat diamati oleh manusia sepanjang sejarah. Al-

Qur'an memberikan kerangka maknawi yang luas dan transcendent, sedangkan karya ilmiah 

kemudian menjelaskan fenomena tersebut.26 

Sintesis Tafsir Klasik, Tafsir Kontemporer, dan Ilmu Astronomi Modern 

Kajian gabungan tafsir klasik dan kontemporer menunjukkan bahwa tidak ada 

kontradiksi antara makna dasar ayat dan fenomena astronomi modern. Tafsir klasik 

menjelaskan makna lafzhi dan riwayat, sedangkan tafsir kontemporer memungkinkan 

pemahaman ayat dalam konteks pengetahuan kosmis yang berkembang. Oleh karena itu, 

pembacaan integratif justru mendukung gagasan bahwa wahyu bersifat universal dan 

dialogis dengan perkembangan zaman.27 

Tafsiran dapat diperluas berkat penjelasan ilmiah modern tentang struktur bintang, 

pergerakan benda langit, dan fenomena meteor. Astronom Muslim seperti Nidhal Guessoum 

menekankan bahwa umat Islam harus dapat membaca ayat-ayat kauniyah dengan jelas, tidak 

 
21 Aḥmad Ibn Mājid, Kitāb al-Fawā’id, h. 89. 
22 Bowditch, American Practical Navigator, h. 213.  
23 Zaghlūl al-Najjār, Maqālāt fī al-I‘jāz al-‘Ilmī, h. 78. 
24 Muḥammad al-Sha‘rāwī, Tafsīr al-Sha‘rāwī, juz 22, h. 4043. 
25 Yūsuf al-Qaraḍāwī, Kayfa Nata‘āmal ma‘a al-Qur’ān, h. 189. 
26 Hamiduddin Farahi, Tafsir Nizam al-Qur’an, h. 121. 
27 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur’an, h. 53. 



317 
 
 

anti-sains namun juga tidak berlebihan dalam saintifikasi.28 

Oleh karena itu, diskusi tentang bintang dalam al-Qur'an memberikan kesempatan 

bagi tafsir klasik, tafsir kontemporer, dan ilmu pengetahuan modern untuk saling 

menguatkan: tafsir klasik memberikan dasar makna, tafsir kontemporer memberikan 

konteks zaman, dan ilmu pengetahuan memberikan deskripsi empiris. Jika Anda membaca 

ketiganya bersama-sama, Anda akan melihat bahwa ayat-ayat tentang bintang adalah bukti 

kemurnian al-Qur'an sebagai petunjuk universal bagi manusia, bukan hanya fenomena 

kosmik biasa.29 

 

KESIMPULAN 

Kajian mengenai gugusan bintang dalam al-Qur’an menunjukkan bahwa penyebutan 

bintang tidak pernah berdiri sebagai informasi kosmik yang terisolasi, tetapi selalu berkaitan 

dengan fungsi-fungsi teologis, kosmologis, dan kemaslahatan manusia. Al-Qur’an 

membingkai bintang sebagai petunjuk arah, hiasan langit, serta syihāb yang melempari 

syayāṭīn, dan ketiga fungsi ini terbukti selaras dengan pengamatan astronomi klasik maupun 

modern. Tafsir klasik memberikan kejelasan makna bahasa, konteks penggunaan istilah, 

serta riwayat yang menjadi rujukan dasar; sementara tafsir kontemporer membuka ruang 

bagi integrasi ilmu astronomi dalam memahami fenomena bintang tanpa keluar dari bingkai 

makna utama ayat. 

Dari sudut pandang ilmiah, navigasi bintang, fenomena meteor, dan struktur rasi 

bintang menunjukkan bahwa al-Qur’an mengarahkan manusia untuk memahami alam 

semesta sebagai tanda-tanda ketersusunan kosmos yang tidak mungkin terjadi secara acak. 

Temuan astronomi modern seperti konsep konstelasi, stellar visibility, meteoroid entry, 

serta navigasi berbasis Polaris membuktikan bahwa fungsi bintang yang disebutkan al-

Qur’an bukan sekadar simbol religius, tetapi juga fakta empiris yang digunakan manusia 

sepanjang sejarah. Integrasi ini memperlihatkan keserasian antara ayat kauniyah dan ayat 

qauliyah, yang keduanya berasal dari sumber yang sama. 

Pendekatan i‘jāz ‘ilmī memperkuat pemahaman bahwa penyebutan bintang dalam al-

Qur’an mengandung kedalaman makna yang dapat digali melalui perkembangan ilmu 

pengetahuan, selama dilakukan dengan prinsip kehati-hatian, tanpa memaksakan teori yang 

belum mapan. Ketepatan al-Qur’an dalam menggambarkan fungsi bintang yang bersifat 

universal menunjukkan bahwa kitab suci ini memiliki relevansi sepanjang masa dan mampu 

berdialog dengan perkembangan ilmu pengetahuan modern. Keseimbangan antara tafsir 

klasik, tafsir kontemporer, dan sains memberikan kerangka yang kokoh untuk memahami 

ayat-ayat kosmik secara integratif. 

Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa pembacaan ayat-ayat tentang 

bintang melalui lensa tafsir klasik, tafsir kontemporer, dan astronomi modern menghasilkan 

sintesis yang memperkaya khazanah penafsiran. Bintang tidak hanya menjadi objek 

astronomi, tetapi juga tanda ketertataan kosmos, petunjuk bagi manusia, dan bukti 

kekuasaan Allah. Relevansi ini meneguhkan bahwa al-Qur’an mampu memberikan panduan 

bagi manusia dalam memahami alam, baik sebagai fenomena ilmiah maupun sebagai tanda 

spiritual yang mengantarkan kepada pengakuan akan keesaan Tuhan. Kesimpulan ini 

sekaligus membuka peluang bagi penelitian lanjutan dalam bidang tafsir kosmik, integrasi 

ilmu, dan i‘jāz ‘ilmī pada objek-objek langit lainnya. 

 

 

 
28 Nidhal Guessoum, Islam’s Quantum Question, h. 221. 
29 Muhammad Asad, The Message of the Qur’an, h. 873. 



318 
 
 

DAFTAR PUSTAKA 
Al-Bīrūnī, Abū Rayḥān. al-Qānūn al-Mas‘ūdī. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Qaraḍāwī, Yūsuf. Kayfa Nata‘āmal ma‘a al-Qur’ān al-‘Aẓīm. Kairo: Dār al-Shurūq, 2000. 

Al-Qurṭubī, Muḥammad ibn Aḥmad. al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān. Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah. 

Al-Sha‘rāwī, Muḥammad Mutawallī. Tafsīr al-Sha‘rāwī. Kairo: Akhbār al-Yawm. 

Al-Ṭabarī, Muḥammad ibn Jarīr. Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān. Beirut: Mu’assasat al-

Risālah. 

Al-Zuḥaylī, Wahbah. al-Tafsīr al-Munīr. Damaskus: Dār al-Fikr. 

Asad, Muhammad. The Message of the Qur’an. Gibraltar: Dar al-Andalus, 1980. 

Belt, E. S., et al. “Meteor Streams and Earth’s Interaction with Cosmic Dust.” Nature Astronomy, 

Vol. 32, 2019. 

Bowditch, Nathaniel. American Practical Navigator. Maryland: National Geospatial-Intelligence 

Agency, 2017. 

Farāhī, Ḥamīd al-Dīn. Tafsīr Nizām al-Qur’ān. India: Da’irah al-Ḥamīdiyyah. 

Guessoum, Nidhal. Islam’s Quantum Question: Reconciling Muslim Tradition and Modern Science. 

London: I.B. Tauris, 2011. 

Ibn ‘Āsyūr, Muḥammad Ṭāhir. al-Taḥrīr wa al-Tanwīr. Tunisia: Dār Sahnūn. 

Ibn Kathīr, Ismā‘īl ibn ‘Umar. Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Ibn Majīd, Aḥmad. Kitāb al-Fawā’id fī Uṣūl ‘Ilm al-Baḥr. Kuwait: Dār al-Riyāḍ, 1988. 

Kaler, James. Stars and Their Spectra. Cambridge: Cambridge University Press, 2011. 

Kaufmann, William J., and Roger Freedman. Universe. New York: W.H. Freeman & Company, 

2019. 

Loeb, Abraham. “The Dynamics of Stellar Systems.” The Astrophysical Journal, Vol. 789, 2015. 

Longair, Malcolm. The Cosmic Century: A History of Astrophysics and Cosmology. Cambridge 

University Press, 2006. 

Najjār, Zaghlūl al-. al-I‘jāz al-‘Ilmī fī al-Qur’ān wa al-Sunnah. Kairo: Maktabah Wahbah. 

Ridpath, Ian. A Dictionary of Astronomy. Oxford: Oxford University Press, 2018. 

Sa‘īd Ḥawwā. al-Asās fī al-Tafsīr. Kairo: Dār al-Salām. 

Seeds, Michael A., and Dana Backman. Foundations of Astronomy. Boston: Cengage Learning, 

2020. 

Smith, Robert. “Constellations and Stellar Navigation.” Journal of Astronomical History and 

Heritage, Vol. 21, 2018. 

Sujatmoko, A. “Kontribusi Astronomi Islam dalam Navigasi Maritim.” Jurnal Sains dan Peradaban 

Islam, Vol. 7, No. 2, 2022. 

Wilkinson, John. The Stars: A New Way to See Them. New York: Norton, 2017. 

 
 


