Vol 9 No. 12 Desember 2025
Jurnal Multidisiplin Inovatif eISSN: 2246-6110

ULAMA-ULAMA PENYEBAR AGAMA ISLAM DI KAWASAN
MELAYU DAN KARYANYA

Anggita Putrit, Aliya Wandari2, Munir Munir?
anggitaputri 23041090048 @radenfatah.ac.id?,
aLIYAWANDARI 23041090070@radenfatah.ac.id?, munir uin@radenfatah.ac.id®
UIN Raden Fatah Palembang

ABSTRAK

Artikel ini mengkaji peran strategis para ulama dalam penyebaran Islam di kawasan Melayu sejak
abad ke-13 hingga abad ke-20. Para ulama tidak hanya berfungsi sebagai pengajar agama, tetapi
juga sebagai agen perubahan sosial, politik, ekonomi, dan budaya yang membentuk identitas Islam
Nusantara. Penelitian ini mengidentifikasi sepuluh tokoh ulama kunci dari berbagai wilayah meliputi
Aceh (Hamzah Fansuri dan Syekh Bakri Syatha), Jambi (Syekh Burhanuddin), Sumatera Selatan
(Syaikh Abdus Shamad al-Palimbani), Kepulauan Riau (Raja Ali Haji), Bangka Belitung (Syaikh
Abdurrahman Siddik), Lampung (Ahmad Hanafiah), Sumatera Barat (Ahmad Khatib al-
Minangkabawi), dan Sumatera Utara (Tuan Guru Syeikh Abdul Wahab Besilam). Metode dakwah
yang digunakan para ulama sangat beragam dan kontekstual, mulai dari penulisan karya ilmiah
berbahasa Arab dan Melayu, pengajaran lisan untuk masyarakat buta huruf, pembakuan bahasa
Melayu, hingga pengembangan ekonomi umat melalui usaha berbasis syariah. Karya-karya
monumental seperti Gurindam Dua Belas, Hidayatus Salikin, Sairus Salikin, dan Kitab Pengetahuan
Bahasa menjadi warisan intelektual yang masih dipelajari hingga kini. Karakteristik utama ulama
Melayu meliputi penguasaan ilmu agama yang mendalam, produktivitas dalam menulis,
kemampuan memadukan teori dan praktik, serta kepedulian terhadap pembangunan masyarakat
secara holistik. Mereka berperan sebagai waratsah al-anbiya' (pewaris para Nabi) yang menjadi elit
keagamaan dengan otoritas tinggi di tengah masyarakat. Kontribusi mereka mencakup pembentukan
identitas Islam Melayu Nusantara, pengembangan sistem pendidikan Islam, pembakuan bahasa
Melayu sebagai bahasa ilmu pengetahuan, serta fondasi kehidupan sosial-ekonomi berbasis nilai-
nilai Islam. Penelitian ini menyimpulkan bahwa peran ulama Melayu melampaui fungsi keagamaan
semata, tetapi menjadi pilar utama dalam transformasi peradaban Nusantara yang berakar pada nilai-
nilai Islam.

Kata Kunci: Ulama Melayu, Penyebaran Islam, Nusantara, Tasawuf, Dakwah, Identitas
Keagamaan, Kesusastraan Melayu.

PENDAHULUAN

Islam sudah hadir di wilayah Nusantara sejak abad ke-13, dan penyebarannya tidak
terjadi begitu saja. Ada orang-orang yang berjasa besar dalam mengajarkan dan
menyebarkan Islam kepada masyarakat, mereka inilah yang kita kenal sebagai ulama.

Para ulama ini bukan sekadar guru ngaji biasa. Mereka adalah orang-orang yang
sangat dihormati karena ilmu agamanya yang luas dan dalam. Masyarakat menganggap
mereka sebagai pewaris ajaran para Nabi, makanya apa yang mereka ajarkan benar-benar
didengar dan diamalkan oleh masyarakat.

Yang menarik, peran ulama di masa lalu jauh lebih luas dari sekadar mengajar
mengaji. Mereka terlibat dalam hampir semua aspek kehidupan masyarakat. Mulai dari
urusan agama seperti memimpin shalat dan mengajar Al-Qur'an, sampai urusan adat istiadat,
pendidikan, bahkan ekonomi dan politik. Bisa dibilang, ulama adalah tokoh sentral yang
menjadi panutan dalam segala hal.

Di kawasan Melayu—yang meliputi wilayah Sumatera dan sekitarnya—ada banyak
ulama besar yang namanya perlu kita kenal. Mereka datang dari berbagai daerah: Aceh,
Palembang, Riau, Jambi, Lampung, Bengkulu, dan daerah lainnya. Masing-masing punya

315


mailto:%20anggitaputri_23041090048@radenfatah.ac.id1
mailto:%20aLIYAWANDARI_23041090070@radenfatah.ac.id2
mailto:%20aLIYAWANDARI_23041090070@radenfatah.ac.id2
mailto:%20munir_uin@radenfatah.ac.id3

cara sendiri dalam menyebarkan Islam sesuai kondisi masyarakat di tempat mereka.

Ada yang menyebarkan Islam lewat tulisan dan karya sastra, seperti Hamzah Fansuri
dengan syair-syairnya yang indah. Ada yang menulis puluhan kitab berbahasa Arab yang
dipelajari sampai ke Timur Tengah, seperti Syaikh Abdus Shamad al-Palimbani. Ada juga
yang fokus ke dakwah lisan karena masyarakatnya belum bisa baca tulis, seperti Syekh
Burhanuddin di Jambi. Bahkan ada ulama yang sambil mengajar agama juga
mengembangkan bisnis dan ekonomi umat, seperti Ahmad Hanafiah di Lampung.

Berkat kerja keras para ulama inilah, Islam tidak hanya menjadi agama yang dipeluk
masyarakat Melayu, tapi juga membentuk cara hidup, budaya, bahasa, dan identitas mereka.
Bahasa Melayu yang kita gunakan sekarang sebagai Bahasa Indonesia pun, salah satunya
berkat jasa Raja Ali Haji yang membakukan tata bahasanya.

Artikel ini akan membahas siapa saja ulama-ulama besar di kawasan Melayu, apa
kontribusi mereka, dan bagaimana cara mereka menyebarkan Islam sehingga bisa mengakar
kuat sampai sekarang. Dengan memahami sejarah mereka, kita bisa lebih menghargai
warisan Islam Nusantara yang kaya dan beragam ini.

METODOLOGI
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan historis-deskriptif.
Artinya, kami mengumpulkan data dari berbagai sumber sejarah untuk menggambarkan
peran dan kontribusi ulama di kawasan Melayu secara menyeluruh.
Data yang digunakan dalam penelitian ini adalah data sekunder, yaitu data yang sudah
ada dan dikumpulkan dari berbagai sumber seperti:
1. Buku-buku sejarah tentang penyebaran Islam di Nusantara
2. Biografi ulama yang ditulis oleh peneliti terdahulu
3. Artikel jurnal tentang tokoh-tokoh Islam Melayu
4. Karya-karya ulama seperti kitab, syair, dan manuskrip (bila tersedia).

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. ACEH - HAMZAH FANSURI

Hamzah Fansuri adalah ulama dan sufi besar pertama di Aceh yang hidup pada abad
ke-16 (Nirmala & Samad, Duski, 2023). Beliau dikenal sebagai salah satu tokoh pertama
yang menulis karya sastra berbahasa Melayu dengan tema tasawuf. la juga mengajarkan
ajaran wahdatul wujud (kesatuan hakikat) yang menekankan hubungan antara manusia dan
Tuhan. Beliau menguasai bahasa Arab, Parsi, dan Urdu, sehingga mampu mengakses
khazanah keilmuan Islam dari berbagai tradisi. Paham tasawuf yang dikembangkannya
adalah Wujudiyah (Wahdat al-Wujud), yang menekankan kesatuan wujud dengan Allah.

Pemikiran dan karya Hamzah Fansuri tidak dapat dilepaskan dari peran lebih luas
ulama-ulama Melayu dalam penyebaran Islam di Nusantara pada masa silam. Para ulama
tersebut berperan sebagai pendakwah, pendidik, sekaligus intelektual yang menyebarkan
ajaran Islam melalui pendekatan kultural, seperti sastra, pendidikan pesantren, dan jaringan
keilmuan antardaerah. Melalui karya tulis berbahasa Melayu, para ulama mampu
menjadikan Islam lebih mudah dipahami oleh masyarakat lokal, sehingga mempercepat
proses islamisasi tanpa menghilangkan identitas budaya setempat. Jaringan ulama Melayu
yang terhubung dengan pusat-pusat keilmuan Islam di Timur Tengah dan Asia Selatan juga
berkontribusi dalam mentransmisikan ajaran tasawuf, fikih, dan teologi secara
berkelanjutan. Dengan demikian, ulama seperti Hamzah Fansuri tidak hanya berperan
sebagai tokoh spiritual individual, tetapi juga sebagai bagian dari gerakan intelektual Islam
Melayu yang membentuk karakter keislaman masyarakat Nusantara.

316



Di bidang sastra, Hamzah Fansuri merevolusi tradisi Melayu dengan memperkenalkan
syair sufistik. Syair Perahu, misalnya, menggambarkan perjalanan spiritual manusia menuju
Allah melalui perumpamaan kapal yang berlayar di lautan. Simbolisme ini mencerminkan
kedalaman pemahaman spiritual sekaligus daya kreativitas yang luar biasa. Karya-karyanya
tidak hanya memperindah tradisi sastra Melayu, tetapi juga menciptakan model baru yang
mengintegrasikan dimensi estetika dengan pencerahan spiritual.(Harahap, F. A., Hadi, K.,
Adelia, N., Olivia, O., & Purba, 2024)

Karya Syairnya ialah Syair Burung Pingai, Syair Dagang, Syair Pungguk, Syair
Sidang Fagqir, Syair Ikan Tongkol, dan Syair Perahu. Syair-syairnya menggunakan metafora
untuk menggambarkan perjalanan spiritual menuju Allah.

Karya ilmiahnya antara lain, Asrar al-'Arifin (tentang suluk dan tauhid), Syarab al-
'‘Asyiqgin (tentang cinta spiritual), Al-Muntahi (risalah tasawuf), dan Ruba'i Hamzah al-
Fansuri (puisi empat baris). Karya-karyanya yang sarat ide mistis menjadikannya tokoh
penting dalam kesusastraan Melayu klasik.

2. ACEH - SYEKH BAKRI SYATHA

Sayyid Abu Bakar Al-Ma’ruf bi Al-Sayyid Bakri Al-Makki ibn Sayyid Muhammad
Syatha Ad-Dimyathi seorang tokoh ulama besar yang nama lengkapnya ialah Al-‘Allamah
Abu Bakar Utsman bin Muhammad Zainal Abidin Syatha Al-Dimyathi Al-Bakri(H. Fuad,
2023). Beliau lahir di Mekkah tahun 1266 H/1849 M. Nasab beliau sampai kepada
Rasulullah Saw secara lengkap terdapat didalam kitab Mukhtashar Nasyrun Nuwar Waz
Zuhar. Ayahnya, Sayyid Muhammad Zayn al-'Abidin, wafat tiga bulan setelah
kelahirannya. Beliau kemudian tumbuh menjadi ulama terkemuka yang aktif mengajar di
Masjidil Haram pada akhir abad ke-19. Posisinya sebagai pengajar di Masjidil Haram
menunjukkan kredibilitas ilmunya yang tinggi. Banyak santri dari Nusantara, khususnya
Aceh, yang belajar kepadanya dan kemudian menjadi penyebar Islam di tanah air. Beliau
adalah seorang ulama bermadzhab Syafi’i, mengajar di Masjidil Haram di Mekkah Al-
Mukarramah pada permulaan abad XIV/14 H. Beliau banyak berjasa memberi pelajaran
kepada santri-santri diantaranya dari negara Indonesia, sehingga pada permulaan pada abad
ke-14 banyak ulama yang merupakan santri beliau yang mengembangkan Mazhab Syafi’i
di Indonesia sehingga ajaran itu merata diseluruh kepulauan di Indonesia.

Sayyid Bakri Syatha Ad-Dimyathi meninggal dunia pada tanggal 13 Dzulhijjah 1310
H/1892 M, setelah menyelesaikan ibadah Haji. Usianya memang tidak panjang (44 tahun
H/43 M), tetapi penuh manfaat yang sangat dirasakan ummat. Jasanya begitu besar dan
peninggalannya, baik itu berupa karangan-karangan, murid-murid, maupun anak
keturunannya, menjadi saksi tak terbantahkan atas kebesarannya. Beliau meninggal pada
hari senin setelah shalat Zhuhur. Jenazah beliau kemudian dishalatkan setelah shalat ashar
di dekat ka’bah, lalu dimakamkan di pekuburan Ma’la. Tempat yang sama dimana KH
Maemun Zubair dimakamkan yaitu seorang ulama berasal dari Indonesia.

Beberapa karya-karya kitab7karangan beliau diantaranya:

1. Kitab Kifayat Al-Atgiya Wa Minhaj Al-Ashfiya. Kitab ini merupakan karya pertama
Sayyid Abu Bakar Bin Muhammad Syatha Ad-Damyathi.

2. I’anah ath-Thalibin ‘ala Halli Alfadz Fath al-Mu’in. yang selesai dikarang tahun 1300
H, kitab ini sangat populer dikalangan pondok pesantren di Indonesia, Malaysia,
Brunai, dan Fatani (Thailand).

3. Kitab Salalim Al-Fudhala. Kitab ini memuat berbagai informasi teoritis dan praktis
tentang tasawuf beserta penerapannya. Selain itu, juga dilengkapi dengan kutipan dari
Al-Qur’an, Hadist dan puisi serta pendapat para sufi.

4. Kitab Ad-Durarul Bahiyyah fi Ma Yalzimul Mukallaf Min Ulum AsySyari’ah. Kitab
ini berisi pokok-pokok Syariat dasar yang wajib diketahui oleh seorang mukallaf.

317



5. Hasyiyah Kitab Tuhfatul Muhtaj Imam Ibnu Hajar Al-Haitami (hanya sampai bab jual
beli dan belum diselesaikan)
3. JAMBI - SYEKH BURHANUDDIN

Syekh Burhanuddin adalah ulama penyebar Islam di Kuntu, Jambi. Syekh
Burhanuddin merupakan ulama besar Minangkabau abad ke-17 yang lahir sekitar tahun
1606 M dan wafat pada 1691 M di Ulakan, Padang Pariaman(Marjoni & Syahril, 2021). la
adalah murid utama Syekh Abdurrauf as-Singkili di Aceh dan menjadi tokoh penting dalam
pengembangan tarekat Syattariyah di kawasan Melayu. Setelah menyelesaikan pendidikan
keislamannya di Aceh, Syekh Burhanuddin kembali ke Minangkabau dan berperan sebagai
khalifah tarekat, sehingga memiliki legitimasi keilmuan dan spiritual dalam membina umat
Islam di wilayah pesisir dan pedalaman Sumatra Menghadapi masyarakat yang masih buta
huruf (Arab, Latin, maupun Arab-Melayu), beliau menggunakan metode dakwah lisan
melalui ceramah. Meski demikian, dakwahnya tetap berlandaskan Al-Qur'an dan Sunnah
secara ketat.

Dalam proses penyebaran Islam, Syekh Burhanuddin menerapkan pendekatan damai
dan kultural melalui pendirian surau sebagai pusat pendidikan, ibadah, dan pembinaan
masyarakat. Melalui jaringan murid dan khalifah tarekat Syattariyah, ajaran Islam kemudian
menyebar ke berbagai wilayah Melayu, termasuk ke daerah Jambi. Penyebaran Islam di
Jambi berlangsung melalui jalur perdagangan dan perantauan orang Minangkabau, di mana
murid-murid Syekh Burhanuddin berperan sebagai ulama lokal yang mengajarkan Islam
berbasis tasawuf Sunni dan tradisi surau, sehingga Islam dapat diterima tanpa konflik
dengan budaya setempat.

Kontribusi Syekh Burhanuddin tidak hanya terletak pada dakwah langsung, tetapi juga
pada pembentukan jaringan ulama dan lembaga pendidikan Islam tradisional di kawasan
Melayu. Meskipun tidak banyak meninggalkan karya tulis, ajarannya tetap hidup melalui
silsilah tarekat Syattariyah, praktik keagamaan, serta tradisi keilmuan yang diwariskan
secara turun-temurun. Warisan tersebut berpengaruh besar dalam membentuk corak
keislaman masyarakat Melayu, termasuk di Minangkabau dan Jambi, yang menekankan
keseimbangan antara syariat, tasawuf, dan adat.

Karyanya antara lain, Teks Khutbah Jumat (tulisan tangan, disimpan keluarga istri)
dan sebuah kitab untuk pengembangan dakwah (disimpan keluarganya hingga kini). MeskKi
karyanya terbatas, pengaruhnya dalam membentuk komunitas Muslim di Kuntu sangat
besar melalui pendekatan yang humanis dan kontekstual.

4. SUMATERA SELATAN - SYAIKH ABDUS SHAMAD AL-PALIMBANI

Syekh Abdus Shamad al-Palimbani adalah ulama besar Palembang abad ke-18 yang
lahir di Palembang dari keluarga ulama keturunan Arab(T. Amalia & Hudaidah, 2022).
Ayahnya, Abdurrahman al-Jawi al-Palimbani, merupakan ulama yang berkiprah hingga
Yaman dan Kedah. Sejak kecil, Abdus Shamad dikenal cerdas dan telah menghafal Al-
Qur’an pada usia dini. la kemudian menempuh pendidikan keilmuan Islam di Mekkah
selama kurang lebih 20 tahun dengan berguru kepada ulama-ulama besar Haramain,
terutama Syekh Muhammad Samman dan Syekh Ibrahim al-Kurani. Dari proses intelektual
inilah ia berkembang sebagai ulama tauhid, figh, dan tasawuf, serta dikenal sebagai tokoh
penting neo-sufisme Melayu dan bagian dari jaringan ulama internasional yang
menghubungkan Timur Tengah dengan Nusantara.

Dalam penyebaran Islam di Palembang, Syekh Abdus Shamad al-Palimbani berperan
sebagai ulama bebas, yakni ulama yang bergerak langsung di tengah masyarakat tanpa
terikat struktur birokrasi kesultanan. la menyebarkan Islam melalui pengajaran tauhid, figh
mazhab Syafi’i, dan tasawuf kepada masyarakat serta para muridnya yang kemudian
menjadi ulama penerus. Salah satu strategi utamanya adalah pengembangan tarekat

318



Sammaniyyah, yang ia perkenalkan pertama kali di Palembang. Praktik zikir seperti Ratib
Samman menjadi media internalisasi Islam yang efektif dan hingga kini masih diamalkan
di masjid-masjid Palembang. Selain itu, pengaruhnya meluas melalui jaringan murid yang
menyebarkan ajaran Islam ke wilayah pedalaman Sumatera Selatan, menjadikan dakwahnya
bersifat berkelanjutan dan mengakar kuat dalam kehidupan sosial-keagamaan masyarakat
Palembang

Beliau sangat produktif, menulis puluhan kitab yang mencakup tauhid, tasawuf, fikih,
dan hadits. Karya utamanya: Hidayatus Salikin dan Sairus Salikin (Tasawuf, masih
dipelajari di Palembang), Zuhratul Murid (Mantiq, 1764), Tuhfat ar-Raghibin (1774), Urwat
al-Wusga (Tarekat Sammaniyah), Ratib Abdus Somad (wirid dan zikir yang masih
diamalkan), Zad al-Muttagin (Tauhid), Fadhail al-lhya li al-Ghazali (Tasawuf), dan Nasihat
al-Muslimin (tentang Perang Sabil). Pengaruhnya menyebar ke seluruh Nusantara dan
Timur Tengah melalui jaringan ulama yang kuat.

5. KEPULAUAN RIAU - RAJA ALI HAJI

Raja Ali Haji (RAH) lahir di Selangor tahun 1808 dari keluarga bangsawan. Ayahnya
Raja Ahmad dan ibunya Encik Hamidah binti Panglima Malik Selangor. Pendidikan
pertamanya di istana Kesultanan Riau-Lingga di Pulau Penyengat. Tahun 1822 belajar di
Betawi, dan tahun 1828 pergi haji ke Mekah sambil mendalami ilmu agama.

Kontribusi terbesar Raja Ali Haji tidak hanya terletak pada baku bahasa Melayu, tetapi
juga dalam penyebaran nilai-nilai Islam di masyarakat Melayu melalui karya-karyanya yang
sarat ajaran moral dan agama(Aththahirah et al., 2025). la merupakan pelopor dalam
merumuskan kaidah bahasa Melayu standar melalui Kitab Pengetahuan Bahasa, kamus
ekabahasa Melayu-Riau-Lingga yang menjadi fondasi tata bahasa Melayu dan kelak
mendukung penetapan bahasa Melayu sebagai bahasa nasional dalam Kongres Pemuda
1928. Karya gurindam seperti Gurindam Dua Belas yang ia hasilkan pada tahun 1846 adalah
puisi didaktik yang memuat ajaran-ajaran Islam tentang iman, ibadah, akhlak, serta aspek
sosial budaya yang menjadi pedoman hidup mulia bagi masyarakat Melayu ketika itu; nilai-
nilai moral Islam tersebut masih dikaji dalam kajian kontemporer sebagai bentuk aktualisasi
ajaran Islam dalam sastra Melayu klasik. Pemikiran intelektualnya dalam tulisan-tulisan ini
memperkuat identitas sosial-budaya Melayu-Islam dan membentuk kerangka moral
masyarakat, menjadikannya bukan sekadar sastrawan tetapi juga ulama serta penggerak
transformasi budaya Islam di Kepulauan Riau dan Nusantara bagian barat.

Selain Gurindam Dua Belas dan Kitab Pengetahuan Bahasa, Raja Ali Haji juga
menulis karya-karya lain yang mencerminkan integrasi antara ajaran Islam dan kebudayaan
Melayu, seperti Bustanul Katibin, Tuhfat al-Nafis, Tsamarat al-Muhimmah, dan
Mugaddimah fi Intizam, yang tak hanya memperkaya khazanah bahasa dan literatura
Melayu tetapi juga memperluas pengaruh ajaran Islam melalui literatur, sejarah, dan hukum
dalam tradisi Melayu pada abad ke-19.

6. BANGKA BELITUNG - SYAIKH ABDURRAHMAN SIDDIK

Raden/ Haji Muhammad Afif merupakan anggota keturunan ulama Banjar yang
bermigrasi dan berperan penting dalam intensifikasi penyebaran Islam di Pulau Bangka
pada pertengahan abad ke-19, dari jejak sejarah disebutkan bahwa beliau datang dan
menetap di daerah Muntok/Bangka sehingga menjadi salah satu titik awal aktivitas dakwah
ulama Banjar di kepulauan itu. Muhammad Afif melanjutkan tradisi keilmuan keluarga
Banjar yang terkait dengan jaringan ulama besar (salah satu leluhurnya terhubung dengan
Syaikh Muhammad Arsyad al-Banjari), sehingga metode dakwahnya banyak mengandalkan
pengajaran kitab, majelis ilmu, dan pembinaan komunitas lokal. Peran Muhammad Afif
kemudian dilanjutkan oleh putranya, Syaikh Abdurrahman Siddiq (1857-1930/1939 dalam
beberapa sumber), yang lebih dikenal sebagai tokoh penyebar Islam yang ‘“nomaden”

319



berpindah dari satu daerah pengajian ke daerah lain, mengajar figh, tasawuf, dan akhlak
Islam, serta mendirikan majelis dan pesantren informal yang memperkuat pemahaman
agama masyarakat Bangka Belitung. Aktivitas dakwah mereka menandai babak baru
islamisasi setempat karena selain menyebarkan ajaran ritual dan teologi, mereka juga
memberikan pembinaan sosial-keagamaan yang meresap ke dalam praktik lokal, sehingga
Islam menjadi bagian struktur budaya masyarakat Bangka Belitung(Atmaja, n.d.).

Warisan intelektual dan kultural Muhammad Afif Abdurrahman tampak dalam pola
pendidikan Islam tradisional yang berkembang di pulau itu penyelenggaraan pengajian
rutin, transmisi kitab klasik, dan pembentukan ulama ulung yang kemudian menyebar ke
wilayah sekitarnya (termasuk Riau dan Sumatra bagian selatan). Beberapa studi lokal dan
prosiding menunjukkan bagaimana model dakwah Banjar ini bersinggungan dengan jalur
perdagangan dan migrasi mempercepat tranformasi agama dari kontak awal (pedagang dan
pelaut) menjadi praktek keagamaan terinstitusional di tingkat desa dan kota pelabuhan.
Secara spesifik, Syaikh Abdurrahman Siddig mendapat pengakuan luas namanya
diabadikan pada institusi pendidikan di Bangka Belitung karena peran pengajaran dan
pembinaannya yang luas serta jaringan murid yang mencapai daerah-daerah lain di
Nusantara.

7. LAMPUNG - AHMAD HANAFIAH

KH Ahmad Hanafiah lahir pada tahun 1905 di Sukadana, Lampung (sekarang
Lampung Timur) sebagai putra sulung dari KH Muhammad Nur, pendiri dan pimpinan
Pondok Pesantren Al-Istishodiyah pesantren pertama di Provinsi Lampung yang menjadi
pusat pendidikan Islam tradisional di daerah tersebut sejak awal abad 20(Budianto, 2023).
Semasa kecilnya, ia telah menamatkan baca Al-Qur’an di bawah bimbingan ayahnya dan
kemudian melanjutkan pendidikan agama di berbagai pesantren di Nusantara dan luar
negeri, termasuk Pesantren Jamiatul Khair di Batavia, Kelantan (Malaysia), serta Masjidil
Haram di Mekkah hingga tahun 1936, sehingga memperkuat pemahaman teologis dan
tasawufnya sebelum kembali ke Lampung untuk berdakwah dan mengajar umat. Setelah
kembali, Ahmad Hanafiah dikenal aktif sebagai mubaligh yang memperkuat pemahaman
keagamaan masyarakat melalui pengajaran Al-Qur’an, figh, dan tasawuf serta
pengorganisasian umat dalam lembaga-lembaga Islam lokal (mis. Serikat Islam/Sarekat
Dagang Islam di Sukadana), yang dipandang sebagai salah satu bentuk penyebaran Islam di
Lampung karena tidak hanya mengajarkan ritual keagamaan tetapi juga membentuk struktur
sosial ekonomi komunitas Muslim setempat. Pada periode 1937-1942, ia menjadi Ketua
Sarekat Dagang Islam di Sukadana yang berperan menggerakkan ekonomi umat dengan
usaha mebel, home industry sabun, dan rokok kretek sambil memperluas jaringan
dakwahnya di akar rumput dan pesantren, sehingga memperkuat posisi Islam dalam
kehidupan sosial budaya masyarakat Lampung (penelitian sejarah lokal, skripsi UIN Raden
Intan Lampung). Selain aktivitas pembinaan komunitas, ia juga dikenal sebagai pemimpin
Laskar Hizbullah Lampung pada masa revolusi nasional dan pernah menduduki beberapa
jabatan strategis Islam di Karesidenan Lampung. KH Ahmad Hanafiah juga menghasilkan
karya-karya keagamaan seperti Al-Hujjah dan Sirr al-Dahr yang merefleksikan pemikiran
tauhid, moral, dan jihad fi sabilillah dalam konteks masyarakat Nusantara, sehingga ia
bukan hanya ulama dan pejuang kemerdekaan, tetapi juga intelektual Islam yang
mengintegrasikan ajaran agama dengan kehidupan sosial masyarakat Lampung.

8. SUMATERA BARAT - AHMAD KHATIB AL-MINANGKABAWI

Ahmad Khatib bin Abdul Latif al-Minangkabawi lahir 6 Dzulhijjah 1276 H (1860 M)
di Koto Tuo, Agam, Sumatera Barat. Wafat 8 Jumadil Awal 1334 H (1916 M) di
Mekkah(Fahreza et al., 2025). Di Mekkah berguru dengan Sayyid Bakri Syatha, Sayyid
Ahmad bin Zaini Dahlan, Syekh Muhammad bin Sulaiman Hasbullah al-Makkiy, dan Syekh

320



Abdul Hadi (dari Inggris). Beliau sangat produktif dengan puluhan karya dalam bahasa
Arab meliputi fikih, tauhid, tarekat, dan isu kontemporer. Karya penting beliau ialah,
Hasyiyah Fathul Jawwad (5 jilid), An Natijah Al Mardhiyyah (tentang tahun Syamsiyyah
dan Qamariyyah), Ad Durratul Bahiyyah (tentang zakat), Tanbihul Ghafil (tentang Tarekat
Nagsyabandiyyah), dan Tanbihul Anam (bantahan terhadap KH Muhammad Hasyim
Asy'ari yang melarang umat bergabung di Sarekat Islam). Karya-karyanya menunjukkan
keberanian intelektual dan kepedulian terhadap isu-isu sosial politik.
9. SUMATERA UTARA - TUAN GURU SYEIKH ABDUL WAHAB BESILAM

Syekh Abdul Wahab Besilam atau yang lebih sering disebut Tuan Guru Babussalam
dilahirkan pada tanggal 10 Rabiul Akhir 1242 H (1817 M) di Kampung Runda, Rantau
Benuang Sakti (sekarang bagian dari Sumatera Utara) dan dikenal sebagai tokoh ulama dan
sufi yang membuka sebuah wilayah baru bagi penyebaran Islam di kawasan Langkat(l.
Amalia, 2022). la merupakan pemimpin tarekat Nagsyabandiyah Khalidiyyah yang kembali
dari pengembaraan ilmiah, mendirikan perkampungan Islam yang diberi nama Babussalam
(Besilam) pada tahun 1300 H/1883 M atas dukungan Sultan Langkat, serta mengembangkan
komunitas Muslim yang terstruktur di sana sampai akhir hayatnya. Melalui metodologi
dakwah tarekat yang menekankan pendidikan moral Islam, zikir, suluk, pengajaran tawhid
dan tasawuf, serta hubungan yang baik dengan tokoh politik lokal, Syekh Abdul Wahab
berhasil memperluas pengaruh Islam bukan hanya di kawasan Langkat tetapi juga ke
wilayah sekitarnya termasuk Riau, Tapanuli Selatan, bahkan sampai ke Semenanjung
Melayu seperti Malaysia dan Singapura melalui jaringan murid-muridnya. Ajaran dan
praktik tarekat yang ia bangun juga menjadi basis pendidikan moral dan spiritual bagi
masyarakat Muslim setempat, termasuk pendirian mushala/madrasah sebagai pusat
pendidikan Islam yang menekankan nilai-nilai syariat dan tasawuf dalam kehidupan sehari-
hari. Selain itu, beliau juga menuliskan khutbah, wasiat, dan syair sufistik yang masih
diajarkan oleh pengikutnya di Besilam hingga kini, menunjukkan warisan pemikiran yang
terus hidup dalam tradisi Islam lokal di Sumatera Utara. Peninggalan rasional dan sosial ini
menegaskan perannya sebagai perintis dakwah Islam tradisional di kawasan Melayu
Sumatera Utara yang berhasil mengintegrasikan pendidikan agama, komunitas sosial, serta
kehidupan spiritual umat Islam.
10. BENGKULU

Islam masuk dan berkembang di Bengkulu melalui jalur perdagangan laut Nusantara
dan aktivitas dakwah ulama serta interaksi sosial budaya masyarakat pesisir barat Sumatra,
bukan melalui penaklukan militer(Nurcahya et al., 2025). Sebagai wilayah pesisir di jalur
pelayaran internasional, Bengkulu sejak abad ke-15/16 telah menjadi persinggahan
pedagang Muslim dari berbagai daerah seperti Aceh, Minangkabau, Palembang, dan Gujarat
yang membawa serta ajaran Islam ke komunitas lokal, memperkenalkan nilai-nilai tauhid
dan syariat melalui interaksi dagang, perkawinan, dan pendidikan informal masyarakat
pesisir. Proses ini kemudian diikuti oleh para ulama dan penyebar Islam yang datang ke
wilayah tersebut atau memiliki jaringan keilmuan dengan pusat-pusat Islam di Sumatra
Barat dan Nusantara; meskipun dokumentasi biografi tokoh spesifik di Bengkulu relatif
terbatas, sumber sejarah menunjukkan bahwa dakwah ulama seperti Syekh Burhanuddin
Ulakan, Syekh Abdul Karim, Hasan Mustafa, dan Muhammad Arsyad Al-Bughri dari luar
daerah turut memperkuat fondasi keagamaan masyarakat lokal melalui surau, pesantren, dan
pengajaran kitab klasik yang menanamkan pemahaman syariat dan akhlak Islam dalam
kehidupan sehari-hari. Selain melalui pendidikan tradisional, penyebaran Islam di Bengkulu
juga terwujud dalam tradisi dan praktik budaya seperti Upacara Tabot yang meskipun
berasal dari komunitas Muslim Benggala (India) tetap mencerminkan integrasi ajaran Islam
dengan budaya lokal, menunjukkan bagaimana Islam menjadi bagian dari identitas sosial-

321



budaya masyarakat. Perkembangan Islam ini semakin terinstitusikan pada masa kolonial
dan modern melalui berdirinya masjid, lembaga pendidikan tradisional, serta organisasi
keagamaan yang terus memperkuat praktik keagamaan di kalangan umat Islam Bengkulu
hingga saat ini.

KESIMPULAN

Ulama di kawasan Melayu memiliki peran sangat penting sebagai figur sentral dalam
kehidupan masyarakat. Mereka tidak hanya mengajarkan ibadah mahdhah, tetapi juga
terlibat dalam upacara adat, pendidikan, ekonomi, politik, dan sosial kemasyarakatan.
Karakteristik ulama Melayu adalah penguasaan ilmu agama yang mendalam, produktif
menulis Kkarya, aktif berdakwah, memadukan teori dan praktik, serta menjaga warisan
budaya.

Warisan mereka berupa karya-karya yang masih dipelajari hingga kini, pembentukan
identitas Islam Melayu Nusantara, fondasi pendidikan Islam di berbagai wilayah, dan
pengembangan bahasa Melayu sebagai bahasa ilmu pengetahuan. Para ulama ini adalah
pewaris para Nabi yang menjadi elit keagamaan dengan otoritas tinggi, gagasan dan
pemikirannya dipandang sebagai kebenaran yang dipegang teguh oleh masyarakat.

DAFTAR PUSTAKA

Amalia, 1. (2022). Contribution of Sheikh Abdul Wahab Rokan To The Internalization of Moral
Education in Besilam , Langkat Regency. 597-610. https://doi.org/10.30868/ei.v11i03.2472

Amalia, T., & Hudaidah. (2022). Fajar Historia Jurnal llmu Sejarah dan Pendidikan Peranan Syekh
Abdoes Shamad Al-Palembani Sebagai Ulama Bebas dalam Proses Internalisasi Islam di
Palembang. 6(1), 128-140.

Aththahirah, A., Ramadhan, Z., Hairun Nisa, H., & Roza, E. (2025). PEMIKIRAN INTELEKTUAL
RAJA ALI HAJI: KEPEMIMPINAN ULAMA MELAYU DALAM MEMBENTUK
IDENTITAS SOSIAL-. 9(10), 36-42.

Atmaja, A. K. (n.d.). Dakwah Nomaden Syaikh Abdurrahman Siddik Bangka Belitung. Universitas
Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta.

Budianto, A. (2023). Jihad dan Nasionalisme : Heroisme Kh . Ahmad Hanafiah dalam Membangun
Masyarakat dan Mempertahankan Kemerdekaan Republik Indonesia 1916 — 1947 Jihad And
Nationalism : Heroism Kh . Ahmad Hanafiah in Building Society and Maintaining the. 04,
117-125.

Fahreza, F., Yunus, F., Putri, S. K., Qurrota, A., Agama, S.-, Budaya, L., Mada, U. G., Islam, S.-S.
P., Syarif, U. I. N., Jakarta, H., Agama, S.-, Budaya, L., & Gadjah, U. (2025). Peran Syaikh
Khotib Al-Minangkabawi dalam Menyebarkan Islam di Tanah Padang. 4(1), 55-68.
https://doi.org/10.5281/zen0do.15776439

H. Fuad. (2023). MAQAMAT DAN NILAI-NILAI PENDIDIKAN SUFISTIK DALAM KITAB
KIFAYAH AL-ATQIYA WA MINHAJ ALASHFIYA KARYA SAYYID ABU BAKAR
SYATHA ADDIMYATHI. UNIVERSITAS ISLAM NEGERI ANTASARI.

Harahap, F. A., Hadi, K., Adelia, N., Olivia, O., & Purba, T. R. (2024). SYEKH HAMZAH
FANSURI: BIOGRAFI DAN PEMIKIRAN. Vol. 3.

Marjoni, D., & Syahril. (2021). DALAM MENGEMBANGKAN AJARAN ISLAM DI
KABUPATEN PADANG PARIAMAN. 3(1).

Nirmala, Z., & Samad, Duski, Z. (2023). Sejarah Islam Masuk Ke Indonesia Dan Islam Zaman
Kontemporer. 02(02), 30-43.

Nurcahya, Y., Wulandari, H., Hakim, A., Aziz, M. F., Putra, A., & Salsabila, M. J. (2025). Jejak
Awal dan Perkembangan Islam di Bengkulu : Dari Dakwah Ulama hingga Institusionalisasi
Keagamaan. 1(6), 4435-4447.

322



