
Jurnal Multidisiplin Inovatif 
Vol 9 No. 12 Desember 2025 

eISSN: 2246-6110 
 

 

315 
 
 

ULAMA-ULAMA PENYEBAR AGAMA ISLAM DI KAWASAN 

MELAYU DAN KARYANYA 
 

Anggita Putri1, Aliya Wandari2, Munir Munir3  

 anggitaputri_23041090048@radenfatah.ac.id1,  
aLIYAWANDARI_23041090070@radenfatah.ac.id2,  munir_uin@radenfatah.ac.id3  

UIN Raden Fatah Palembang 

 

ABSTRAK 
Artikel ini mengkaji peran strategis para ulama dalam penyebaran Islam di kawasan Melayu sejak 

abad ke-13 hingga abad ke-20. Para ulama tidak hanya berfungsi sebagai pengajar agama, tetapi 

juga sebagai agen perubahan sosial, politik, ekonomi, dan budaya yang membentuk identitas Islam 

Nusantara. Penelitian ini mengidentifikasi sepuluh tokoh ulama kunci dari berbagai wilayah meliputi 

Aceh (Hamzah Fansuri dan Syekh Bakri Syatha), Jambi (Syekh Burhanuddin), Sumatera Selatan 

(Syaikh Abdus Shamad al-Palimbani), Kepulauan Riau (Raja Ali Haji), Bangka Belitung (Syaikh 

Abdurrahman Siddik), Lampung (Ahmad Hanafiah), Sumatera Barat (Ahmad Khatib al-

Minangkabawi), dan Sumatera Utara (Tuan Guru Syeikh Abdul Wahab Besilam). Metode dakwah 

yang digunakan para ulama sangat beragam dan kontekstual, mulai dari penulisan karya ilmiah 

berbahasa Arab dan Melayu, pengajaran lisan untuk masyarakat buta huruf, pembakuan bahasa 

Melayu, hingga pengembangan ekonomi umat melalui usaha berbasis syariah. Karya-karya 

monumental seperti Gurindam Dua Belas, Hidayatus Salikin, Sairus Salikin, dan Kitab Pengetahuan 

Bahasa menjadi warisan intelektual yang masih dipelajari hingga kini. Karakteristik utama ulama 

Melayu meliputi penguasaan ilmu agama yang mendalam, produktivitas dalam menulis, 

kemampuan memadukan teori dan praktik, serta kepedulian terhadap pembangunan masyarakat 

secara holistik. Mereka berperan sebagai waratsah al-anbiya' (pewaris para Nabi) yang menjadi elit 

keagamaan dengan otoritas tinggi di tengah masyarakat. Kontribusi mereka mencakup pembentukan 

identitas Islam Melayu Nusantara, pengembangan sistem pendidikan Islam, pembakuan bahasa 

Melayu sebagai bahasa ilmu pengetahuan, serta fondasi kehidupan sosial-ekonomi berbasis nilai-

nilai Islam. Penelitian ini menyimpulkan bahwa peran ulama Melayu melampaui fungsi keagamaan 

semata, tetapi menjadi pilar utama dalam transformasi peradaban Nusantara yang berakar pada nilai-

nilai Islam. 

Kata Kunci: Ulama Melayu, Penyebaran Islam, Nusantara, Tasawuf, Dakwah, Identitas 

Keagamaan, Kesusastraan Melayu. 
 

PEiNDAiHULUAiN 

Islam sudah hadir di wilayah Nusantara sejak abad ke-13, dan penyebarannya tidak 

terjadi begitu saja. Ada orang-orang yang berjasa besar dalam mengajarkan dan 

menyebarkan Islam kepada masyarakat, mereka inilah yang kita kenal sebagai ulama. 

Para ulama ini bukan sekadar guru ngaji biasa. Mereka adalah orang-orang yang 

sangat dihormati karena ilmu agamanya yang luas dan dalam. Masyarakat menganggap 

mereka sebagai pewaris ajaran para Nabi, makanya apa yang mereka ajarkan benar-benar 

didengar dan diamalkan oleh masyarakat. 

Yang menarik, peran ulama di masa lalu jauh lebih luas dari sekadar mengajar 

mengaji. Mereka terlibat dalam hampir semua aspek kehidupan masyarakat. Mulai dari 

urusan agama seperti memimpin shalat dan mengajar Al-Qur'an, sampai urusan adat istiadat, 

pendidikan, bahkan ekonomi dan politik. Bisa dibilang, ulama adalah tokoh sentral yang 

menjadi panutan dalam segala hal. 

Di kawasan Melayu—yang meliputi wilayah Sumatera dan sekitarnya—ada banyak 

ulama besar yang namanya perlu kita kenal. Mereka datang dari berbagai daerah: Aceh, 

Palembang, Riau, Jambi, Lampung, Bengkulu, dan daerah lainnya. Masing-masing punya 

mailto:%20anggitaputri_23041090048@radenfatah.ac.id1
mailto:%20aLIYAWANDARI_23041090070@radenfatah.ac.id2
mailto:%20aLIYAWANDARI_23041090070@radenfatah.ac.id2
mailto:%20munir_uin@radenfatah.ac.id3


316 
 
 

cara sendiri dalam menyebarkan Islam sesuai kondisi masyarakat di tempat mereka. 

Ada yang menyebarkan Islam lewat tulisan dan karya sastra, seperti Hamzah Fansuri 

dengan syair-syairnya yang indah. Ada yang menulis puluhan kitab berbahasa Arab yang 

dipelajari sampai ke Timur Tengah, seperti Syaikh Abdus Shamad al-Palimbani. Ada juga 

yang fokus ke dakwah lisan karena masyarakatnya belum bisa baca tulis, seperti Syekh 

Burhanuddin di Jambi. Bahkan ada ulama yang sambil mengajar agama juga 

mengembangkan bisnis dan ekonomi umat, seperti Ahmad Hanafiah di Lampung. 

Berkat kerja keras para ulama inilah, Islam tidak hanya menjadi agama yang dipeluk 

masyarakat Melayu, tapi juga membentuk cara hidup, budaya, bahasa, dan identitas mereka. 

Bahasa Melayu yang kita gunakan sekarang sebagai Bahasa Indonesia pun, salah satunya 

berkat jasa Raja Ali Haji yang membakukan tata bahasanya. 

Artikel ini akan membahas siapa saja ulama-ulama besar di kawasan Melayu, apa 

kontribusi mereka, dan bagaimana cara mereka menyebarkan Islam sehingga bisa mengakar 

kuat sampai sekarang. Dengan memahami sejarah mereka, kita bisa lebih menghargai 

warisan Islam Nusantara yang kaya dan beragam ini. 

 

METODOLOGI 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan historis-deskriptif. 

Artinya, kami mengumpulkan data dari berbagai sumber sejarah untuk menggambarkan 

peran dan kontribusi ulama di kawasan Melayu secara menyeluruh. 

Data yang digunakan dalam penelitian ini adalah data sekunder, yaitu data yang sudah 

ada dan dikumpulkan dari berbagai sumber seperti: 

1. Buku-buku sejarah tentang penyebaran Islam di Nusantara 

2. Biografi ulama yang ditulis oleh peneliti terdahulu 

3. Artikel jurnal tentang tokoh-tokoh Islam Melayu 

4. Karya-karya ulama seperti kitab, syair, dan manuskrip (bila tersedia). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. ACEH - HAMZAH FANSURI 

Hamzah Fansuri adalah ulama dan sufi besar pertama di Aceh yang hidup pada abad 

ke-16 (Nirmala & Samad, Duski, 2023). Beliau dikenal sebagai salah satu tokoh pertama 

yang menulis karya sastra berbahasa Melayu dengan tema tasawuf. Ia juga mengajarkan 

ajaran wahdatul wujud (kesatuan hakikat) yang menekankan hubungan antara manusia dan 

Tuhan. Beliau menguasai bahasa Arab, Parsi, dan Urdu, sehingga mampu mengakses 

khazanah keilmuan Islam dari berbagai tradisi. Paham tasawuf yang dikembangkannya 

adalah Wujudiyah (Wahdat al-Wujud), yang menekankan kesatuan wujud dengan Allah.  

Pemikiran dan karya Hamzah Fansuri tidak dapat dilepaskan dari peran lebih luas 

ulama-ulama Melayu dalam penyebaran Islam di Nusantara pada masa silam. Para ulama 

tersebut berperan sebagai pendakwah, pendidik, sekaligus intelektual yang menyebarkan 

ajaran Islam melalui pendekatan kultural, seperti sastra, pendidikan pesantren, dan jaringan 

keilmuan antardaerah. Melalui karya tulis berbahasa Melayu, para ulama mampu 

menjadikan Islam lebih mudah dipahami oleh masyarakat lokal, sehingga mempercepat 

proses islamisasi tanpa menghilangkan identitas budaya setempat. Jaringan ulama Melayu 

yang terhubung dengan pusat-pusat keilmuan Islam di Timur Tengah dan Asia Selatan juga 

berkontribusi dalam mentransmisikan ajaran tasawuf, fikih, dan teologi secara 

berkelanjutan. Dengan demikian, ulama seperti Hamzah Fansuri tidak hanya berperan 

sebagai tokoh spiritual individual, tetapi juga sebagai bagian dari gerakan intelektual Islam 

Melayu yang membentuk karakter keislaman masyarakat Nusantara. 

 



317 
 
 

Di bidang sastra, Hamzah Fansuri merevolusi tradisi Melayu dengan memperkenalkan 

syair sufistik. Syair Perahu, misalnya, menggambarkan perjalanan spiritual manusia menuju 

Allah melalui perumpamaan kapal yang berlayar di lautan. Simbolisme ini mencerminkan 

kedalaman pemahaman spiritual sekaligus daya kreativitas yang luar biasa. Karya-karyanya 

tidak hanya memperindah tradisi sastra Melayu, tetapi juga menciptakan model baru yang 

mengintegrasikan dimensi estetika dengan pencerahan spiritual.(Harahap, F. A., Hadi, K., 

Adelia, N., Olivia, O., & Purba, 2024) 

Karya Syairnya ialah Syair Burung Pingai, Syair Dagang, Syair Pungguk, Syair 

Sidang Faqir, Syair Ikan Tongkol, dan Syair Perahu. Syair-syairnya menggunakan metafora 

untuk menggambarkan perjalanan spiritual menuju Allah. 

Karya ilmiahnya antara lain, Asrar al-'Arifin (tentang suluk dan tauhid), Syarab al-

'Asyiqin (tentang cinta spiritual), Al-Muntahi (risalah tasawuf), dan Ruba'i Hamzah al-

Fansuri (puisi empat baris). Karya-karyanya yang sarat ide mistis menjadikannya tokoh 

penting dalam kesusastraan Melayu klasik. 

2. ACEH - SYEKH BAKRI SYATHA 

Sayyid Abu Bakar Al-Ma’ruf bi Al-Sayyid Bakri Al-Makki ibn Sayyid Muhammad 

Syatha Ad-Dimyathi seorang tokoh ulama besar yang nama lengkapnya ialah Al-‘Allamah 

Abu Bakar Utsman bin Muhammad Zainal Abidin Syatha Al-Dimyathi Al-Bakri(H. Fuad, 

2023). Beliau lahir di Mekkah tahun 1266 H/1849 M. Nasab beliau sampai kepada 

Rasulullah Saw secara lengkap terdapat didalam kitab Mukhtashar Nasyrun Nuwar Waz 

Zuhar. Ayahnya, Sayyid Muhammad Zayn al-'Abidin, wafat tiga bulan setelah 

kelahirannya. Beliau kemudian tumbuh menjadi ulama terkemuka yang aktif mengajar di 

Masjidil Haram pada akhir abad ke-19. Posisinya sebagai pengajar di Masjidil Haram 

menunjukkan kredibilitas ilmunya yang tinggi. Banyak santri dari Nusantara, khususnya 

Aceh, yang belajar kepadanya dan kemudian menjadi penyebar Islam di tanah air. Beliau 

adalah seorang ulama bermadzhab Syafi’i, mengajar di Masjidil Haram di Mekkah Al-

Mukarramah pada permulaan abad XIV/14 H. Beliau banyak berjasa memberi pelajaran 

kepada santri-santri diantaranya dari negara Indonesia, sehingga pada permulaan pada abad 

ke-14 banyak ulama yang merupakan santri beliau yang mengembangkan Mazhab Syafi’i 

di Indonesia sehingga ajaran itu merata diseluruh kepulauan di Indonesia.  

Sayyid Bakri Syatha Ad-Dimyathi meninggal dunia pada tanggal 13 Dzulhijjah 1310 

H/1892 M, setelah menyelesaikan ibadah Haji. Usianya memang tidak panjang (44 tahun 

H/43 M), tetapi penuh manfaat yang sangat dirasakan ummat. Jasanya begitu besar dan 

peninggalannya, baik itu berupa karangan-karangan, murid-murid, maupun anak 

keturunannya, menjadi saksi tak terbantahkan atas kebesarannya. Beliau meninggal pada 

hari senin setelah shalat Zhuhur. Jenazah beliau kemudian dishalatkan setelah shalat ashar 

di dekat ka’bah, lalu dimakamkan di pekuburan Ma’la. Tempat yang sama dimana KH 

Maemun Zubair dimakamkan yaitu seorang ulama berasal dari Indonesia. 

Beberapa karya-karya kitab7karangan beliau diantaranya: 

1. Kitab Kifayat Al-Atqiya Wa Minhaj Al-Ashfiya. Kitab ini merupakan karya pertama 

Sayyid Abu Bakar Bin Muhammad Syatha Ad-Damyathi. 

2. I’anah ath-Thalibin ‘ala Halli Alfadz Fath al-Mu’in. yang selesai dikarang tahun 1300 

H, kitab ini sangat populer dikalangan pondok pesantren di Indonesia, Malaysia, 

Brunai, dan Fatani (Thailand).  

3. Kitab Salalim Al-Fudhala. Kitab ini memuat berbagai informasi teoritis dan praktis 

tentang tasawuf beserta penerapannya. Selain itu, juga dilengkapi dengan kutipan dari 

Al-Qur’an, Hadist dan puisi serta pendapat para sufi. 

4. Kitab Ad-Durarul Bahiyyah fi Ma Yalzimul Mukallaf Min Ulum AsySyari’ah. Kitab 

ini berisi pokok-pokok Syariat dasar yang wajib diketahui oleh seorang mukallaf. 



318 
 
 

5. Hasyiyah Kitab Tuhfatul Muhtaj Imam Ibnu Hajar Al-Haitami (hanya sampai bab jual 

beli dan belum diselesaikan) 

3. JAMBI - SYEKH BURHANUDDIN 

Syekh Burhanuddin adalah ulama penyebar Islam di Kuntu, Jambi. Syekh 

Burhanuddin merupakan ulama besar Minangkabau abad ke-17 yang lahir sekitar tahun 

1606 M dan wafat pada 1691 M di Ulakan, Padang Pariaman(Marjoni & Syahril, 2021). Ia 

adalah murid utama Syekh Abdurrauf as-Singkili di Aceh dan menjadi tokoh penting dalam 

pengembangan tarekat Syattariyah di kawasan Melayu. Setelah menyelesaikan pendidikan 

keislamannya di Aceh, Syekh Burhanuddin kembali ke Minangkabau dan berperan sebagai 

khalifah tarekat, sehingga memiliki legitimasi keilmuan dan spiritual dalam membina umat 

Islam di wilayah pesisir dan pedalaman Sumatra Menghadapi masyarakat yang masih buta 

huruf (Arab, Latin, maupun Arab-Melayu), beliau menggunakan metode dakwah lisan 

melalui ceramah. Meski demikian, dakwahnya tetap berlandaskan Al-Qur'an dan Sunnah 

secara ketat.  

Dalam proses penyebaran Islam, Syekh Burhanuddin menerapkan pendekatan damai 

dan kultural melalui pendirian surau sebagai pusat pendidikan, ibadah, dan pembinaan 

masyarakat. Melalui jaringan murid dan khalifah tarekat Syattariyah, ajaran Islam kemudian 

menyebar ke berbagai wilayah Melayu, termasuk ke daerah Jambi. Penyebaran Islam di 

Jambi berlangsung melalui jalur perdagangan dan perantauan orang Minangkabau, di mana 

murid-murid Syekh Burhanuddin berperan sebagai ulama lokal yang mengajarkan Islam 

berbasis tasawuf Sunni dan tradisi surau, sehingga Islam dapat diterima tanpa konflik 

dengan budaya setempat. 

Kontribusi Syekh Burhanuddin tidak hanya terletak pada dakwah langsung, tetapi juga 

pada pembentukan jaringan ulama dan lembaga pendidikan Islam tradisional di kawasan 

Melayu. Meskipun tidak banyak meninggalkan karya tulis, ajarannya tetap hidup melalui 

silsilah tarekat Syattariyah, praktik keagamaan, serta tradisi keilmuan yang diwariskan 

secara turun-temurun. Warisan tersebut berpengaruh besar dalam membentuk corak 

keislaman masyarakat Melayu, termasuk di Minangkabau dan Jambi, yang menekankan 

keseimbangan antara syariat, tasawuf, dan adat. 

Karyanya antara lain, Teks Khutbah Jumat (tulisan tangan, disimpan keluarga istri) 

dan sebuah kitab untuk pengembangan dakwah (disimpan keluarganya hingga kini). Meski 

karyanya terbatas, pengaruhnya dalam membentuk komunitas Muslim di Kuntu sangat 

besar melalui pendekatan yang humanis dan kontekstual. 

4. SUMATERA SELATAN - SYAIKH ABDUS SHAMAD AL-PALIMBANI 

Syekh Abdus Shamad al-Palimbani adalah ulama besar Palembang abad ke-18 yang 

lahir di Palembang dari keluarga ulama keturunan Arab(T. Amalia & Hudaidah, 2022). 

Ayahnya, Abdurrahman al-Jawi al-Palimbani, merupakan ulama yang berkiprah hingga 

Yaman dan Kedah. Sejak kecil, Abdus Shamad dikenal cerdas dan telah menghafal Al-

Qur’an pada usia dini. Ia kemudian menempuh pendidikan keilmuan Islam di Mekkah 

selama kurang lebih 20 tahun dengan berguru kepada ulama-ulama besar Haramain, 

terutama Syekh Muhammad Samman dan Syekh Ibrahim al-Kurani. Dari proses intelektual 

inilah ia berkembang sebagai ulama tauhid, fiqh, dan tasawuf, serta dikenal sebagai tokoh 

penting neo-sufisme Melayu dan bagian dari jaringan ulama internasional yang 

menghubungkan Timur Tengah dengan Nusantara. 

Dalam penyebaran Islam di Palembang, Syekh Abdus Shamad al-Palimbani berperan 

sebagai ulama bebas, yakni ulama yang bergerak langsung di tengah masyarakat tanpa 

terikat struktur birokrasi kesultanan. Ia menyebarkan Islam melalui pengajaran tauhid, fiqh 

mazhab Syafi’i, dan tasawuf kepada masyarakat serta para muridnya yang kemudian 

menjadi ulama penerus. Salah satu strategi utamanya adalah pengembangan tarekat 



319 
 
 

Sammaniyyah, yang ia perkenalkan pertama kali di Palembang. Praktik zikir seperti Ratib 

Samman menjadi media internalisasi Islam yang efektif dan hingga kini masih diamalkan 

di masjid-masjid Palembang. Selain itu, pengaruhnya meluas melalui jaringan murid yang 

menyebarkan ajaran Islam ke wilayah pedalaman Sumatera Selatan, menjadikan dakwahnya 

bersifat berkelanjutan dan mengakar kuat dalam kehidupan sosial-keagamaan masyarakat 

Palembang 

Beliau sangat produktif, menulis puluhan kitab yang mencakup tauhid, tasawuf, fikih, 

dan hadits. Karya utamanya: Hidayatus Salikin dan Sairus Salikin (Tasawuf, masih 

dipelajari di Palembang), Zuhratul Murid (Mantiq, 1764), Tuhfat ar-Raghibin (1774), Urwat 

al-Wusqa (Tarekat Sammaniyah), Ratib Abdus Somad (wirid dan zikir yang masih 

diamalkan), Zad al-Muttaqin (Tauhid), Fadhail al-Ihya li al-Ghazali (Tasawuf), dan Nasihat 

al-Muslimin (tentang Perang Sabil). Pengaruhnya menyebar ke seluruh Nusantara dan 

Timur Tengah melalui jaringan ulama yang kuat. 

5. KEPULAUAN RIAU - RAJA ALI HAJI 

Raja Ali Haji (RAH) lahir di Selangor tahun 1808 dari keluarga bangsawan. Ayahnya 

Raja Ahmad dan ibunya Encik Hamidah binti Panglima Malik Selangor. Pendidikan 

pertamanya di istana Kesultanan Riau-Lingga di Pulau Penyengat. Tahun 1822 belajar di 

Betawi, dan tahun 1828 pergi haji ke Mekah sambil mendalami ilmu agama.  

Kontribusi terbesar Raja Ali Haji tidak hanya terletak pada baku bahasa Melayu, tetapi 

juga dalam penyebaran nilai-nilai Islam di masyarakat Melayu melalui karya-karyanya yang 

sarat ajaran moral dan agama(Aththahirah et al., 2025). Ia merupakan pelopor dalam 

merumuskan kaidah bahasa Melayu standar melalui Kitab Pengetahuan Bahasa, kamus 

ekabahasa Melayu-Riau-Lingga yang menjadi fondasi tata bahasa Melayu dan kelak 

mendukung penetapan bahasa Melayu sebagai bahasa nasional dalam Kongres Pemuda 

1928. Karya gurindam seperti Gurindam Dua Belas yang ia hasilkan pada tahun 1846 adalah 

puisi didaktik yang memuat ajaran-ajaran Islam tentang iman, ibadah, akhlak, serta aspek 

sosial budaya yang menjadi pedoman hidup mulia bagi masyarakat Melayu ketika itu; nilai-

nilai moral Islam tersebut masih dikaji dalam kajian kontemporer sebagai bentuk aktualisasi 

ajaran Islam dalam sastra Melayu klasik. Pemikiran intelektualnya dalam tulisan-tulisan ini 

memperkuat identitas sosial-budaya Melayu-Islam dan membentuk kerangka moral 

masyarakat, menjadikannya bukan sekadar sastrawan tetapi juga ulama serta penggerak 

transformasi budaya Islam di Kepulauan Riau dan Nusantara bagian barat. 

Selain Gurindam Dua Belas dan Kitab Pengetahuan Bahasa, Raja Ali Haji juga 

menulis karya-karya lain yang mencerminkan integrasi antara ajaran Islam dan kebudayaan 

Melayu, seperti Bustanul Katibin, Tuhfat al-Nafis, Tsamarat al-Muhimmah, dan 

Muqaddimah fi Intizam, yang tak hanya memperkaya khazanah bahasa dan literatura 

Melayu tetapi juga memperluas pengaruh ajaran Islam melalui literatur, sejarah, dan hukum 

dalam tradisi Melayu pada abad ke-19. 

6. BANGKA BELITUNG - SYAIKH ABDURRAHMAN SIDDIK 

Raden/ Haji Muhammad Afif merupakan anggota keturunan ulama Banjar yang 

bermigrasi dan berperan penting dalam intensifikasi penyebaran Islam di Pulau Bangka 

pada pertengahan abad ke-19, dari jejak sejarah disebutkan bahwa beliau datang dan 

menetap di daerah Muntok/Bangka sehingga menjadi salah satu titik awal aktivitas dakwah 

ulama Banjar di kepulauan itu. Muhammad Afif melanjutkan tradisi keilmuan keluarga 

Banjar yang terkait dengan jaringan ulama besar (salah satu leluhurnya terhubung dengan 

Syaikh Muhammad Arsyad al-Banjari), sehingga metode dakwahnya banyak mengandalkan 

pengajaran kitab, majelis ilmu, dan pembinaan komunitas lokal. Peran Muhammad Afif 

kemudian dilanjutkan oleh putranya, Syaikh Abdurrahman Siddiq (1857–1930/1939 dalam 

beberapa sumber), yang lebih dikenal sebagai tokoh penyebar Islam yang “nomaden” 



320 
 
 

berpindah dari satu daerah pengajian ke daerah lain, mengajar fiqh, tasawuf, dan akhlak 

Islam, serta mendirikan majelis dan pesantren informal yang memperkuat pemahaman 

agama masyarakat Bangka Belitung. Aktivitas dakwah mereka menandai babak baru 

islamisasi setempat karena selain menyebarkan ajaran ritual dan teologi, mereka juga 

memberikan pembinaan sosial-keagamaan yang meresap ke dalam praktik lokal, sehingga 

Islam menjadi bagian struktur budaya masyarakat Bangka Belitung(Atmaja, n.d.).  

Warisan intelektual dan kultural Muhammad Afif Abdurrahman tampak dalam pola 

pendidikan Islam tradisional yang berkembang di pulau itu  penyelenggaraan pengajian 

rutin, transmisi kitab klasik, dan pembentukan ulama ulung yang kemudian menyebar ke 

wilayah sekitarnya (termasuk Riau dan Sumatra bagian selatan). Beberapa studi lokal dan 

prosiding menunjukkan bagaimana model dakwah Banjar ini bersinggungan dengan jalur 

perdagangan dan migrasi mempercepat tranformasi agama dari kontak awal (pedagang dan 

pelaut) menjadi praktek keagamaan terinstitusional di tingkat desa dan kota pelabuhan. 

Secara spesifik, Syaikh Abdurrahman Siddiq mendapat pengakuan luas namanya 

diabadikan pada institusi pendidikan di Bangka Belitung karena peran pengajaran dan 

pembinaannya yang luas serta jaringan murid yang mencapai daerah-daerah lain di 

Nusantara. 

7. LAMPUNG - AHMAD HANAFIAH 

KH Ahmad Hanafiah lahir pada tahun 1905 di Sukadana, Lampung (sekarang 

Lampung Timur) sebagai putra sulung dari KH Muhammad Nur, pendiri dan pimpinan 

Pondok Pesantren Al-Istishodiyah pesantren pertama di Provinsi Lampung yang menjadi 

pusat pendidikan Islam tradisional di daerah tersebut sejak awal abad 20(Budianto, 2023). 

Semasa kecilnya, ia telah menamatkan baca Al-Qur’an di bawah bimbingan ayahnya dan 

kemudian melanjutkan pendidikan agama di berbagai pesantren di Nusantara dan luar 

negeri, termasuk Pesantren Jamiatul Khair di Batavia, Kelantan (Malaysia), serta Masjidil 

Haram di Mekkah hingga tahun 1936, sehingga memperkuat pemahaman teologis dan 

tasawufnya sebelum kembali ke Lampung untuk berdakwah dan mengajar umat. Setelah 

kembali, Ahmad Hanafiah dikenal aktif sebagai mubaligh yang memperkuat pemahaman 

keagamaan masyarakat melalui pengajaran Al-Qur’an, fiqh, dan tasawuf serta 

pengorganisasian umat dalam lembaga-lembaga Islam lokal (mis. Serikat Islam/Sarekat 

Dagang Islam di Sukadana), yang dipandang sebagai salah satu bentuk penyebaran Islam di 

Lampung karena tidak hanya mengajarkan ritual keagamaan tetapi juga membentuk struktur 

sosial ekonomi komunitas Muslim setempat. Pada periode 1937-1942, ia menjadi Ketua 

Sarekat Dagang Islam di Sukadana yang berperan menggerakkan ekonomi umat dengan 

usaha mebel, home industry sabun, dan rokok kretek sambil memperluas jaringan 

dakwahnya di akar rumput dan pesantren, sehingga memperkuat posisi Islam dalam 

kehidupan sosial budaya masyarakat Lampung (penelitian sejarah lokal, skripsi UIN Raden 

Intan Lampung). Selain aktivitas pembinaan komunitas, ia juga dikenal sebagai pemimpin 

Laskar Hizbullah Lampung pada masa revolusi nasional dan pernah menduduki beberapa 

jabatan strategis Islam di Karesidenan Lampung. KH Ahmad Hanafiah juga menghasilkan 

karya-karya keagamaan seperti Al-Hujjah dan Sirr al-Dahr yang merefleksikan pemikiran 

tauhid, moral, dan jihad fi sabilillah dalam konteks masyarakat Nusantara, sehingga ia 

bukan hanya ulama dan pejuang kemerdekaan, tetapi juga intelektual Islam yang 

mengintegrasikan ajaran agama dengan kehidupan sosial masyarakat Lampung. 

8. SUMATERA BARAT - AHMAD KHATIB AL-MINANGKABAWI 

Ahmad Khatib bin Abdul Latif al-Minangkabawi lahir 6 Dzulhijjah 1276 H (1860 M) 

di Koto Tuo, Agam, Sumatera Barat. Wafat 8 Jumadil Awal 1334 H (1916 M) di 

Mekkah(Fahreza et al., 2025). Di Mekkah berguru dengan Sayyid Bakri Syatha, Sayyid 

Ahmad bin Zaini Dahlan, Syekh Muhammad bin Sulaiman Hasbullah al-Makkiy, dan Syekh 



321 
 
 

Abdul Hadi (dari Inggris).  Beliau sangat produktif dengan puluhan karya dalam bahasa 

Arab meliputi fikih, tauhid, tarekat, dan isu kontemporer. Karya penting beliau ialah, 

Hasyiyah Fathul Jawwad (5 jilid), An Natijah Al Mardhiyyah (tentang tahun Syamsiyyah 

dan Qamariyyah), Ad Durratul Bahiyyah (tentang zakat), Tanbihul Ghafil (tentang Tarekat 

Naqsyabandiyyah), dan Tanbihul Anam (bantahan terhadap KH Muhammad Hasyim 

Asy'ari yang melarang umat bergabung di Sarekat Islam). Karya-karyanya menunjukkan 

keberanian intelektual dan kepedulian terhadap isu-isu sosial politik. 

9. SUMATERA UTARA - TUAN GURU SYEIKH ABDUL WAHAB BESILAM 

Syekh Abdul Wahab Besilam atau yang lebih sering disebut Tuan Guru Babussalam 

dilahirkan pada tanggal 10 Rabiul Akhir 1242 H (1817 M) di Kampung Runda, Rantau 

Benuang Sakti (sekarang bagian dari Sumatera Utara) dan dikenal sebagai tokoh ulama dan 

sufi yang membuka sebuah wilayah baru bagi penyebaran Islam di kawasan Langkat(I. 

Amalia, 2022). Ia merupakan pemimpin tarekat Naqsyabandiyah Khalidiyyah yang kembali 

dari pengembaraan ilmiah, mendirikan perkampungan Islam yang diberi nama Babussalam 

(Besilam) pada tahun 1300 H/1883 M atas dukungan Sultan Langkat, serta mengembangkan 

komunitas Muslim yang terstruktur di sana sampai akhir hayatnya. Melalui metodologi 

dakwah tarekat yang menekankan pendidikan moral Islam, zikir, suluk, pengajaran tawhid 

dan tasawuf, serta hubungan yang baik dengan tokoh politik lokal, Syekh Abdul Wahab 

berhasil memperluas pengaruh Islam bukan hanya di kawasan Langkat tetapi juga ke 

wilayah sekitarnya termasuk Riau, Tapanuli Selatan, bahkan sampai ke Semenanjung 

Melayu seperti Malaysia dan Singapura melalui jaringan murid-muridnya. Ajaran dan 

praktik tarekat yang ia bangun juga menjadi basis pendidikan moral dan spiritual bagi 

masyarakat Muslim setempat, termasuk pendirian mushala/madrasah sebagai pusat 

pendidikan Islam yang menekankan nilai-nilai syariat dan tasawuf dalam kehidupan sehari-

hari. Selain itu, beliau juga menuliskan khutbah, wasiat, dan syair sufistik yang masih 

diajarkan oleh pengikutnya di Besilam hingga kini, menunjukkan warisan pemikiran yang 

terus hidup dalam tradisi Islam lokal di Sumatera Utara. Peninggalan rasional dan sosial ini 

menegaskan perannya sebagai perintis dakwah Islam tradisional di kawasan Melayu 

Sumatera Utara yang berhasil mengintegrasikan pendidikan agama, komunitas sosial, serta 

kehidupan spiritual umat Islam. 

10. BENGKULU 

Islam masuk dan berkembang di Bengkulu melalui jalur perdagangan laut Nusantara 

dan aktivitas dakwah ulama serta interaksi sosial budaya masyarakat pesisir barat Sumatra, 

bukan melalui penaklukan militer(Nurcahya et al., 2025). Sebagai wilayah pesisir di jalur 

pelayaran internasional, Bengkulu sejak abad ke-15/16 telah menjadi persinggahan 

pedagang Muslim dari berbagai daerah seperti Aceh, Minangkabau, Palembang, dan Gujarat 

yang membawa serta ajaran Islam ke komunitas lokal, memperkenalkan nilai-nilai tauhid 

dan syariat melalui interaksi dagang, perkawinan, dan pendidikan informal masyarakat 

pesisir. Proses ini kemudian diikuti oleh para ulama dan penyebar Islam yang datang ke 

wilayah tersebut atau memiliki jaringan keilmuan dengan pusat-pusat Islam di Sumatra 

Barat dan Nusantara; meskipun dokumentasi biografi tokoh spesifik di Bengkulu relatif 

terbatas, sumber sejarah menunjukkan bahwa dakwah ulama seperti Syekh Burhanuddin 

Ulakan, Syekh Abdul Karim, Hasan Mustafa, dan Muhammad Arsyad Al-Bughri dari luar 

daerah turut memperkuat fondasi keagamaan masyarakat lokal melalui surau, pesantren, dan 

pengajaran kitab klasik yang menanamkan pemahaman syariat dan akhlak Islam dalam 

kehidupan sehari-hari. Selain melalui pendidikan tradisional, penyebaran Islam di Bengkulu 

juga terwujud dalam tradisi dan praktik budaya seperti Upacara Tabot yang meskipun 

berasal dari komunitas Muslim Benggala (India) tetap mencerminkan integrasi ajaran Islam 

dengan budaya lokal, menunjukkan bagaimana Islam menjadi bagian dari identitas sosial-



322 
 
 

budaya masyarakat. Perkembangan Islam ini semakin terinstitusikan pada masa kolonial 

dan modern melalui berdirinya masjid, lembaga pendidikan tradisional, serta organisasi 

keagamaan yang terus memperkuat praktik keagamaan di kalangan umat Islam Bengkulu 

hingga saat ini. 
 

KESIMPULAN 

Ulama di kawasan Melayu memiliki peran sangat penting sebagai figur sentral dalam 

kehidupan masyarakat. Mereka tidak hanya mengajarkan ibadah mahdhah, tetapi juga 

terlibat dalam upacara adat, pendidikan, ekonomi, politik, dan sosial kemasyarakatan. 

Karakteristik ulama Melayu adalah penguasaan ilmu agama yang mendalam, produktif 

menulis karya, aktif berdakwah, memadukan teori dan praktik, serta menjaga warisan 

budaya. 

Warisan mereka berupa karya-karya yang masih dipelajari hingga kini, pembentukan 

identitas Islam Melayu Nusantara, fondasi pendidikan Islam di berbagai wilayah, dan 

pengembangan bahasa Melayu sebagai bahasa ilmu pengetahuan. Para ulama ini adalah 

pewaris para Nabi yang menjadi elit keagamaan dengan otoritas tinggi, gagasan dan 

pemikirannya dipandang sebagai kebenaran yang dipegang teguh oleh masyarakat.  

 

DAFTAR PUSTAKA 
Amalia, I. (2022). Contribution of Sheikh Abdul Wahab Rokan To The Internalization of Moral 

Education in Besilam , Langkat Regency. 597–610. https://doi.org/10.30868/ei.v11i03.2472 

Amalia, T., & Hudaidah. (2022). Fajar Historia Jurnal Ilmu Sejarah dan Pendidikan Peranan Syekh 

Abdoes Shamad Al-Palembani Sebagai Ulama Bebas dalam Proses Internalisasi Islam di 

Palembang. 6(1), 128–140. 

Aththahirah, A., Ramadhan, Z., Hairun Nisa, H., & Roza, E. (2025). PEMIKIRAN INTELEKTUAL 

RAJA ALI HAJI : KEPEMIMPINAN ULAMA MELAYU DALAM MEMBENTUK 

IDENTITAS SOSIAL-. 9(10), 36–42. 

Atmaja, A. K. (n.d.). Dakwah Nomaden Syaikh Abdurrahman Siddik Bangka Belitung. Universitas 

Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

Budianto, A. (2023). Jihad dan Nasionalisme : Heroisme Kh . Ahmad Hanafiah dalam Membangun 

Masyarakat dan Mempertahankan Kemerdekaan Republik Indonesia 1916 – 1947 Jihad And 

Nationalism : Heroism Kh . Ahmad Hanafiah in Building Society and Maintaining the. 04, 

117–125. 

Fahreza, F., Yunus, F., Putri, S. K., Qurrota, A., Agama, S.-, Budaya, L., Mada, U. G., Islam, S.-S. 

P., Syarif, U. I. N., Jakarta, H., Agama, S.-, Budaya, L., & Gadjah, U. (2025). Peran Syaikh 

Khotib Al-Minangkabawi dalam Menyebarkan Islam di Tanah Padang. 4(1), 55–68. 

https://doi.org/10.5281/zenodo.15776439 

H. Fuad. (2023). MAQAMAT DAN NILAI-NILAI PENDIDIKAN SUFISTIK DALAM KITAB 

KIFAYAH AL-ATQIYA WA MINHAJ ALASHFIYA KARYA SAYYID ABU BAKAR 

SYATHA ADDIMYATHI. UNIVERSITAS ISLAM NEGERI ANTASARI. 

Harahap, F. A., Hadi, K., Adelia, N., Olivia, O., & Purba, T. R. (2024). SYEKH HAMZAH 

FANSURI: BIOGRAFI DAN PEMIKIRAN. Vol. 3. 

Marjoni, D., & Syahril. (2021). DALAM MENGEMBANGKAN AJARAN ISLAM DI 

KABUPATEN PADANG PARIAMAN. 3(1). 

Nirmala, Z., & Samad, Duski, Z. (2023). Sejarah Islam Masuk Ke Indonesia Dan Islam Zaman 

Kontemporer. 02(02), 30–43. 

Nurcahya, Y., Wulandari, H., Hakim, A., Aziz, M. F., Putra, A., & Salsabila, M. J. (2025). Jejak 

Awal dan Perkembangan Islam di Bengkulu : Dari Dakwah Ulama hingga Institusionalisasi 

Keagamaan. 1(6), 4435–4447. 

 

 


