
Jurnal Multidisiplin Inovatif 
Vol 9 No. 12 Desember 2025 

eISSN: 2246-6110 
 

 

324 
 
 

MODEL PENDIDIKAN TOLERANSI DI PESANTREN NU SEBAGAI 

WUJUD MODERASI BERAGAMA 
 

Jaenullah1, Aziza Wati2, Nayyirotul Anzumi Zahro3  

jaenullah@umala.ac.id1, azizawati54@guru.smp.belajar.id2, zahrabustham@gmail.com3  

Universitas Ma'arif Lampung 

 

ABSTRAK 
Pondok pesantren sebagai lembaga keagamaan khas Indonesia mempunyai kekhasan tersendiri 

dalam membina dan mengedepankan nilainilai moderasi beragama. Penelitian ini bertujuan untuk 

mengungkap nilainilai moderasi beragama yang ditanamkan di Pondok Pesantren Harisul Khairaat 

dengan menggunakan pendekatan penelitian kualitatif. Teknik pengumpulan data dalam penelitian 

ini menggunakan observasi, wawancara. Penelitian ini dilakukan di pondok pesantren yang berbasis 

NU pada kegiatan pesantren yang berbasis NU umumnya menggunakan ahlususnnah wal jamaah, 

itu juga merupakan salah satu pondasi dari pondak pesantren yang berbasis. 

Kata Kunci: Pesantren, Moderasi Beragama. 

 

ABSTRACT 

Islamic boarding schools, as uniquely Indonesian religious educational institutions, possess their 

own distinctiveness in nurturing and promoting values of religious moderation. This research aims 

to uncover the values of religious moderation cultivated at the Harisul Khairaat Islamic Boarding 

School using a qualitative research approach. Data collection techniques in this study involved 

observation, in-depth interviews. This research was conducted at an NU-based Islamic boarding 

school. In general, NU-based Islamic boarding school activities use Ahlususnnah wal Jamaah, 

which is also one of the foundations of NU-based Islamic boarding schools. 

Keywords: Islamic Boarding School, Religious Moderation 
 

PEiNDAiHULUAiN 

Pondok Pesantren di Indonesia selama ini dikenal sebagai lembaga pendidikan yang 

konsisten mengajarkan Islam rahmatan lil ’alamin.  Para santri dididik dan dibekali dengan 

wawasan kagamaan yang komprehensif, terlebih yang berkaitan dengan etika Islam. Hal ini 

menjadi wajar jika para lulusannya memiliki wawasan yang moderat, berkarakter humanis, 

inklusif, toleran serta mampu menjaga keutuhan bangsa Indonesia dengan memahami 

kondisi sosio-historis masyarakatnya. Nilai-nilai moderasi beragama di pondok pesantren 

sudah melekat dan menjadi identitas bagi seluruh penghuninya, mulai dari pimpinan, para 

pengurus, para asatidz dan juga para santrinya Sejak awal mereka di pondok pesantren sudah 

mencerminkan perilaku moderasi beragama dalam interaksi keseharian, baik di lingkungan 

pondok pesantren terlebih di lingkungan masyarakat. Hal ini, selain menjadi ciri khas 

pondok pesantren, juga sebagai cerminan kehidupan para pendakwah Islam, yakni 

walisongo yang memiliki kontribusi besar dalam penyebaran agama Islam di Indonesia. 

Adapun pelaksanaan ibadah, pesantren mengajarkan kepada santri tentang pentingnya 

mempraktikkan hukum dan ritual keagamaan dengan kesederhanaan dan keseimbangan. 

Santri didorong untuk mengintegrasikan ajaran Islam ke dalam kehidupan sehari-hari 

mereka secara proporsional, tanpa ekstremisme atau fanatisme yang berlebihan. Dalam 

konteks dakwah, pondok pesantren ini mengedepankan metode penyiaran agama yang 

moderat, dengan mengedepankan dialog, pemahaman, dan keberagaman. Santri didorong 

untuk menjadi duta agama yang memiliki sikap terbuka dan inklusif, mampu 

mempromosikan nilai-nilai Islam dengan cara yang bijaksana dan mendamaikan. 

 

METODOLOGI 

mailto:jaenullah@umala.ac.id1
mailto:azizawati54@guru.smp.belajar.id2
mailto:zahrabustham@gmail.com3


325 
 
 

Metode penelitain yang di lakukan oleh penulis adalah kualitatif dengan teknik 

pengumpulan data observasi wawancara dan dokumentasi yang dilakukan di pondok 

pesantren terkait. Maka dalam penelitian ini menggunakan penelitian kepustakaan. 

Selanjutnya, model penelusuran sejarah dalam organisasi NU, dapat dilacak berdasarkan 

kronologis atau urutan waktu, misalnya pemikiran mderat atau istilah sekarang moderasi 

beragama dianalisis pada masanya K.H. Hasyim Asy’ari sebagai pendiri melalui kitab 

Risalah Ahlu Sunnah wal Jamaah, kemudian berlanjut pada masa setelahnya termasuk pada 

masa kepemimpinan K.H. Wahid Hasyim dan Gus Dur. Nahdlatul Ulama (NU) merupakan 

salah satu organisasi keagamaan terbesar di Indonesia yang memiliki kontribusi signifikan 

dalam bidang pendidikan Islam. Sebagai gerakan yang berlandaskan pada ajaran Islam yang 

moderat dan menghargai keberagaman, NU telah berperan dalam mengembangkan 

pendidikan yang tidak hanya berfokus pada aspek spiritual, tetapi juga pada aspek sosial 

dan kultural masyarakat Indonesia. NU memperkenalkan konsep pendidikan yang 

mengintegrasikan ajaran Islam dengan nilai-nilai lokal. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pondok Pesantren  NU 

Secara etimologis pesantren berasal dari kata pe-santrian-an yang berasal dari kata 

santri yang berarti tempat santri; asrama tempat santri belajar agama; atau pondok. 

Dikatakan pula, pesantren berasal dari kata santri, yaitu seorang yang belajar agama Islam, 

dengan demikian.Kemajemukan tersebut pada satu sisi merupakan kekuatan sosial dan 

keragaman yang indah apabila satu sama lain bersinergi dan saling bekerja sama untuk 

membangun bangsa. Namun, pada sisi lain, kemajemukan tersebut apabila tidak dikelola 

dan dibina dengan tepat dan baik akan menjadi pemicu dan penyulut konflik dan kekerasan 

yang dapat menggoyahkan sendisendi kehidupan berbangsa. Peristiwa Ambon dan Poso, 

misalnya, merupakan contoh kekerasan dan konflik horizontal yang telah menguras energi 

dan merugikan tidak saja jiwa dan materi tetapi juga mengorbankan keharmonisan antar 

sesama masyarakat Indonesia. 

Berbicara tentang pendidikan Islam, pesantren merupakan jenis institusi pendidikan 

Islam tertua dan telah lama berakar di dalam budaya masyarakat Indonesia. Pesantren 

merupakan pusat pengkajian dan pendalaman khazanah ilmu-ilmu keislaman dan sekaligus 

sebagai pusat gerakan dakwah penyebaran agama Islam di masyarakat. Pesantren juga 

dikenal sebagai penjaga ortodoksi Islam. Pondok pesantren merupakan lembaga pendidikan 

yang unik, tidak saja karena keberadaannya yang sudah sangat lama, tetapi juga karena 

kultur, metode, dan jaringan yang diterapkan oleh lembaga agama tersebut. Selain itu 

pondok pesantren juga sebagai sistem pendidikan yang asli (indegenious) di Indonesia. 

Relasi harmonis antar-umat beragama seringkali menuai masalah tatkala masing-

masing pihak bersikukuh dengan kebenaran agama yang dianutnya, dengan memaksakan 

agamanya kepada yang lain. Dalam konteks ini, Islam melalui al- óîÔan dengan tegas 

menolak setiap orang beriman untuk memaksakan agamanya kepada orang lain. Bahkan, 

Al-Quran menjamin kebebasan beragama kepada manusia. Sebagaimana diungkapkan 

dalam firman Allah yaitu “Tidak ada paksaan untuk (memasuki) agama (Islam). 

Sesungguhnya telah jelas jalan yang benar daripada jalan yang sesat. Karena itu, 

barangsiapa yang ingkar kepada Thaghut dan beriman kepada Allah, maka sesungguhnya ia 

telah berpegang kepada buhul tali yang amat kuat yang tidak akan putus. Dan Allah Maha 

Mendengar lagi Maha Mengetahui. 

Model toleransi di pesantren NU sebagai wujud moderasi beragama menjadi kunci 

hubungan dalam menjalanakan kegiatan beragama Untuk itu, sikap toleran dan tidak boleh 

ada paksaan dalam beragama meniscayakan penyebaran agama secara santun dan sopan. 



326 
 
 

Sementara itu, secara terminologis, pondok pesantren merupakan institusi sosial 

keagamaan yang menjadi wahana pendidikan bagi umat Islam yang ingin mendalami ilmu-

ilmu keagamaan. Pondok pesantren dalam terminologi keagamaan merupakan institusi 

pendidikan Islam, namun demikian pesantren mempunyai icon sosial yang memiliki pranata 

sosial di masyarakat. Hal ini karena pondok pesantren memiliki modalitas sosial yang khas, 

yaitu:  

1. ketokohan kyai 

2. santri 

3. independent dan mandiri, dan  

4. jaringan sosial yang kuat antar alumni pondok pesantren. 

Kegiatan utama yang dilakukan dalam pesantren adalah pengajaran dan pendidikan 

Islam. Hal ini menuntut kualitas seorang kyai tidak sekedar sebagai seorang ahli tentang 

pengetahuan keislaman yang mumpuni, tetapi juga sebagai seorang tokoh panutan untuk 

diteladani dan diikuti.  

Melalui kegiatan ajar-belajar, seorang kyai mengajarkan pengetahuan keislaman 

tradisional kepada para santrinya yang akan meneruskan proses penyebaran Islam 

tradidional. Pertama, Pondok pesantren modern, merupakan pengembangan tipe pesantren 

karena orientasi belajarnya cenderung mengadopsi seluruh sistem belajar secara klasik dan 

meninggalkan sistem belajar tradisional. Penerapan sistem belajar modern ini terutama 

nampak pada penggunaan kelas. 

kelas belajar baik dalam bentuk madrasah maupun sekolah. Kurikulum yang dipakai 

adalah kurikulum sekolah atau madrasah yang berlaku secara nasional. Santrinya ada yang 

menetap ada yang tersebar di sekitar desa lokasi pesantren. Kedudukan para kyai sebagai 

koordinator pelaksana proses belajar mengajar dan sebagai pengajar langsung di kelas. 

Perbedaannya dengan sekolah dan madrasah terletak pada porsi pendidikan agama dan 

bahasa Arab lebih menonjol sebagai kurikulum lokal. Kedua, pesantren Salaf. Menurut 

Zamakhsyari Dhofier, ada beberapa ciri pesantren salaf atau tradisional, terutama dalam hal 

sistem pengajaran dan materi yang diajarkan. Pengajaran kitabkitab Islam klasik atau sering 

disebut dengan kitab kuning karena kertasnya berwarna kuning, terutama karangan-

karangan ulama yang menganut faham SyafiÉiyah, merupakan pengajaran formal yang 

diberikan dalam lingkungan pesantren tradisional. Keseluruhan kitab-kitab klasik yang 

diajarkan di pesantren dapat digolongkan ke dalam delapan kelompok, yaitu nahwu (syntax) 

dan shorof (morfologi), fiqh, usul fiqh, hadis, tafsir, tauhid, tasawuf dan etika, dan cabang-

cabang lain seperti tarikh dan balaghah. 

Kegiatan utama yang dilakukan dalam pesantren adalah pengajaran dan pendidikan 

Islam. Hal ini menuntut kualitas seorang kyai tidak sekedar sebagai seorang ahli tentang 

pengetahuan keislaman yang mumpuni, tetapi juga sebagai seorang tokoh panutan untuk 

diteladani dan diikuti. Melalui kegiatan ajar-belajar, seorang kyai mengajarkan pengetahuan 

keislaman tradisional kepada para santrinya yang akan meneruskan proses penyebaran Islam 

tradidional. Para ahli pendidikan, mengklasifikasi jenis pesantren ke dalam dua tipologi; 

yakni pesantren modern, yang sudah banyak mengadopsi sistem pendidikan sekolah modern 

Barat dan pesantren salaf, yang berorientasi pada pelestarian tradisi dengan sistem 

pendidikan tradisional. 

Sosial kultural adalah istilah yang mengacu pada segala halyang berkaitan dengan 

aspek sosial dan budaya dalam masyarakat. Konsep sosial kultural meliputi norma, nilai, 

tradisi, dan tata cara hidup yang dipertahankan dan diteruskan dari satu generasi ke generasi 

berikutnya. Aspek sosial dalam konsep sosial kultural berkaitan dengan hubungan antar 

individu dan kelompok dalam masyarakat, sedangkan aspek kultural berkaitan dengan 

kebudayaan, termasuk bahasa, seni, adat istiadat, agama, dan nilai-nilai yang diwariskan 



327 
 
 

dari masa lalu. 

Secara umum Pondok Pesantren didefinisikan sebagai lembaga pendidikan yang 

memiliki lima elemen pokok;  

1. Pondok/Asrama: adalah tempat tinggal bagi para santri. Pondok inilah yang menjadi 

ciri khas dan tradisi pondok pesantren dan membedakannya dengan sistem pendidikan 

lain yang berkembang di Indonesia 

2. Masjid: Merupakan tempat untuk mendidik para santri terutama dalam praktik seperti 

shalat, pengajian kitab klasik, pengkaderan kyai, dan lain-lain 

3. Pengajaran kitab-kitab klasik: Merupakan tujuan utama pendidikan di pondok 

pesantren 

4. Santri: Merupakan sebutan 

Kegiatan utama yang dilakukan dalam pesantren adalah pengajaran dan pendidikan 

Islam. Hal ini menuntut kualitas seorang kyai tidak sekedar sebagai seoarang ahli tentang 

pengetahuan keislaman yang mumpuni, tetapi juga sebagai seorang tokoh panutan untuk 

diteladani dan diikuti. Melalui kegiatan ajar-belajar, seorang kyai mengajarkan pengetahuan 

keislaman tradisional kepada para santrinya yang akan meneruskan proses penyebaran Islam 

tradisional. Di dalam pesantren proses pendidikan dan pengajaran bisa berlangsung dalam 

dua bentuk: sistem klasikal dan berjenjang dan sistem tradisional, seperti sorogan, wetonan, 

dan bandongan. Menurut Mustofa Bisri di samping ciri lahiriah tersebut, masih ada cirri 

umum yang menandai karakteristik pesantren, yaitu kemandirian dan ketaatan santri kepada 

kyai yang sering diinisiasi sebagai pengkultusan. Meski mempunyai tipologi umum yang 

sama, pesantren juga sangat ditentukan karakternya oleh kyai yang memimpinnya. Sebagai 

pendiri dan ÚpemilikÉ pesantren (terutama pesantren salaf) dalam menentukan corak 

pesantrennya, pastilah tidak terlepas dari karakter dan kecenderungan pribadinya. 

Adapun nilai-nilai moderasi yang dikembangkan di pondok pesantren Nahdratul 

Ulama sebagai berikut: 

Islam menjelaskan tentang pluralitas adalah salah satu kenyataan objektif komunitas 

umat manusia, sejenis hukum Allah atau Sunnah Allah, dan bahwa hanya Allah yang tahu 

dan dapat menjelaskan, di hari akhir nanti, mengapa manusia berbeda satu sama lain. 

Sebagai umat Islam, diperintahkan untuk berperilaku adil kepada siapa saja dalam 

setiap kondisi. Selain itu, kita juga diperintahkan untuk berbuat ihsan kepada siapa saja di 

manapun kita berada. Keadilan menjadi nilai luhur ajaran agama Islam, sebab mustahil 

kesejahteraan masyarakat akan terwujud tanpa adanya keadilan. Pendidikan yang inklusif 

juga menjadi landasan, di mana pelajar memiliki kesempatan untuk memahami dan 

menghormati berbagai pandangan dalam Islam tanpa diskriminasi. Seluruh santri memiliki 

posisi yang setara dalam konteks regulasi pesantren. Mereka diharapkan untuk mematuhi 

dan patuh terhadap peraturan pesantren yang berlaku. Jika terjadi pelanggaran dari pihak 

santri, maka mereka akan bertanggung jawab atas tindakan mereka dan menerima sanksi 

yang sesuai sesuai dengan ketentuan yang ada. 

Moderasi Beragama dapat diartikan sebagai upaya untuk menjaga sikap dan tindakan 

dalam beragama yang seimbang, tidak berlebihan, dan tetap menghormati perbedaan dalam 

keyakinan agama atau kepercayaan. Istilah "moderasi" sendiri berasal dari bahasa Latin 

moderatio yang artinya pengaturan atau pengendalian. Sedangkan dalam bahasa Indonesia, 

istilah ini juga dapat diartikan sebagai sikap tengah-tengah atau tidak ekstrem dalam 

beragama. Sedangkan menurut bahasa arab moderasi beraga dikenal dengan istilah 

"wasatiyah" memiliki arti pertengahan Kata wasatiyah juga dinisbatkan kepada pengertian 

adil, pilihan terbaik, utama dan seimbang Menurut bahasa latin kata moderasi berasal dari 

"moderation" yang memiliki arti tidak kurang dan tidak lebih (pertengahan). Dalam The 

Middle Path of Moderation in Islam karya. 



328 
 
 

Moderasi beragama juga sangat penting di dunia maya atau internet. Internet telah 

menjadi bagian penting dari kehidupan seharihari masyarakat modern, termasuk dalam 

memperoleh informasi dan berkomunikasi dengan orang lain. Namun, penggunaan internet 

juga dapat memicu radikalisme dan intoleransi agama yang berdampak buruk pada 

masyarakat. 

moderasi beragama adalah ukuran atau parameter yang digunakan untuk menilai 

sejauh mana seseorang atau kelompok mampu mempraktikkan ajaran agama secara moderat 

dan seimbang. Seperti telah dikemukakan sebelumnya, moderasi adalah ibarat bandul jam 

yang bergerak dari pinggir dan selalu cenderung menuju pusat atau sumbu (centripetal), ia 

tidak pernah diam statis. Sikap moderat pada dasarnya merupakan keadaan yang dinamis, 

selalu bergerak, karena moderasi pada dasarnya merupakan proses pergumulan terus-

menerus yang dilakukan dalam kehidupan masyarakat. Moderasi dan sikap moderat dalam 

beragama selalu berkontestasi dengan nilai-nilai yang ada di kanan dan kirinya. 

Moderasi di antara ekstrem kiri dan ekstrem kanan adalah sebuah pendekatan untuk 

menyeimbangkan dan menghindari radikalisme dan ekstremisme politik yang dapat 

mengancam stabilitas dan keamanan suatu negara. Ekstrem kiri dan ekstrem kanan 

keduanya memiliki pandangan yang ekstrem dan cenderung absolut dalam melihat dunia, 

serta sering kali mengabaikan atau menolak pandangan atau pendapat yang berbeda dengan 

mereka. Moderasi di antara ekstrem kiri dan ekstrem kanan melibatkan upaya untuk 

menciptakan dialog dan komunikasi yang terbuka dan konstruktif antara kelompok-

kelompok yang berbeda pandangan, dan mendorong pendekatan yang pragmatis dan 

inklusif dalam. 

Indonesia memang dikenal sebagai negara yang memiliki masyarakat multikultural 

yang kaya akan keragaman budaya. Hal ini karena Indonesia terdiri dari berbagai suku, 

agama, bahasa, adat istiadat, serta tradisi yang berbeda-beda di setiap daerahnya. 

Masyarakat Indonesia memiliki kebiasaan untuk saling menghargai dan menghormati 

perbedaan yang ada. Meskipun terdapat perbedaan dalam hal budaya, agama, dan bahasa, 

namun masyarakat Indonesia dapat hidup bersama dalam harmoni dan damai. 

Demi tujuan itu, maka pendidikan sebenarnya masih  dianggap sebagai instrument 

penting sebab “pendidikan”sampai sekarang masih diyakini mempunyai peran besar dalam 

membentuk karakter individu-individu yang dididiknya, dan  mampu menjadi gulding light 

bagi generasi muda penerus bangsa. Dalam konteks inilah, pendidikan agama sebagai media 

penyadaran umat perlu membangun teologi inklusif dan pluralis, demi harmonisasi agama-

agama (yang telah menjadi kebutuhan masyarakat agama sekarang). Apalagi, kalau 

mencermati pernyataan yang telah disampaikan oleh alex R Rogger  bahwa pendidikan  

agama merupakan bagian integral dari pendidikan pada umumnya dan berfungsi untuk 

membantu perkembangan pengertian yang dibutuhkan bagi orang-orang yang berbeda iman, 

sekaligus juga untuk memperkuat ortodoksi keimanan bagi  untuk mengeksplorasi sifat 

dasar keyakinan agama di dalam proses pendidikan dan secara khusus mempertanyakan 

adanya bagian dari pendidikan keimanan dalam masyarakat. Pendidikan agama dengan 

begitu, seharusnya mampu merefleksikan persoalan pluralisme, dengan mentransmisikan 

nilai-nilai yang dapat menumbuhkan sikap toleran, terbuka dan kebebasan dalam diri 

generasi muda. Jadi toleransi. 

agama merupakan bagian integral dari pendidikan pada umumnya dan berfungsi untuk 

membantu perkembangan pengertian yang dibutuhkan bagi orang-orang yang berbeda iman, 

sekaligus juga untuk memperkuat ortodoksi keimanan untuk mengeksplorasi sifat dasar 

keyakinan agama di dalam proses pendidikan dan secara khusus mempertanyakan adanya 

bagian dari pendidikan keimanan dalam masyarakat. Pendidikan agama dengan begitu, 

seharusnya mampu merefleksikan persoalan pluralisme, dengan mentransmisikan nilai-nilai 



329 
 
 

yang dapat menumbuhkan sikap toleran, terbuka dan kebebasan dalam diri generasi muda. 

Tawassut 

Tawassut merupakan pemahaman dan pengamalan nilai-nilai agama yang tidak 

berlebihan (ifrat), serta tidak mengurangi ajaran agama (tafrit). Tawasuth adalah pola 

pengamalan agama yang tidak berlebihan, moderat, tidak extrem kanan ataupun kiri.24 Hal 

ini sejalan dengan apa yang dikemukakan oleh Zuhairi Misrawi, bahwa pemahaman dan 

pengamalan agama yang tidak ifrath (berlebihan dalam beragama) dan tafrith (mengurangi 

ajaran agama). Jalan tengah ini dapat berarti sebuah pemahaman beragama yang menadukan 

antara tek ajaran agama dengan konteks kehidupan kehidupan bermasyarakat. 

Pemahaman yang komprehensif mengenai keragaman serta perspektif agama akan 

mengembangkan orientasi moderat pada santri di pesantren. Ini akan menghindarkan 

mereka dari pandangan ekstremis dan kecenderungan untuk mencela pemahaman serta 

praktik keagamaan individu lainnya. Proses pembelajaran yang terjadi di pondok pesantren 

Harisul Khairaat, yang dapat berperan dalam mendukung pemahaman moderasi beragama, 

melibatkan studi kitab kuning. Hal ini disebabkan oleh fakta bahwa dalam kitab-kitab 

kuning, pengarang-pengarangnya tidak. 

I’tidal (adil) 

Kata "I'tidal" berasal dari bahasa Arab, tepatnya dari kata "adil" yang memiliki makna 

"sama." Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, "adil" diartikan sebagai tindakan yang tidak 

berpihak kepada salah satu pihak, tidak bersikap sewenang-wenang, serta tidak memihak 

secara tidak adil. Lebih dari itu, "I'tidal" juga merujuk pada tindakan menempatkan segala 

sesuatu pada tempatnya dengan cara melaksanakan hak dan memenuhi kewajiban secara 

seimbang dan proporsional. 

Sebagai umat Islam, diperintahkan untuk berperilaku adil kepada siapa saja dalam 

setiap kondisi. Selain itu, kita juga diperintahkan untuk berbuat ihsan kepada siapa saja di 

manapun kita berada. Keadilan menjadi nilai luhur ajaran agama Islam, sebab mustahil 

kesejahteraan masyarakat akan terwujud tanpa adanya keadilan.  

Pendidikan yang inklusif juga menjadi landasan, di mana pelajar memiliki kesempatan 

untuk memahami dan menghormati berbagai pandangan dalam Islam tanpa diskriminasi. 31 

Seluruh santri memiliki posisi yang setara dalam konteks regulasi pesantren. Mereka 

diharapkan untuk mematuhi dan patuh terhadap peraturan pesantren yang berlaku. Jika 

terjadi pelanggaran dari pihak santri, maka mereka akan bertanggung jawab atas tindakan 

mereka dan menerima sanksi yang sesuai sesuai dengan ketentuan yang ada. 

Tasamuh (Toleransi) 

Prinsip persamaan lainnya juga dapat dilihat dari keseharian santri di pondok 

pesantren, misalkan dari cara berpakaian santri yang wajib menggunakan sarung ketika 

melaksanakan shalat dan kegiatan lainnya, meskipun mereka berasal dari dari yang berbeda. 

Selain itu, penempatan santri di asrama yang proporsional sesuai jenjang sekolahnya tanpa 

memandang strata sosial mereka. Mereka dikumpulkan sesuai jenjang. 

Selain itu, toleransi juga terintegrasi dengan peraturan pondok pesantren dalam 

penempatan santri di asrama disesuaikan dengan jenjang sekolah, meskipun mereka berasal 

dari berbagai daerah, berbeda latar belakang bahasa, adat, strata sosial, dan karakter yang 

beragam. Secara alami mereka berinteraksi dan membangun ikatan emosional yang sangat 

toleransi. 

Sebagai upaya untuk mempromosikan toleransi di antara para santri secara alami, 

setiap santri baru ditempatkan dalam kamar berdasarkan jenjang kelas mereka, tanpa 

memandang asal daerah atau sekolah sebelumnya selama satu tahun pelajaran. Pada tahun 

berikutnya, mereka ditempatkan kembali dalam kamar dengan menggunakan sistem 

pengacakan di antara kamar-kamar dalam satu jenjang sekolah mereka. Hal ini dirancang 



330 
 
 

untuk mendidik para santri dengan proses interaksi yang alamiah guna memperluas 

wawasan serta memahami tradisi dan budaya orang lain. Dengan system ini, para santri akan 

memiliki wawasan multikultural dan toleransi melalui pengalaman nyata. 
 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa pesantren adalah Lembaga yang sudah sejak dulu 

mengajarkan paham moderat. Sudah tak perlu diajarkan, sistem Pendidikan pesantren secara 

turun temurun diajarkan. Kitab-kitab klasik yang dikaji di pesantren semuanya memiliki 

pemahaman yang inklusif karena konten dari kitab-kitab tersebut bersambung kepada Nabi 

Muhammad. Ideologi yang dikembangkan adalah ahlus sunnah wal jama’ah. Pelajaran yang 

diajarkan pesantren adalah ajaran Nabi yang penuh kasih sayang dan menghargai perbedaan. 

Namun, Pendidikan moderasi beragama di pesantren belum menjadi kurikulum inti. Lebih 

tepatnya, Pendidikan moderasi baru mencapai kurikulum tersembunyi (hidden curriculum). 

Dalam melakukan penelitian ini, penulis menyadari banyak kekurangan terutama terkait 

responden yang diwawancari. Oleh sebab itu, kedepan ada peneliti yang lebih komprehensif 

dalam meneliti tentang pesantren dan kyai. 

Moderasi beragama menjadi hal penting dan krusial untuk dikembangkan di negara 

yang homogen seperti Indonesia, dan memberikan pemahaman bahwa nilainilai sikap dalam 

konteks keberagaman menjadikan kita tidak egois, intoleran, diskriminatif, dan lainnya. 

Menjawab bagaimana mengamalkan Islam dalam masyarakat majemuk dan membangun 

negara dalam masyarakat yang beragama. Ajaran ini menekankan pentingnya 

keseimbangan, bukan berdiri di tiang ekstrim, baik dalam pemahaman maupun dalam 

praktek. Moderasi dalam Islam juga mengajarkan inklusivitas, persaudaraan, toleransi, 

perdamaian dan Islam sebagai rahmatan.  

 

DAFTAR PUSTAKA 
A. 2017, Moderasi Beragama: Kunci Stabilitas Keberagaman dalam Masyarakat Indonesia". 

Makalah disampaikan pada Acara International Conference on "Civilizations and World 

Order: Comparative Perspectives, Universitas Gadjah Mada, Yogyakarta. 

Abudin Nata, 2018, Metodologi Studi Islam,  Jakarta: Raja Grafindo Persada. 

Fuad, A. J. 2020. Akar Sejarah Moderasi Islam Pada Nahdlatul Ulama. Tribakti: Jurnal Pemikiran 

Keislaman. 

M. Redha Anshori et al.2021, Moderasi Bearagama Di Pondok Pesantren Yogyakarta: K-Media. 

Nurul H. Maarif, 2017, Islam Mengasihi Bukan Membenci,Bandung: PT. Mizan Pustaka. 
Rifin, M., & Nurhadi. 2019. Moderasi Beragama dalam Membangun Azra, Harmoni di 

Indonesia.Jurnal Iqra. 

  


