Vol 9 No. 12 Desember 2025
Jurnal Multidisiplin Inovatif eISSN: 2246-6110

MODEL PENDIDIKAN TOLERANSI DI PESANTREN NU SEBAGAI
WUJUD MODERASI BERAGAMA

Jaenullah!, Aziza Wati?, Nayyirotul Anzumi Zahro*
jaenullah@umala.ac.id', azizawati54@guru.smp.belajar.id?, zahrabustham@gmail.com?
Universitas Ma'arif Lampung

ABSTRAK

Pondok pesantren sebagai lembaga keagamaan khas Indonesia mempunyai kekhasan tersendiri
dalam membina dan mengedepankan nilainilai moderasi beragama. Penelitian ini bertujuan untuk
mengungkap nilainilai moderasi beragama yang ditanamkan di Pondok Pesantren Harisul Khairaat
dengan menggunakan pendekatan penelitian kualitatif. Teknik pengumpulan data dalam penelitian
ini menggunakan observasi, wawancara. Penelitian ini dilakukan di pondok pesantren yang berbasis
NU pada kegiatan pesantren yang berbasis NU umumnya menggunakan ahlususnnah wal jamaah,
itu juga merupakan salah satu pondasi dari pondak pesantren yang berbasis.

Kata Kunci: Pesantren, Moderasi Beragama.

ABSTRACT

Islamic boarding schools, as uniquely Indonesian religious educational institutions, possess their
own distinctiveness in nurturing and promoting values of religious moderation. This research aims
to uncover the values of religious moderation cultivated at the Harisul Khairaat Islamic Boarding
School using a qualitative research approach. Data collection techniques in this study involved
observation, in-depth interviews. This research was conducted at an NU-based Islamic boarding
school. In general, NU-based Islamic boarding school activities use Ahlususnnah wal Jamaah,
which is also one of the foundations of NU-based Islamic boarding schools.

Keywords: Islamic Boarding School, Religious Moderation

PENDAHULUAN

Pondok Pesantren di Indonesia selama ini dikenal sebagai lembaga pendidikan yang
konsisten mengajarkan Islam rahmatan lil ’alamin. Para santri dididik dan dibekali dengan
wawasan kagamaan yang komprehensif, terlebih yang berkaitan dengan etika Islam. Hal ini
menjadi wajar jika para lulusannya memiliki wawasan yang moderat, berkarakter humanis,
inklusif, toleran serta mampu menjaga keutuhan bangsa Indonesia dengan memahami
kondisi sosio-historis masyarakatnya. Nilai-nilai moderasi beragama di pondok pesantren
sudah melekat dan menjadi identitas bagi seluruh penghuninya, mulai dari pimpinan, para
pengurus, para asatidz dan juga para santrinya Sejak awal mereka di pondok pesantren sudah
mencerminkan perilaku moderasi beragama dalam interaksi keseharian, baik di lingkungan
pondok pesantren terlebih di lingkungan masyarakat. Hal ini, selain menjadi ciri khas
pondok pesantren, juga sebagai cerminan kehidupan para pendakwah Islam, yakni
walisongo yang memiliki kontribusi besar dalam penyebaran agama Islam di Indonesia.

Adapun pelaksanaan ibadah, pesantren mengajarkan kepada santri tentang pentingnya
mempraktikkan hukum dan ritual keagamaan dengan kesederhanaan dan keseimbangan.
Santri didorong untuk mengintegrasikan ajaran Islam ke dalam kehidupan sehari-hari
mereka secara proporsional, tanpa ekstremisme atau fanatisme yang berlebihan. Dalam
konteks dakwah, pondok pesantren ini mengedepankan metode penyiaran agama yang
moderat, dengan mengedepankan dialog, pemahaman, dan keberagaman. Santri didorong
untuk menjadi duta agama yang memiliki sikap terbuka dan inklusif, mampu
mempromosikan nilai-nilai Islam dengan cara yang bijaksana dan mendamaikan.

METODOLOGI
324


mailto:jaenullah@umala.ac.id1
mailto:azizawati54@guru.smp.belajar.id2
mailto:zahrabustham@gmail.com3

Metode penelitain yang di lakukan oleh penulis adalah kualitatif dengan teknik
pengumpulan data observasi wawancara dan dokumentasi yang dilakukan di pondok
pesantren terkait. Maka dalam penelitian ini menggunakan penelitian kepustakaan.
Selanjutnya, model penelusuran sejarah dalam organisasi NU, dapat dilacak berdasarkan
kronologis atau urutan waktu, misalnya pemikiran mderat atau istilah sekarang moderasi
beragama dianalisis pada masanya K.H. Hasyim Asy’ari sebagai pendiri melalui kitab
Risalah Ahlu Sunnah wal Jamaah, kemudian berlanjut pada masa setelahnya termasuk pada
masa kepemimpinan K.H. Wahid Hasyim dan Gus Dur. Nahdlatul Ulama (NU) merupakan
salah satu organisasi keagamaan terbesar di Indonesia yang memiliki kontribusi signifikan
dalam bidang pendidikan Islam. Sebagai gerakan yang berlandaskan pada ajaran Islam yang
moderat dan menghargai keberagaman, NU telah berperan dalam mengembangkan
pendidikan yang tidak hanya berfokus pada aspek spiritual, tetapi juga pada aspek sosial
dan kultural masyarakat Indonesia. NU memperkenalkan konsep pendidikan yang
mengintegrasikan ajaran Islam dengan nilai-nilai lokal.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pondok Pesantren NU

Secara etimologis pesantren berasal dari kata pe-santrian-an yang berasal dari kata
santri yang berarti tempat santri; asrama tempat santri belajar agama; atau pondok.
Dikatakan pula, pesantren berasal dari kata santri, yaitu seorang yang belajar agama Islam,
dengan demikian.Kemajemukan tersebut pada satu sisi merupakan kekuatan sosial dan
keragaman yang indah apabila satu sama lain bersinergi dan saling bekerja sama untuk
membangun bangsa. Namun, pada sisi lain, kemajemukan tersebut apabila tidak dikelola
dan dibina dengan tepat dan baik akan menjadi pemicu dan penyulut konflik dan kekerasan
yang dapat menggoyahkan sendisendi kehidupan berbangsa. Peristiwa Ambon dan Poso,
misalnya, merupakan contoh kekerasan dan konflik horizontal yang telah menguras energi
dan merugikan tidak saja jiwa dan materi tetapi juga mengorbankan keharmonisan antar
sesama masyarakat Indonesia.

Berbicara tentang pendidikan Islam, pesantren merupakan jenis institusi pendidikan
Islam tertua dan telah lama berakar di dalam budaya masyarakat Indonesia. Pesantren
merupakan pusat pengkajian dan pendalaman khazanah ilmu-ilmu keislaman dan sekaligus
sebagai pusat gerakan dakwah penyebaran agama Islam di masyarakat. Pesantren juga
dikenal sebagai penjaga ortodoksi Islam. Pondok pesantren merupakan lembaga pendidikan
yang unik, tidak saja karena keberadaannya yang sudah sangat lama, tetapi juga karena
kultur, metode, dan jaringan yang diterapkan oleh lembaga agama tersebut. Selain itu
pondok pesantren juga sebagai sistem pendidikan yang asli (indegenious) di Indonesia.

Relasi harmonis antar-umat beragama seringkali menuai masalah tatkala masing-
masing pihak bersikukuh dengan kebenaran agama yang dianutnya, dengan memaksakan
agamanya kepada yang lain. Dalam konteks ini, Islam melalui al- 6iOan dengan tegas
menolak setiap orang beriman untuk memaksakan agamanya kepada orang lain. Bahkan,
Al-Quran menjamin kebebasan beragama kepada manusia. Sebagaimana diungkapkan
dalam firman Allah yaitu “Tidak ada paksaan untuk (memasuki) agama (Islam).
Sesungguhnya telah jelas jalan yang benar daripada jalan yang sesat. Karena itu,
barangsiapa yang ingkar kepada Thaghut dan beriman kepada Allah, maka sesungguhnya ia
telah berpegang kepada buhul tali yang amat kuat yang tidak akan putus. Dan Allah Maha
Mendengar lagi Maha Mengetahui.

Model toleransi di pesantren NU sebagai wujud moderasi beragama menjadi kunci
hubungan dalam menjalanakan kegiatan beragama Untuk itu, sikap toleran dan tidak boleh
ada paksaan dalam beragama meniscayakan penyebaran agama secara santun dan sopan.

325



Sementara itu, secara terminologis, pondok pesantren merupakan institusi sosial
keagamaan yang menjadi wahana pendidikan bagi umat Islam yang ingin mendalami ilmu-
ilmu keagamaan. Pondok pesantren dalam terminologi keagamaan merupakan institusi
pendidikan Islam, namun demikian pesantren mempunyai icon sosial yang memiliki pranata
sosial di masyarakat. Hal ini karena pondok pesantren memiliki modalitas sosial yang khas,
yaitu:

1. ketokohan kyai

2. santri

3. independent dan mandiri, dan

4. jaringan sosial yang kuat antar alumni pondok pesantren.

Kegiatan utama yang dilakukan dalam pesantren adalah pengajaran dan pendidikan
Islam. Hal ini menuntut kualitas seorang kyai tidak sekedar sebagai seorang ahli tentang
pengetahuan keislaman yang mumpuni, tetapi juga sebagai seorang tokoh panutan untuk
diteladani dan diikuti.

Melalui kegiatan ajar-belajar, seorang kyai mengajarkan pengetahuan keislaman
tradisional kepada para santrinya yang akan meneruskan proses penyebaran Islam
tradidional. Pertama, Pondok pesantren modern, merupakan pengembangan tipe pesantren
karena orientasi belajarnya cenderung mengadopsi seluruh sistem belajar secara klasik dan
meninggalkan sistem belajar tradisional. Penerapan sistem belajar modern ini terutama
nampak pada penggunaan kelas.

kelas belajar baik dalam bentuk madrasah maupun sekolah. Kurikulum yang dipakai
adalah kurikulum sekolah atau madrasah yang berlaku secara nasional. Santrinya ada yang
menetap ada yang tersebar di sekitar desa lokasi pesantren. Kedudukan para kyai sebagai
koordinator pelaksana proses belajar mengajar dan sebagai pengajar langsung di kelas.
Perbedaannya dengan sekolah dan madrasah terletak pada porsi pendidikan agama dan
bahasa Arab lebih menonjol sebagai kurikulum lokal. Kedua, pesantren Salaf. Menurut
Zamakhsyari Dhofier, ada beberapa ciri pesantren salaf atau tradisional, terutama dalam hal
sistem pengajaran dan materi yang diajarkan. Pengajaran kitabkitab Islam klasik atau sering
disebut dengan kitab kuning karena kertasnya berwarna kuning, terutama karangan-
karangan ulama yang menganut faham SyafiEiyah, merupakan pengajaran formal yang
diberikan dalam lingkungan pesantren tradisional. Keseluruhan kitab-kitab klasik yang
diajarkan di pesantren dapat digolongkan ke dalam delapan kelompok, yaitu nahwu (syntax)
dan shorof (morfologi), figh, usul figh, hadis, tafsir, tauhid, tasawuf dan etika, dan cabang-
cabang lain seperti tarikh dan balaghah.

Kegiatan utama yang dilakukan dalam pesantren adalah pengajaran dan pendidikan
Islam. Hal ini menuntut kualitas seorang kyai tidak sekedar sebagai seorang ahli tentang
pengetahuan keislaman yang mumpuni, tetapi juga sebagai seorang tokoh panutan untuk
diteladani dan diikuti. Melalui kegiatan ajar-belajar, seorang kyai mengajarkan pengetahuan
keislaman tradisional kepada para santrinya yang akan meneruskan proses penyebaran Islam
tradidional. Para ahli pendidikan, mengklasifikasi jenis pesantren ke dalam dua tipologi;
yakni pesantren modern, yang sudah banyak mengadopsi sistem pendidikan sekolah modern
Barat dan pesantren salaf, yang berorientasi pada pelestarian tradisi dengan sistem
pendidikan tradisional.

Sosial kultural adalah istilah yang mengacu pada segala halyang berkaitan dengan
aspek sosial dan budaya dalam masyarakat. Konsep sosial kultural meliputi norma, nilai,
tradisi, dan tata cara hidup yang dipertahankan dan diteruskan dari satu generasi ke generasi
berikutnya. Aspek sosial dalam konsep sosial kultural berkaitan dengan hubungan antar
individu dan kelompok dalam masyarakat, sedangkan aspek kultural berkaitan dengan
kebudayaan, termasuk bahasa, seni, adat istiadat, agama, dan nilai-nilai yang diwariskan

326



dari masa lalu.

Secara umum Pondok Pesantren didefinisikan sebagai lembaga pendidikan yang
memiliki lima elemen pokok;

1. Pondok/Asrama: adalah tempat tinggal bagi para santri. Pondok inilah yang menjadi
ciri khas dan tradisi pondok pesantren dan membedakannya dengan sistem pendidikan
lain yang berkembang di Indonesia

2. Masjid: Merupakan tempat untuk mendidik para santri terutama dalam praktik seperti
shalat, pengajian kitab klasik, pengkaderan kyai, dan lain-lain

3. Pengajaran kitab-kitab klasik: Merupakan tujuan utama pendidikan di pondok
pesantren

4. Santri: Merupakan sebutan

Kegiatan utama yang dilakukan dalam pesantren adalah pengajaran dan pendidikan
Islam. Hal ini menuntut kualitas seorang kyai tidak sekedar sebagai seoarang ahli tentang
pengetahuan keislaman yang mumpuni, tetapi juga sebagai seorang tokoh panutan untuk
diteladani dan diikuti. Melalui kegiatan ajar-belajar, seorang kyai mengajarkan pengetahuan
keislaman tradisional kepada para santrinya yang akan meneruskan proses penyebaran Islam
tradisional. D1 dalam pesantren proses pendidikan dan pengajaran bisa berlangsung dalam
dua bentuk: sistem klasikal dan berjenjang dan sistem tradisional, seperti sorogan, wetonan,
dan bandongan. Menurut Mustofa Bisri di samping ciri lahiriah tersebut, masih ada cirri
umum yang menandai karakteristik pesantren, yaitu kemandirian dan ketaatan santri kepada
kyai yang sering diinisiasi sebagai pengkultusan. Meski mempunyai tipologi umum yang
sama, pesantren juga sangat ditentukan karakternya oleh kyai yang memimpinnya. Sebagai
pendiri dan UpemilikE pesantren (terutama pesantren salaf) dalam menentukan corak
pesantrennya, pastilah tidak terlepas dari karakter dan kecenderungan pribadinya.

Adapun nilai-nilai moderasi yang dikembangkan di pondok pesantren Nahdratul
Ulama sebagai berikut:

Islam menjelaskan tentang pluralitas adalah salah satu kenyataan objektif komunitas
umat manusia, sejenis hukum Allah atau Sunnah Allah, dan bahwa hanya Allah yang tahu
dan dapat menjelaskan, di hari akhir nanti, mengapa manusia berbeda satu sama lain.

Sebagai umat Islam, diperintahkan untuk berperilaku adil kepada siapa saja dalam
setiap kondisi. Selain itu, kita juga diperintahkan untuk berbuat ihsan kepada siapa saja di
manapun kita berada. Keadilan menjadi nilai luhur ajaran agama Islam, sebab mustahil
kesejahteraan masyarakat akan terwujud tanpa adanya keadilan. Pendidikan yang inklusif
juga menjadi landasan, di mana pelajar memiliki kesempatan untuk memahami dan
menghormati berbagai pandangan dalam Islam tanpa diskriminasi. Seluruh santri memiliki
posisi yang setara dalam konteks regulasi pesantren. Mereka diharapkan untuk mematuhi
dan patuh terhadap peraturan pesantren yang berlaku. Jika terjadi pelanggaran dari pihak
santri, maka mereka akan bertanggung jawab atas tindakan mereka dan menerima sanksi
yang sesuai sesuai dengan ketentuan yang ada.

Moderasi Beragama dapat diartikan sebagai upaya untuk menjaga sikap dan tindakan
dalam beragama yang seimbang, tidak berlebihan, dan tetap menghormati perbedaan dalam
keyakinan agama atau kepercayaan. Istilah "moderasi" sendiri berasal dari bahasa Latin
moderatio yang artinya pengaturan atau pengendalian. Sedangkan dalam bahasa Indonesia,
istilah ini juga dapat diartikan sebagai sikap tengah-tengah atau tidak ekstrem dalam
beragama. Sedangkan menurut bahasa arab moderasi beraga dikenal dengan istilah
"wasatiyah" memiliki arti pertengahan Kata wasatiyah juga dinisbatkan kepada pengertian
adil, pilihan terbaik, utama dan seimbang Menurut bahasa latin kata moderasi berasal dari
"moderation" yang memiliki arti tidak kurang dan tidak lebih (pertengahan). Dalam The
Middle Path of Moderation in Islam karya.

327



Moderasi beragama juga sangat penting di dunia maya atau internet. Internet telah
menjadi bagian penting dari kehidupan seharihari masyarakat modern, termasuk dalam
memperoleh informasi dan berkomunikasi dengan orang lain. Namun, penggunaan internet
juga dapat memicu radikalisme dan intoleransi agama yang berdampak buruk pada
masyarakat.

moderasi beragama adalah ukuran atau parameter yang digunakan untuk menilai
sejauh mana seseorang atau kelompok mampu mempraktikkan ajaran agama secara moderat
dan seimbang. Seperti telah dikemukakan sebelumnya, moderasi adalah ibarat bandul jam
yang bergerak dari pinggir dan selalu cenderung menuju pusat atau sumbu (centripetal), ia
tidak pernah diam statis. Sikap moderat pada dasarnya merupakan keadaan yang dinamis,
selalu bergerak, karena moderasi pada dasarnya merupakan proses pergumulan terus-
menerus yang dilakukan dalam kehidupan masyarakat. Moderasi dan sikap moderat dalam
beragama selalu berkontestasi dengan nilai-nilai yang ada di kanan dan kirinya.

Moderasi di antara ekstrem kiri dan ekstrem kanan adalah sebuah pendekatan untuk
menyeimbangkan dan menghindari radikalisme dan ekstremisme politik yang dapat
mengancam stabilitas dan keamanan suatu negara. Ekstrem kiri dan ekstrem kanan
keduanya memiliki pandangan yang ekstrem dan cenderung absolut dalam melihat dunia,
serta sering kali mengabaikan atau menolak pandangan atau pendapat yang berbeda dengan
mereka. Moderasi di antara ekstrem kiri dan ekstrem kanan melibatkan upaya untuk
menciptakan dialog dan komunikasi yang terbuka dan konstruktif antara kelompok-
kelompok yang berbeda pandangan, dan mendorong pendekatan yang pragmatis dan
inklusif dalam.

Indonesia memang dikenal sebagai negara yang memiliki masyarakat multikultural
yang kaya akan keragaman budaya. Hal ini karena Indonesia terdiri dari berbagai suku,
agama, bahasa, adat istiadat, serta tradisi yang berbeda-beda di setiap daerahnya.
Masyarakat Indonesia memiliki kebiasaan untuk saling menghargai dan menghormati
perbedaan yang ada. Meskipun terdapat perbedaan dalam hal budaya, agama, dan bahasa,
namun masyarakat Indonesia dapat hidup bersama dalam harmoni dan damai.

Demi tujuan itu, maka pendidikan sebenarnya masih dianggap sebagai instrument
penting sebab “pendidikan”sampai sekarang masih diyakini mempunyai peran besar dalam
membentuk karakter individu-individu yang dididiknya, dan mampu menjadi gulding light
bagi generasi muda penerus bangsa. Dalam konteks inilah, pendidikan agama sebagai media
penyadaran umat perlu membangun teologi inklusif dan pluralis, demi harmonisasi agama-
agama (yang telah menjadi kebutuhan masyarakat agama sekarang). Apalagi, kalau
mencermati pernyataan yang telah disampaikan oleh alex R Rogger bahwa pendidikan
agama merupakan bagian integral dari pendidikan pada umumnya dan berfungsi untuk
membantu perkembangan pengertian yang dibutuhkan bagi orang-orang yang berbeda iman,
sekaligus juga untuk memperkuat ortodoksi keimanan bagi untuk mengeksplorasi sifat
dasar keyakinan agama di dalam proses pendidikan dan secara khusus mempertanyakan
adanya bagian dari pendidikan keimanan dalam masyarakat. Pendidikan agama dengan
begitu, seharusnya mampu merefleksikan persoalan pluralisme, dengan mentransmisikan
nilai-nilai yang dapat menumbuhkan sikap toleran, terbuka dan kebebasan dalam diri
generasi muda. Jadi toleransi.

agama merupakan bagian integral dari pendidikan pada umumnya dan berfungsi untuk
membantu perkembangan pengertian yang dibutuhkan bagi orang-orang yang berbeda iman,
sekaligus juga untuk memperkuat ortodoksi keimanan untuk mengeksplorasi sifat dasar
keyakinan agama di dalam proses pendidikan dan secara khusus mempertanyakan adanya
bagian dari pendidikan keimanan dalam masyarakat. Pendidikan agama dengan begitu,
seharusnya mampu merefleksikan persoalan pluralisme, dengan mentransmisikan nilai-nilai

328



yang dapat menumbuhkan sikap toleran, terbuka dan kebebasan dalam diri generasi muda.
Tawassut

Tawassut merupakan pemahaman dan pengamalan nilai-nilai agama yang tidak
berlebihan (ifrat), serta tidak mengurangi ajaran agama (tafrit). Tawasuth adalah pola
pengamalan agama yang tidak berlebihan, moderat, tidak extrem kanan ataupun kiri.24 Hal
ini sejalan dengan apa yang dikemukakan oleh Zuhairi Misrawi, bahwa pemahaman dan
pengamalan agama yang tidak ifrath (berlebihan dalam beragama) dan tafrith (mengurangi
ajaran agama). Jalan tengah ini dapat berarti sebuah pemahaman beragama yang menadukan
antara tek ajaran agama dengan konteks kehidupan kehidupan bermasyarakat.

Pemahaman yang komprehensif mengenai keragaman serta perspektif agama akan
mengembangkan orientasi moderat pada santri di pesantren. Ini akan menghindarkan
mereka dari pandangan ekstremis dan kecenderungan untuk mencela pemahaman serta
praktik keagamaan individu lainnya. Proses pembelajaran yang terjadi di pondok pesantren
Harisul Khairaat, yang dapat berperan dalam mendukung pemahaman moderasi beragama,
melibatkan studi kitab kuning. Hal ini disebabkan oleh fakta bahwa dalam kitab-kitab
kuning, pengarang-pengarangnya tidak.

I’tidal (adil)

Kata "I'tidal" berasal dari bahasa Arab, tepatnya dari kata "adil" yang memiliki makna
"sama." Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, "adil" diartikan sebagai tindakan yang tidak
berpihak kepada salah satu pihak, tidak bersikap sewenang-wenang, serta tidak memihak
secara tidak adil. Lebih dari itu, "I'tidal" juga merujuk pada tindakan menempatkan segala
sesuatu pada tempatnya dengan cara melaksanakan hak dan memenuhi kewajiban secara
seimbang dan proporsional.

Sebagai umat Islam, diperintahkan untuk berperilaku adil kepada siapa saja dalam
setiap kondisi. Selain itu, kita juga diperintahkan untuk berbuat ihsan kepada siapa saja di
manapun kita berada. Keadilan menjadi nilai luhur ajaran agama Islam, sebab mustahil
kesejahteraan masyarakat akan terwujud tanpa adanya keadilan.

Pendidikan yang inklusif juga menjadi landasan, di mana pelajar memiliki kesempatan
untuk memahami dan menghormati berbagai pandangan dalam Islam tanpa diskriminasi. 31
Seluruh santri memiliki posisi yang setara dalam konteks regulasi pesantren. Mereka
diharapkan untuk mematuhi dan patuh terhadap peraturan pesantren yang berlaku. Jika
terjadi pelanggaran dari pihak santri, maka mereka akan bertanggung jawab atas tindakan
mereka dan menerima sanksi yang sesuai sesuai dengan ketentuan yang ada.

Tasamuh (Toleransi)

Prinsip persamaan lainnya juga dapat dilihat dari keseharian santri di pondok
pesantren, misalkan dari cara berpakaian santri yang wajib menggunakan sarung ketika
melaksanakan shalat dan kegiatan lainnya, meskipun mereka berasal dari dari yang berbeda.
Selain itu, penempatan santri di asrama yang proporsional sesuai jenjang sekolahnya tanpa
memandang strata sosial mereka. Mereka dikumpulkan sesuai jenjang.

Selain itu, toleransi juga terintegrasi dengan peraturan pondok pesantren dalam
penempatan santri di asrama disesuaikan dengan jenjang sekolah, meskipun mereka berasal
dari berbagai daerah, berbeda latar belakang bahasa, adat, strata sosial, dan karakter yang
beragam. Secara alami mereka berinteraksi dan membangun ikatan emosional yang sangat
toleransi.

Sebagai upaya untuk mempromosikan toleransi di antara para santri secara alami,
setiap santri baru ditempatkan dalam kamar berdasarkan jenjang kelas mereka, tanpa
memandang asal daerah atau sekolah sebelumnya selama satu tahun pelajaran. Pada tahun
berikutnya, mereka ditempatkan kembali dalam kamar dengan menggunakan sistem
pengacakan di antara kamar-kamar dalam satu jenjang sekolah mereka. Hal ini dirancang

329



untuk mendidik para santri dengan proses interaksi yang alamiah guna memperluas
wawasan serta memahami tradisi dan budaya orang lain. Dengan system ini, para santri akan
memiliki wawasan multikultural dan toleransi melalui pengalaman nyata.

KESIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa pesantren adalah Lembaga yang sudah sejak dulu
mengajarkan paham moderat. Sudah tak perlu diajarkan, sistem Pendidikan pesantren secara
turun temurun diajarkan. Kitab-kitab klasik yang dikaji di pesantren semuanya memiliki
pemahaman yang inklusif karena konten dari kitab-kitab tersebut bersambung kepada Nabi
Muhammad. Ideologi yang dikembangkan adalah ahlus sunnah wal jama’ah. Pelajaran yang
diajarkan pesantren adalah ajaran Nabi yang penuh kasih sayang dan menghargai perbedaan.
Namun, Pendidikan moderasi beragama di pesantren belum menjadi kurikulum inti. Lebih
tepatnya, Pendidikan moderasi baru mencapai kurikulum tersembunyi (hidden curriculum).
Dalam melakukan penelitian ini, penulis menyadari banyak kekurangan terutama terkait
responden yang diwawancari. Oleh sebab itu, kedepan ada peneliti yang lebih komprehensif
dalam meneliti tentang pesantren dan kyai.

Moderasi beragama menjadi hal penting dan krusial untuk dikembangkan di negara
yang homogen seperti Indonesia, dan memberikan pemahaman bahwa nilainilai sikap dalam
konteks keberagaman menjadikan kita tidak egois, intoleran, diskriminatif, dan lainnya.
Menjawab bagaimana mengamalkan Islam dalam masyarakat majemuk dan membangun
negara dalam masyarakat yang beragama. Ajaran ini menekankan pentingnya
keseimbangan, bukan berdiri di tiang ekstrim, baik dalam pemahaman maupun dalam
praktek. Moderasi dalam Islam juga mengajarkan inklusivitas, persaudaraan, toleransi,
perdamaian dan Islam sebagai rahmatan.

DAFTAR PUSTAKA

A. 2017, Moderasi Beragama: Kunci Stabilitas Keberagaman dalam Masyarakat Indonesia".
Makalah disampaikan pada Acara International Conference on "Civilizations and World
Order: Comparative Perspectives, Universitas Gadjah Mada, Yogyakarta.

Abudin Nata, 2018, Metodologi Studi Islam, Jakarta: Raja Grafindo Persada.

Fuad, A. J. 2020. Akar Sejarah Moderasi Islam Pada Nahdlatul Ulama. Tribakti: Jurnal Pemikiran
Keislaman.

M. Redha Anshori et al.2021, Moderasi Bearagama Di Pondok Pesantren Yogyakarta: K-Media.

Nurul H. Maarif, 2017, Islam Mengasihi Bukan Membenci,Bandung: PT. Mizan Pustaka.

Rifin, M., & Nurhadi. 2019. Moderasi Beragama dalam Membangun Azra, Harmoni di
Indonesia.Jurnal Igra.

330



