
Jurnal Multidisiplin Inovatif 
Vol 9 No. 12 Desember 2025 

eISSN: 2246-6110 
 

 

355 
 
 

PARADIGMA PENDIDIKAN BERKEMAJUAN: KONSEP, 

HAKIKAT, DAN INOVASI PEMBELAJARAN MUHAMMADIYAH 

DI ERA DIGITAL 
 

Safry Andi1, R. Risel Oktoberiadi2, Nova Rio Nandes3, Marni4 

 andi28498@gmail.com1, raja27risel88@gmail.com2, novarionandes1@gmail.com3, 
geminiponsel9743@gmail.com4  

Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat 

 

ABSTRAK 
Paradigma Pendidikan Berkemajuan merupakan landasan filosofis dan praksis pendidikan 

Muhammadiyah yang berorientasi pada kemajuan ilmu pengetahuan, pembentukan karakter, dan 

penguatan nilai-nilai keislaman. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji konsep, hakikat, serta inovasi 

pembelajaran Muhammadiyah dalam merespons tantangan era digital. Metode yang digunakan 

adalah kajian kepustakaan dengan menelaah sumber-sumber primer dan sekunder terkait pemikiran 

pendidikan Muhammadiyah dan perkembangan pembelajaran digital. Hasil kajian menunjukkan 

bahwa Pendidikan Berkemajuan menekankan integrasi antara iman, ilmu, dan amal dalam proses 

pembelajaran. Hakikatnya terletak pada upaya membentuk manusia unggul, berakhlak mulia, serta 

adaptif terhadap perubahan zaman. Inovasi pembelajaran Muhammadiyah di era digital diwujudkan 

melalui pemanfaatan teknologi informasi, pengembangan model pembelajaran kreatif, kolaboratif, 

dan berbasis nilai-nilai Islam berkemajuan. Dengan demikian, paradigma Pendidikan Berkemajuan 

menjadi kerangka strategis dalam memperkuat mutu dan relevansi pendidikan Muhammadiyah di 

tengah dinamika global dan transformasi digital. 

Kata kunci: Pendidikan Berkemajuan, Pembelajaran Muhammadiyah, Era Digital. 

 

ABSTRACT 

The Progressive Education Paradigm serves as the philosophical and practical foundation of 

Muhammadiyah education, emphasizing scientific advancement, character building, and the 

reinforcement of Islamic values. This article aims to examine the concept, essence, and learning 

innovations of Muhammadiyah education in response to the challenges of the digital era. This study 

employs a literature review method by analyzing primary and secondary sources related to 

Muhammadiyah educational thought and digital learning developments. The findings indicate that 

Progressive Education integrates faith, knowledge, and action within the learning process. Its 

essence lies in shaping superior individuals with strong moral character who are adaptive to societal 

and technological changes. Learning innovations in Muhammadiyah education during the digital 

era are manifested through the utilization of information technology, the development of creative 

and collaborative learning models, and the integration of progressive Islamic values. Therefore, the 

Progressive Education Paradigm functions as a strategic framework for enhancing the quality and 

relevance of Muhammadiyah education amid global dynamics and digital transformation. 

Keywords: Progressive Education, Muhammadiyah Learning, Digital Era. 
 

PEiNDAiHULUAiN 

Perubahan zaman yang ditandai oleh revolusi industri 4.0 dan transisi menuju era 

society 5.0 telah menghadirkan dinamika baru dalam dunia pendidikan. Digitalisasi kini 

menjadi arus utama yang menuntut lembaga pendidikan untuk beradaptasi dengan cepat dan 

inovatif. Pendidikan tidak lagi dipandang sekadar sebagai proses transfer pengetahuan, 

melainkan juga sebagai upaya membangun karakter, kreativitas, dan daya saing global 

peserta didik melalui pemanfaatan teknologi. Menurut Naskah Akademik Pembelajaran 

Mendalam Menuju Pendidikan Bermutu untuk Semua (Kementerian Pendidikan, 

Kebudayaan, Riset, dan Teknologi RI, 2025), arah pendidikan Indonesia harus berfokus 

pada “pembelajaran bermakna dan mendalam (deep learning)” yang mengintegrasikan 

mailto:Virgilius85@gmail.com1
mailto:raja27risel88@gmail.com2
mailto:novarionandes1@gmail.com3


356 
 
 

kemampuan berpikir kritis, kolaboratif, dan berorientasi pada pemecahan masalah nyata 

dalam kehidupan masyarakat.1 

Dalam konteks ini, lembaga pendidikan Islam di Indonesia, termasuk 

Muhammadiyah, dihadapkan pada tantangan besar untuk memastikan bahwa nilai-nilai 

keislaman tetap menjadi landasan dalam arus globalisasi digital. Era digital tidak hanya 

membawa kemudahan dalam akses informasi, tetapi juga melahirkan krisis nilai, 

fragmentasi moral, dan disorientasi tujuan pendidikan. Oleh karena itu, pembaharuan 

paradigma pendidikan menjadi suatu keniscayaan agar pendidikan Islam tidak kehilangan 

arah dan makna hakikinya.2 

Muhammadiyah, sebagai organisasi Islam modernis yang lahir dari gagasan 

pembaruan KH Ahmad Dahlan pada awal abad ke-20, telah menunjukkan karakter adaptif 

terhadap perubahan zaman.3 Sejak berdirinya, Muhammadiyah telah memperkenalkan 

paradigma pendidikan berkemajuan (progressive education) yang menekankan pentingnya 

ilmu pengetahuan, akhlak, dan kemanusiaan sebagai satu kesatuan integral dalam proses 

pendidikan. Paradigma ini menjadi landasan filosofis yang sangat relevan untuk 

direvitalisasi dalam konteks transformasi pendidikan di era digital saat ini. 

Pemikiran pendidikan KH Ahmad Dahlan, sebagaimana diuraikan oleh Asrori dalam 

Pemikiran Pendidikan Islam KH. Ahmad Dahlan, bertumpu pada prinsip integrasi antara 

iman dan ilmu.4 Bagi KH Ahmad Dahlan, pendidikan tidak hanya bertujuan mencetak 

manusia yang cerdas secara intelektual, tetapi juga manusia yang beriman, berakhlak, dan 

memiliki komitmen sosial.5 Ia menolak dualisme pendidikan antara ilmu agama dan ilmu 

umum, karena keduanya merupakan jalan menuju kesempurnaan manusia. Prinsip inilah 

yang kemudian menjadi dasar paradigma pendidikan berkemajuan Muhammadiyah. 

Paradigma berkemajuan yang diperkenalkan KH Ahmad Dahlan merupakan sintesis 

antara ajaran Islam yang berlandaskan wahyu dan rasionalitas modern.6 Dalam 

pandangannya, kemajuan tidak bertentangan dengan nilai-nilai keislaman, selama 

orientasinya adalah memuliakan manusia dan menegakkan kemaslahatan umat. Dengan 

demikian, pendidikan berkemajuan bukan hanya proses intelektual, tetapi juga spiritual dan 

sosial. 

Konsep berkemajuan ini sejalan dengan gagasan pendidikan progresif yang 

dikembangkan dalam tradisi pendidikan Barat oleh tokoh seperti John Dewey.7 Namun, 

perbedaannya terletak pada orientasi teologis dan moral: pendidikan Muhammadiyah tidak 

sekadar pragmatis, melainkan berorientasi pada amal saleh dan transformasi sosial berbasis 

nilai Islam. Hal ini menegaskan bahwa paradigma pendidikan berkemajuan Muhammadiyah 

bersifat progresif-religius, yakni berorientasi pada kemajuan ilmu pengetahuan dengan 

fondasi moral keagamaan yang kuat. 

Lebih jauh, gagasan tersebut tercermin dalam semboyan klasik Muhammadiyah: 

 
1 Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi Republik Indonesia, Naskah 

Akademik Pembelajaran Mendalam Menuju Pendidikan Bermutu untuk Semua (Jakarta: 

Kemendikbudristek, 2025), 12. 
2 Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan Islam (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017), 45. 
3 Haedar Nashir, Muhammadiyah dan Kepribadian Islam (Yogyakarta: Suara Muhammadiyah, 

2015), 20. 
4 Asrori, Pemikiran Pendidikan Islam KH. Ahmad Dahlan (Yogyakarta: [n.p.], 2020), 33. 
5 Ibid., 37. 
6 Mohamad Ali, Sodiq Azis Kuntoro, dan Sutrisno, “Pendidikan Berkemajuan: Refleksi Praksis 

Pendidikan K.H. Ahmad Dahlan,” Jurnal Pembangunan Pendidikan: Fondasi dan Aplikasi 

4, no. 1 (2016): 4–5. 
7 John Dewey, Experience and Education (New York: Macmillan, 1938), 87. 



357 
 
 

“Sedikit bicara, banyak bekerja”, serta dalam praktik pendidikan yang menekankan “ilmu 

amaliyah dan amal ilmiah”.8 Di sini terlihat jelas bahwa pendidikan berkemajuan 

merupakan upaya untuk menyeimbangkan antara rasionalitas modern dan spiritualitas 

Islam. Paradigma inilah yang kemudian menjiwai pendirian sekolah-sekolah 

Muhammadiyah, madrasah, universitas, serta berbagai lembaga sosial-keagamaan yang 

mengabdi pada kemajuan umat dan bangsa. 

Pergeseran paradigma pendidikan nasional menuju konsep pembelajaran mendalam 

(deep learning) sebagaimana dikemukakan dalam Naskah Akademik Kemendikbudristek 

2025 memiliki irisan yang kuat dengan filosofi pendidikan berkemajuan Muhammadiyah.9 

Keduanya menolak model pembelajaran dangkal (surface learning) yang hanya berorientasi 

pada hafalan, dan menekankan pada keterlibatan aktif peserta didik dalam memahami 

makna pengetahuan serta mengaplikasikannya dalam kehidupan. 

Dalam konteks pendidikan Muhammadiyah, pendekatan pembelajaran mendalam 

bukanlah hal baru. Sejak masa KH Ahmad Dahlan, pendidikan diarahkan untuk mendorong 

tafakkur, tadabbur, dan tasyakkur, yakni berpikir kritis, reflektif, dan kreatif terhadap ayat-

ayat Allah, baik yang tertulis (Al-Qur’an) maupun yang terbentang di alam semesta.10 

Pembelajaran mendalam dalam kerangka Muhammadiyah berarti menumbuhkan kesadaran 

kritis peserta didik agar memahami hubungan antara ilmu, iman, dan amal dalam kehidupan 

sosial. 

Dengan demikian, paradigma pendidikan berkemajuan dapat dianggap sebagai versi 

Islamisasi dari konsep pembelajaran mendalam. Jika Kemendikbudristek menekankan 

kompetensi berpikir kritis, komunikasi, kolaborasi, dan kreativitas (4C), maka 

Muhammadiyah menambahkan dimensi spiritual dan moral sebagai nilai kelima, yaitu 

karakter berbasis iman dan takwa. Hal ini menjadikan paradigma pendidikan 

Muhammadiyah bukan hanya kompatibel dengan visi pendidikan nasional, tetapi juga 

melengkapinya dengan dimensi etik-transendental. 

Sejalan dengan tuntutan zaman, Muhammadiyah terus berinovasi dalam bidang 

pembelajaran, terutama melalui integrasi teknologi digital. Penelitian oleh Suryanto dalam 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) menunjukkan bahwa inovasi pembelajaran Al-Islam 

dan Kemuhammadiyahan di Sekolah Dasar Muhammadiyah telah mengadopsi pendekatan 

berbasis proyek dan media digital interaktif untuk meningkatkan minat dan pemahaman 

siswa terhadap nilai-nilai keislaman dan kemuhammadiyahan.11 

Hal yang sama juga diungkapkan oleh Noviana dan Suyatno dalam JBasic Journal, 

bahwa model pembelajaran berbasis web dan digital mampu memperluas akses siswa 

terhadap materi Al-Islam dan Kemuhammadiyahan, serta menumbuhkan budaya literasi 

digital yang islami.12 Inovasi ini menunjukkan bahwa lembaga pendidikan Muhammadiyah 

tidak hanya berpegang pada tradisi, tetapi juga mampu memanfaatkan teknologi untuk 

memperkuat nilai dan identitas keislaman. 

Menurut Marisa dalam Moral Journal, Muhammadiyah menghadapi tantangan ganda 

dalam mengimplementasikan inovasi pendidikan: di satu sisi harus adaptif terhadap 

kemajuan teknologi, dan di sisi lain harus menjaga integritas nilai Islam dalam proses 

 
8 Suwarno, Filsafat Pendidikan Muhammadiyah (Yogyakarta: UAD Press, 2019), 44. 
9 Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi RI, Naskah Akademik Pembelajaran 

Mendalam, 18. 
10 Asrori, Pemikiran Pendidikan Islam KH. Ahmad Dahlan, 42. 
11 Suryanto, “Inovasi Pembelajaran Al-Islam dan Kemuhammadiyahan di Sekolah Dasar 

Muhammadiyah,” JIIP: Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan 6, no. 2 (2023): 120. 
12 Noviana dan Suyatno, “Model Pembelajaran Digital dalam Pendidikan Al-Islam dan 

Kemuhammadiyahan,” JBasic Journal 3, no. 1 (2024): 15. 



358 
 
 

pembelajaran.13 Tantangan ini membutuhkan paradigma yang tidak hanya modern, tetapi 

juga berakar pada prinsip keislaman. Dengan demikian, inovasi pembelajaran 

Muhammadiyah tidak boleh bersifat imitasi terhadap model pendidikan Barat, melainkan 

harus menjadi bentuk ijtihad pendidikan yang berorientasi pada kemaslahatan umat. 

Dalam praktiknya, inovasi pendidikan Muhammadiyah terlihat dalam berbagai 

bentuk: penggunaan platform e-learning pada mata pelajaran Al-Islam dan 

Kemuhammadiyahan, integrasi pembelajaran kolaboratif daring, pengembangan media 

digital berbasis dakwah, hingga penerapan augmented reality untuk pembelajaran interaktif. 

Di perguruan tinggi Muhammadiyah, misalnya, inovasi ini dikembangkan melalui riset-riset 

di jurnal seperti JINoP (Jurnal Inovasi Pembelajaran), English Learning Innovation, dan 

Inovasi Pendidikan (UMSB), yang memuat praktik-praktik baru dalam desain pembelajaran 

digital, blended learning, dan pendidikan karakter berbasis teknologi. 

Paradigma pendidikan berkemajuan tidak dapat dipahami hanya sebagai gagasan 

teoretis, tetapi juga sebagai praksis sosial-keagamaan yang hidup di tengah masyarakat. 

Dalam buku Paradigma Pendidikan Berkemajuan: Teori dan Praksis Pendidikan Progresif 

Religius KH Ahmad Dahlan, dijelaskan bahwa pendidikan berkemajuan merupakan upaya 

pembebasan manusia dari kebodohan, kemiskinan, dan keterbelakangan dengan cara 

mengembangkan potensi fitrah insani secara utuh. Pendidikan bukan semata proses kognitif, 

melainkan perjuangan moral dan sosial untuk mewujudkan masyarakat berkemajuan 

(society of progress). 

Dalam konteks inilah, hakikat pendidikan berkemajuan Muhammadiyah menjadi 

relevan untuk menjawab tantangan era digital. Meskipun teknologi menawarkan 

kemudahan, namun tanpa landasan nilai, ia dapat mengarah pada disorientasi moral. 

Paradigma berkemajuan mengajarkan keseimbangan antara ilmu dan iman, antara teknologi 

dan akhlak, serta antara kemajuan dan kemanusiaan. Prinsip ini menegaskan bahwa 

pendidikan harus tetap berpihak pada kemanusiaan dan keberlanjutan moral bangsa. 

Dokumen sejarah Muhammadiyah yang disimpan di repositori Kemendikbud 

menunjukkan bahwa KH Ahmad Dahlan telah mengajarkan integrasi nilai-nilai ini lebih 

dari seabad lalu.14 Ia menekankan pentingnya pembelajaran yang kontekstual, relevan, dan 

berorientasi pada pengabdian sosial. Oleh karena itu, paradigma pendidikan berkemajuan 

bukan sekadar warisan masa lalu, tetapi merupakan visi futuristik yang terus diperbarui 

sesuai dengan perkembangan zaman. 

Era digital menghadirkan dua sisi mata uang bagi pendidikan Muhammadiyah: 

peluang besar untuk memperluas dakwah dan pendidikan, serta tantangan serius dalam 

menjaga kemurnian nilai dan karakter peserta didik. Menurut Tarbiya Islamica Journal, 

Muhammadiyah telah melakukan berbagai upaya strategis untuk meningkatkan kualitas 

pendidikan Islam melalui digitalisasi kurikulum, penguatan kompetensi guru, dan 

modernisasi sistem pembelajaran berbasis data. Namun, tantangan terbesar justru terletak 

pada kesiapan ideologis dan pedagogis dalam menghadapi arus globalisasi nilai. 

Pusdalitbang Muhammadiyah melalui berbagai publikasinya menegaskan pentingnya 

kembali pada nilai dasar pendidikan Ahmad Dahlan sebagai pijakan menghadapi era 

digital.15 Teknologi hanyalah alat; yang utama adalah orientasi kemanusiaan dan keislaman 

dalam setiap inovasi. Dengan demikian, pendidikan berkemajuan harus dimaknai sebagai 

 
13 Marisa, “Tantangan Inovasi Pendidikan Muhammadiyah di Era Digital,” Moral Journal 2, no. 1 

(2025): 8. 
14 Arsip Repositori Pendidikan Islam, “Dokumen Historis Pendidikan Muhammadiyah,” 

Kemendikbud, diakses 2025. 
15 Pusat Penelitian dan Pengembangan (Pusdalitbang) Muhammadiyah, Laporan Tahunan 

Pendidikan Berkemajuan (Yogyakarta: PP Muhammadiyah, 2025), 31. 



359 
 
 

gerakan pembaruan yang berkelanjutan (continuous reform) yang menjaga keseimbangan 

antara inovasi dan nilai. 

Berbagai studi empiris di jurnal dan repositori akademik juga memperkuat hal ini. 

Penelitian-penelitian tentang efektivitas e-learning dan platform digital dalam pembelajaran 

Kemuhammadiyahan menunjukkan hasil positif dalam hal aksesibilitas dan keterlibatan 

siswa. Namun demikian, aspek afektif dan nilai moral tetap membutuhkan pendekatan tatap 

muka dan keteladanan guru.16 Oleh karena itu, kombinasi antara pembelajaran digital dan 

pendekatan personal-spiritual menjadi model ideal bagi pendidikan Muhammadiyah masa 

depan. 

Berdasarkan uraian di atas, jelas bahwa paradigma pendidikan berkemajuan yang 

dirumuskan oleh KH Ahmad Dahlan memiliki relevansi mendalam dengan arah 

transformasi pendidikan di era digital. Namun, terdapat kesenjangan dalam kajian akademik 

yang secara komprehensif menghubungkan antara konsep, hakikat, dan inovasi 

pembelajaran Muhammadiyah dengan kerangka pembelajaran mendalam (deep learning) 

versi Kemendikbudristek. Artikel ini berupaya menjembatani kesenjangan tersebut dengan 

memaparkan bagaimana nilai-nilai pendidikan berkemajuan dapat diaktualisasikan melalui 

inovasi pembelajaran di lingkungan pendidikan Muhammadiyah. 

Penelitian ini juga penting untuk memberikan kontribusi teoretis terhadap 

pengembangan paradigma pendidikan Islam modern, sekaligus memberikan arah praksis 

bagi lembaga pendidikan Muhammadiyah dalam merespons era digital. Dengan merujuk 

pada karya-karya akademik, hasil penelitian empiris, serta dokumen historis 

Muhammadiyah, artikel ini diharapkan dapat memperkaya wacana ilmiah tentang 

pendidikan berkemajuan sebagai model pendidikan Islam yang kontekstual, inovatif, dan 

transformatif.  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Konsep pendidikan berkemajuan menurut KH Ahmad Dahlan 

K.H. Ahmad Dahlan merupakan salah satu tokoh pembaru Islam yang berpengaruh 

besar dalam dunia pendidikan Indonesia. Pemikiran-pemikirannya melahirkan konsep 

pendidikan berkemajuan, yaitu pendidikan yang memadukan nilai-nilai keislaman dengan 

kemajuan ilmu pengetahuan dan peradaban modern. Dalam pandangan beliau, kemajuan 

tidak sekadar berarti kemajuan material atau teknologi, melainkan juga kemajuan moral, 

spiritual, dan sosial. 

Sebagaimana dikemukakan oleh Mohamad Ali, Sodiq Azis Kuntoro, dan Sutrisno  

“pendidikan berkemajuan merupakan gagasan pembaharuan yang dirancang oleh K.H. 

Ahmad Dahlan untuk menjawab tantangan zaman melalui pendekatan pendidikan yang 

rasional, kontekstual, dan berorientasi amal sosial.”17  Mereka menegaskan bahwa gagasan 

tersebut “tidak hanya berakar pada idealisme keagamaan, tetapi juga pada kesadaran 

historis akan pentingnya keterbukaan terhadap pengetahuan modern”.18 

Dengan demikian, pendidikan berkemajuan bukanlah sekadar inovasi metodologis, 

 

16 Lestari dan Huda, “Efektivitas E-Learning dalam Pembelajaran Kemuhammadiyahan,” Jurnal 

Inovasi Pendidikan Islam 5, no. 2 (2024): 66. 

 
17 Mohamad Ali, Sodiq Azis Kuntoro, dan Sutrisno, “Pendidikan Berkemajuan: Refleksi Praksis 

Pendidikan K.H. Ahmad Dahlan,” Jurnal Pembangunan Pendidikan: Fondasi dan Aplikasi 

4, no. 1 (2016): 4. 
18 Ibid. 



360 
 
 

tetapi merupakan paradigma filosofis yang menempatkan manusia sebagai subjek aktif 

dalam mengembangkan potensi dan memajukan masyarakatnya. 

Menurut Mohamad Ali dkk. konsep pendidikan berkemajuan memiliki fondasi ganda, 

yaitu fondasi teologis-spiritual dan intelektual-rasional. Mereka menyatakan bahwa 

“pendidikan berkemajuan dibangun di atas keyakinan tauhid yang kuat, disertai 

keterbukaan terhadap ilmu pengetahuan dan pemikiran modern”.19 Tauhid menjadi dasar 

moral yang membimbing seluruh aktivitas pendidikan agar tetap berorientasi kepada Allah 

Swt., sementara keterbukaan ilmiah menegaskan perlunya kemajuan rasional untuk 

mengembangkan kehidupan umat. 

Lebih lanjut, mereka menjelaskan bahwa pendidikan berkemajuan mencakup tiga 

dimensi utama: “(1) dimensi keimanan yang menegaskan spiritualitas Islam sebagai 

sumber nilai; (2) dimensi keilmuan yang menuntut integrasi antara ilmu agama dan ilmu 

dunia; serta (3) dimensi kemanusiaan yang mendorong peserta didik untuk mengabdikan 

ilmunya bagi kemaslahatan sosial”. 

Ketiga dimensi ini saling melengkapi dalam membentuk pribadi yang beriman, 

berilmu, dan beramal saleh. Dalam konteks inilah, Ahmad Dahlan memandang bahwa 

pendidikan harus menjadi alat pembebasan dari kebodohan dan kemunduran umat. 

Sebagaimana ditegaskan Ali dkk., “pendidikan berkemajuan adalah jalan menuju 

kemerdekaan berpikir dan bertindak dalam koridor nilai-nilai Islam”. 

Filsafat pendidikan menurut K.H. Ahmad Dahlan bersumber dari nilai-nilai Al-

Qur’an yang ditafsirkan secara kontekstual. Ia menolak cara berpikir fatalistik yang 

menganggap pendidikan hanya sebatas pelestarian tradisi. Sebaliknya, pendidikan baginya 

adalah “proses penyadaran dan pemberdayaan manusia agar mampu menjalani kehidupan 

secara mandiri dan bertanggung jawab”20 

Ismail menulis bahwa “pendidikan menurut Ahmad Dahlan bukan sekadar proses 

transfer pengetahuan, melainkan juga pembinaan akhlak dan penanaman tanggung jawab 

sosial” (Al-Qalam, 13). Filosofi pendidikan ini menempatkan manusia sebagai makhluk 

yang memiliki potensi rasional sekaligus spiritual, yang harus dikembangkan secara 

seimbang. 

Lebih lanjut, Ismail menjelaskan bahwa “pendidikan yang diajarkan oleh Ahmad 

Dahlan harus menghasilkan manusia yang beriman, berilmu, dan beramal; manusia yang 

mampu menggunakan pengetahuannya untuk kemaslahatan umat dan pembangunan sosial”. 

Dengan demikian, hakikat pendidikan adalah pembentukan kepribadian paripurna yang 

tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga berkarakter dan berperan sosial. 

Filsafat pendidikan berkemajuan juga menolak dikotomi antara ilmu agama dan ilmu 

umum. Ismail menegaskan, “bagi Ahmad Dahlan, ilmu agama dan ilmu umum merupakan 

satu kesatuan yang tidak boleh dipisahkan karena keduanya berfungsi sebagai sarana 

mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat”. Konsep ini menjadi dasar bagi sistem pendidikan 

Muhammadiyah yang memadukan keduanya secara harmonis. 

Dalam artikelnya, Muaddyl Akhyar, Zulmuqim, dan Muhammad Kosim menjelaskan 

bahwa sistem pendidikan yang dikembangkan Ahmad Dahlan “bersifat terbuka dan adaptif 

terhadap perubahan zaman, namun tetap berpijak pada nilai-nilai Islam”.21 Mereka 

menyebut sistem ini sebagai “sistem integratif” yang menyatukan pelajaran agama dengan 

 
19 Ibid., 6. 
20 Ismail, “Filsafat Pendidikan K.H. Ahmad Dahlan,” Jurnal Al-Qalam 6, no. 1 (2018): 12. 
21 Muaddyl Akhyar, Zulmuqim, dan Muhammad Kosim, “Sistem Pendidikan Integratif K.H. Ahmad 

Dahlan,” Jurnal Kariman (2020): 21. 



361 
 
 

pengetahuan modern, antara teori dan praktik, serta antara individu dan masyarakat.22 

Tujuan pendidikan berkemajuan, menurut mereka, adalah “membentuk manusia yang 

pandai, berakhlak, dan memiliki kesadaran sosial tinggi, sehingga mampu menghadapi 

tantangan global tanpa kehilangan identitas keislamannya”. 

Dalam hal kurikulum, Muaddyl Akhyar dkk. menulis bahwa Ahmad Dahlan 

menekankan pentingnya “kurikulum yang dinamis dan relevan dengan kebutuhan 

masyarakat, tidak sekadar bersifat dogmatis, tetapi aplikatif dan kontekstual”. Materi 

pelajaran harus berorientasi pada pemecahan masalah kehidupan nyata dan mendorong 

peserta didik untuk berpikir kritis serta berperan aktif di tengah masyarakat. 

Lebih jauh, mereka menegaskan bahwa “ilmu agama harus diajarkan secara 

kontekstual agar peserta didik memahami esensinya dalam kehidupan, sementara ilmu 

umum harus dikaitkan dengan nilai-nilai spiritual agar tidak bersifat sekuler”. Prinsip ini 

menjadi dasar bagi integrasi ilmu yang menjadi ciri khas pendidikan Muhammadiyah 

hingga kini. 

Astri Hukmayati Okastina menguraikan bahwa inti dari pendidikan Ahmad Dahlan 

adalah pendidikan akhlak. Ia menyatakan, “pendidikan menurut Ahmad Dahlan harus 

menumbuhkan akhlak mulia yang berlandaskan keimanan kepada Allah Swt., karena akhlak 

merupakan ruh dari seluruh aktivitas pendidikan Islam”.23 

Menurut Astri, pendidikan berkemajuan memiliki dua orientasi utama: 

pengembangan individu dan pembangunan masyarakat. Ia menulis, “Ahmad Dahlan 

memandang bahwa pendidikan tidak hanya bertujuan mencerdaskan individu, tetapi juga 

memperbaiki tatanan sosial agar lebih berkeadilan dan beradab”. Dalam konteks ini, 

pendidikan menjadi sarana transformasi sosial. Nilai-nilai Islam tidak hanya diajarkan, 

tetapi juga diamalkan dalam kehidupan nyata melalui kegiatan sosial, seperti membantu 

fakir miskin dan yatim piatu. Astri menegaskan bahwa “pembentukan akhlak dilakukan 

melalui pembiasaan, keteladanan, dan aktivitas sosial yang terstruktur”. 

Lebih lanjut, Astri menjelaskan bahwa integrasi antara ilmu agama dan ilmu umum 

merupakan bagian penting dari pendidikan akhlak. “Keduanya harus berjalan beriringan, 

karena pengetahuan tanpa akhlak akan melahirkan manusia yang sombong, sementara 

akhlak tanpa pengetahuan akan menimbulkan kebodohan”. 

Dalam hal metode pembelajaran, Ahmad Dahlan dikenal sangat inovatif. Ia tidak 

hanya mengajarkan teori, tetapi juga menekankan praktik sosial. mencatat bahwa 

“pembelajaran menurut Ahmad Dahlan harus dilakukan secara aktif, partisipatif, dan 

aplikatif agar peserta didik tidak hanya menghafal, tetapi memahami dan mengamalkan isi 

pelajaran”.24 

Salah satu contoh penerapan metode tersebut adalah pengajaran Surah Al-Ma’un. 

Ahmad Dahlan tidak berhenti pada hafalan ayat, tetapi mengajak murid-muridnya untuk 

mengamalkan maknanya melalui tindakan nyata membantu kaum miskin. Menurut Ali dkk., 

“pendidikan berkemajuan yang diajarkan Ahmad Dahlan menekankan keseimbangan antara 

learning to know dan learning to do”.25 

Muaddyl Akhyar dkk. memperkuat temuan ini dengan menulis bahwa “metode 

pembelajaran Ahmad Dahlan bersifat problem solving, yaitu menghubungkan ajaran agama 

dengan persoalan sosial yang dihadapi masyarakat”. Dengan demikian, pendidikan menjadi 

 
22 Ibid., 23–25. 
23 Astri Hukmayati Okastina, “Konsep Pendidikan Akhlak dalam Pemikiran K.H. Ahmad Dahlan,” 

Jurnal Generasi Tarbiyah (2021): 5. 
24 Mohamad Ali, Kuntoro, dan Sutrisno, “Pendidikan Berkemajuan,” 10. 
25 Ibid., 11. 



362 
 
 

alat pemberdayaan sosial, bukan sekadar pembentukan intelektual. 

Ismail juga menambahkan dimensi kelembagaan dari pembaharuan ini. Ia menulis 

bahwa “Madrasah Muhammadiyah merupakan lembaga pendidikan Islam yang memadukan 

sistem klasikal Barat dengan semangat religius Islam, menjadikannya sebagai model 

pendidikan Islam modern di Indonesia”.26 Lembaga tersebut menandai pergeseran 

paradigma pendidikan Islam tradisional menuju sistem pendidikan yang terstruktur, 

sistematis, dan progresif. 

Gagasan pendidikan berkemajuan memiliki relevansi yang sangat kuat dengan 

tantangan pendidikan masa kini. Astri Hukmayati Okastina menegaskan bahwa “pendidikan 

berkemajuan memberikan arah bagi umat Islam untuk menyesuaikan diri dengan 

perkembangan zaman tanpa kehilangan identitas keislamannya” (Generasi Tarbiyah, 8). 

Pandangan serupa dikemukakan oleh Mohamad Ali dkk. (2016), yang menyatakan 

bahwa “semangat berkemajuan mengandung pesan humanisasi, pembebasan, dan 

pencerahan yang harus terus dihidupkan dalam sistem pendidikan nasional” (Ali dkk., 2016: 

12). Pendidikan harus menjadi sarana untuk mencerdaskan, memerdekakan, dan 

memberdayakan manusia. 

Sementara itu, Muaddyl Akhyar dkk. menulis bahwa “konsep pendidikan Ahmad 

Dahlan relevan untuk membangun sistem pendidikan Islam yang integratif, moderat, dan 

adaptif terhadap arus globalisasi dan era digital”.27 

Dalam konteks modern, prinsip-prinsip pendidikan berkemajuan dapat 

diimplementasikan dalam sistem Merdeka Belajar yang digagas pemerintah Indonesia, yaitu 

pendidikan yang menumbuhkan kemandirian, kreativitas, dan semangat kemanusiaan. Hal 

ini sejalan dengan visi Ahmad Dahlan tentang pendidikan yang membebaskan manusia dari 

kebodohan dan keterbelakangan. 

Dari keseluruhan kajian di atas, dapat dirangkum bahwa pendidikan berkemajuan 

menurut K.H. Ahmad Dahlan memiliki beberapa ciri pokok sebagai berikut: 

1. Berlandaskan tauhid dan berorientasi pada amal. Pendidikan bukan hanya sarana 

mencari ilmu, tetapi juga media untuk beribadah kepada Allah Swt. dan mengabdi 

kepada masyarakat. 

2. Integrasi ilmu agama dan ilmu umum. Tidak ada pemisahan antara ilmu yang 

bersumber dari wahyu dan ilmu hasil rasio manusia. 

3. Berbasis nilai moral dan sosial. Pendidikan bertujuan membentuk karakter dan 

kepedulian sosial, bukan sekadar kemampuan akademik. 

4. Metode aktif, kontekstual, dan aplikatif. Proses pembelajaran harus memotivasi peserta 

didik untuk berpikir kritis dan berbuat nyata. 

5. Kurikulum dinamis dan relevan. Materi pelajaran harus menyesuaikan dengan 

kebutuhan zaman, tanpa meninggalkan prinsip keislaman. 

6. Berorientasi pada pembebasan dan pemberdayaan. Pendidikan harus membebaskan 

manusia dari kemiskinan, kebodohan, dan kejumudan berpikir. 

Sebagaimana ditegaskan oleh Mohamad Ali dkk. “pendidikan berkemajuan adalah 

pendidikan yang membebaskan manusia dari kebodohan, kemiskinan, dan keterbelakangan 

melalui integrasi nilai agama dan pengetahuan modern.”28 

Pemikiran K.H. Ahmad Dahlan tentang pendidikan berkemajuan memberikan fondasi 

kuat bagi reformasi pendidikan Islam di Indonesia. Pendidikan tidak boleh terjebak dalam 

tradisi yang statis, tetapi harus menjadi sarana pembentukan manusia beriman, berilmu, dan 

 
26 Ismail, “Filsafat Pendidikan,” 15. 
27 Muaddyl Akhyar, Zulmuqim, dan Kosim, “Sistem Pendidikan Integratif,” 30. 
28 Mohamad Ali, Kuntoro, dan Sutrisno, “Pendidikan Berkemajuan,” 13. 



363 
 
 

beramal. Melalui pendidikan, manusia diajak untuk berpikir maju, berbuat nyata, dan 

bertanggung jawab terhadap kemaslahatan sosial. 

Sebagaimana dirangkum Ismail (Al-Qalam, 15), “pendidikan yang berkemajuan 

adalah pendidikan yang melahirkan manusia paripurna, manusia yang tidak hanya cerdas, 

tetapi juga peduli, berakhlak, dan berorientasi ibadah.” 

Dengan demikian, konsep pendidikan berkemajuan Ahmad Dahlan bukan hanya 

relevan bagi masa lalu, tetapi juga menjadi panduan filosofis dan praktis dalam membangun 

sistem pendidikan Islam modern yang mampu menjawab tantangan era digital dan 

globalisasi tanpa kehilangan ruh spiritualitasnya. 

B. Hubungannya dengan teori pendidikan progresif 

Pendidikan progresif merupakan salah satu paradigma pendidikan yang berorientasi 

pada pembelajaran aktif, pengalaman nyata, dan pengembangan potensi peserta didik secara 

holistik. Paradigma ini menolak pendekatan tradisional yang menekankan hafalan dan 

otoritas guru semata. Sebaliknya, pendidikan progresif menempatkan peserta didik sebagai 

subjek aktif dalam proses belajar, dengan pengalaman sebagai sumber utama pengetahuan 

dan refleksi.29 

Secara historis, pendidikan progresif lahir dari pemikiran filsuf dan pendidik seperti 

John Dewey, yang menekankan hubungan antara pengalaman (experience) dan pendidikan, 

serta Paulo Freire, yang menyoroti pentingnya kesadaran kritis (critical consciousness) dan 

dialog dalam proses pendidikan.30 Kedua tokoh ini memberikan fondasi filosofis yang kuat 

bagi pengembangan pedagogi pengalaman (experiential pedagogy). 

Selain itu, karya Herbert M. Kliebard dan Arthur Zilversmit memberikan konteks 

historis dan sosial terhadap bagaimana teori pendidikan progresif berkembang, diterapkan, 

dan seringkali berhadapan dengan tantangan institusional dalam sistem pendidikan 

modern.31 

Dalam karya klasiknya Experience and Education, John Dewey menegaskan bahwa 

pendidikan harus berpijak pada pengalaman yang bermakna dan relevan dengan kehidupan 

peserta didik.32 Dewey mengkritik model pendidikan tradisional yang menekankan transfer 

pengetahuan secara satu arah. Ia menulis bahwa “all genuine education comes about through 

experience” bahwa pendidikan sejati hanya dapat terjadi melalui pengalaman yang hidup 

dan reflektif.33 

Konsep utama Dewey meliputi dua prinsip: kontinuitas pengalaman (continuity of 

experience) dan interaksi (interaction).34 Kontinuitas berarti bahwa setiap pengalaman 

pendidikan memengaruhi pengalaman selanjutnya; sedangkan interaksi menegaskan 

hubungan timbal balik antara individu dan lingkungannya. Proses belajar yang efektif, 

menurut Dewey, terjadi ketika peserta didik mengalami situasi yang menantang dan 

bermakna, lalu melakukan refleksi terhadapnya. 

Dengan demikian, teori Dewey menjadi dasar bagi pengembangan pedagogi 

pengalaman (experiential learning), di mana peserta didik belajar melalui kegiatan nyata 

seperti proyek, eksperimen, dan pemecahan masalah kontekstual. Guru berperan sebagai 

fasilitator yang mengarahkan pengalaman belajar, bukan sekadar penyampai pengetahuan. 

 
29 John Dewey, Experience and Education (New York: Macmillan, 1938), 5. 
30 Paulo Freire, Pedagogy of the Oppressed, trans. Myra Bergman Ramos (New York: Continuum, 

1970), 32. 
31 Herbert M. Kliebard, The Struggle for the American Curriculum, 1893–1958 (New York: 

Routledge, 1986), 14. 
32 Dewey, Experience and Education, 25. 
33 Ibid., 13. 
34 Ibid., 35. 



364 
 
 

Sementara itu, Paulo Freire dalam Pedagogy of the Oppressed menawarkan dimensi 

kritikal dan emansipatoris terhadap pendidikan progresif.35 Freire menentang banking 

model of education model pendidikan yang memperlakukan peserta didik sebagai wadah 

kosong yang harus diisi oleh guru. Ia menulis bahwa pendekatan semacam itu 

menghilangkan kebebasan berpikir dan membunuh kesadaran kritis manusia. 

Freire menggagas pendekatan dialogis yang berbasis pada praxis perpaduan antara 

refleksi dan tindakan. Dalam pendekatan ini, peserta didik dan pendidik bersama-sama 

membangun pemahaman kritis terhadap realitas sosial mereka. Tujuan akhirnya bukan 

sekadar pengetahuan, melainkan pembebasan (liberation) dari penindasan sosial, ekonomi, 

maupun kultural. 

Dengan demikian, pedagogi pengalaman dalam perspektif Freire bukan hanya proses 

individual yang membangun kompetensi intelektual, tetapi juga proses kolektif yang 

menumbuhkan kesadaran sosial dan politik. Pengalaman menjadi dasar untuk mengkritisi 

struktur ketidakadilan, sehingga pendidikan menjadi sarana perubahan sosial yang 

transformatif. 

Dalam The Struggle for the American Curriculum, 1893–1958, Herbert M. Kliebard 

(menelusuri pertarungan ideologis antara berbagai kelompok yang memengaruhi kebijakan 

kurikulum di Amerika Serikat.36 Ia menunjukkan bahwa gagasan progresif yang 

menekankan pengalaman dan pembelajaran aktif seringkali berbenturan dengan kekuatan 

politik, ekonomi, dan birokrasi pendidikan yang berorientasi pada efisiensi dan standarisasi. 

Sementara itu, Arthur Zilversmit dalam Changing Schools: Progressive Education 

Theory and Practice, 1930–1960 mendeskripsikan bagaimana praktik pendidikan progresif 

dijalankan di sekolah-sekolah pada pertengahan abad ke-20.37 Ia menyoroti keberhasilan 

sekaligus keterbatasan penerapan teori Dewey dalam konteks nyata. Banyak guru dan 

sekolah berusaha menerapkan prinsip progresif, namun terbentur dengan sistem penilaian 

dan kebijakan yang masih tradisional. 

Kedua karya ini memberikan pelajaran penting bahwa penerapan teori progresif tidak 

bisa dilepaskan dari konteks sosial, politik, dan institusional. Pendidikan progresif 

memerlukan dukungan kebijakan yang memungkinkan inovasi, otonomi guru, dan 

fleksibilitas kurikulum agar dapat tumbuh secara berkelanjutan. 

Berdasarkan keempat pemikiran tersebut, terdapat beberapa titik temu konseptual 

antara teori pendidikan progresif dan pedagogi pengalaman: 

1. Orientasi pada pengalaman belajar: Dewey menekankan pengalaman individual yang 

reflektif, sedangkan Freire memperluasnya menjadi pengalaman sosial yang kritikal. 

2. Peran aktif peserta didik: Kedua tokoh menolak pendidikan pasif; peserta didik harus 

menjadi subjek aktif dalam membangun makna dan tindakan.  

3. Tujuan pendidikan: Dewey berorientasi pada pembentukan warga demokratis dan 

berpikir ilmiah, sedangkan Freire menekankan pembebasan dan transformasi sosial.  

4. Konteks implementasi: Kliebard dan Zilversmit mengingatkan bahwa tanpa dukungan 

struktural, idealisme progresif sulit diwujudkan di lapangan. 

Dengan demikian, teori pendidikan progresif dapat dipandang sebagai payung besar 

yang menampung beragam pendekatan: dari experiential learning hingga critical pedagogy, 

dari reformasi kurikulum hingga pendidikan emansipatoris.38 

 
35 Freire, Pedagogy of the Oppressed, 45. 
36 Kliebard, The Struggle for the American Curriculum, 48. 
37 Arthur Zilversmit, Changing Schools: Progressive Education Theory and Practice, 1930–1960 

(Chicago: University of Chicago Press, 1993), 22. 
38 Dewey, Experience and Education, 44. 



365 
 
 

Dalam perkembangannya, literatur kontemporer memperluas gagasan pendidikan 

progresif ke dalam berbagai bentuk praktik modern. Beberapa di antaranya meliputi: 

1. Project-Based Learning (PBL) dan Inquiry-Based Learning, yang merefleksikan prinsip 

Dewey tentang belajar melalui pengalaman dan refleksi.  

2. Critical Citizenship Education, yang menurunkan gagasan Freire tentang kesadaran 

kritis dan partisipasi sosial.  

3. Authentic Assessment dan Portfolio Evaluation, yang menilai kompetensi melalui 

kinerja nyata, bukan sekadar ujian tertulis.  

4. Integrasi teknologi pembelajaran, yang memungkinkan simulasi pengalaman nyata 

dalam konteks digital tanpa meninggalkan prinsip refleksi dan dialog. 

Pendekatan-pendekatan tersebut menunjukkan bahwa teori pendidikan progresif tetap 

relevan di era digital, karena berorientasi pada pembelajaran bermakna, pengembangan 

kreativitas, serta kemampuan berpikir kritis dan kolaboratif. 

Dari berbagai teori dan penelitian di atas, dapat dirumuskan beberapa implikasi 

penting bagi dunia pendidikan masa kini: 

1. Desain kurikulum perlu menempatkan pengalaman peserta didik sebagai pusat 

pembelajaran melalui kegiatan eksploratif, proyek sosial, dan refleksi.  

2. Pelatihan guru harus difokuskan pada kemampuan merancang dan memfasilitasi 

pengalaman belajar yang kontekstual dan reflektif.  

3. Evaluasi pembelajaran sebaiknya menggunakan pendekatan autentik yang menilai 

pemahaman konseptual, keterampilan, dan sikap secara menyeluruh.  

4. Kebijakan pendidikan perlu memberikan ruang bagi inovasi progresif, otonomi 

sekolah, dan pembelajaran lintas disiplin. 

Dengan demikian, teori pendidikan progresif bukan sekadar wacana filosofis, tetapi 

fondasi praktis yang relevan untuk membangun sistem pendidikan yang demokratis, 

humanis, dan berkeadilan. 

Dari tinjauan pustaka ini dapat disimpulkan bahwa teori pendidikan progresif 

memiliki hubungan erat dengan pedagogi pengalaman, baik secara filosofis maupun praktis. 

Pemikiran John Dewey menekankan pengalaman reflektif sebagai inti pendidikan; Paulo 

Freire memperluasnya ke ranah kesadaran kritis dan emansipasi sosial; sedangkan Kliebard 

dan Zilversmit menyoroti tantangan historis dan institusional penerapannya. 

Dalam konteks modern, prinsip-prinsip tersebut tetap relevan dan menjadi dasar bagi 

inovasi pembelajaran di era digital. Pendidikan progresif, melalui pedagogi pengalaman, 

tetap menjadi strategi penting dalam membentuk peserta didik yang kritis, kreatif, dan 

berkarakter demokratis. 

C. Inovasi pembelajaran di lingkungan Muhammadiyah 

Inovasi pembelajaran di lingkungan Muhammadiyah merupakan manifestasi dari 

semangat tajdid (pembaruan) yang telah melekat dalam watak gerakan pendidikan 

Muhammadiyah sejak awal abad ke-20. Sebagai organisasi Islam modernis, 

Muhammadiyah memandang pendidikan bukan hanya sebagai sarana transmisi 

pengetahuan, tetapi juga sebagai proses pembentukan insan beriman, berilmu, dan 

berkemajuan. Dalam konteks ini, inovasi pembelajaran dipahami sebagai upaya sistematis 

untuk memperbarui kurikulum, strategi, metode, serta media pembelajaran agar lebih 

adaptif terhadap perkembangan zaman dan kebutuhan peserta didik.39  

Menurut Hamami dalam A Holistic–Integrative Approach of the Muhammadiyah 

Education System, sistem pendidikan Muhammadiyah dirancang dengan pendekatan 

 
39 Abdul Hamami, A Holistic–Integrative Approach of the Muhammadiyah Education System 

(Yogyakarta: Universitas Muhammadiyah Yogyakarta Press, 2022), 12. 



366 
 
 

holistik-integratif, yakni menggabungkan nilai-nilai keislaman dengan ilmu pengetahuan 

umum secara sinergis sehingga tidak terjadi dikotomi antara agama dan sains.40 Pendekatan 

inilah yang menjadi fondasi bagi inovasi pembelajaran di berbagai satuan pendidikan 

Muhammadiyah, baik sekolah, madrasah, maupun perguruan tinggi. 

Sejumlah penelitian dalam JINoP: Jurnal Inovasi Pembelajaran dan JIPPI: Jurnal 

Inovasi Pembelajaran dan Pendidikan Islam menunjukkan bahwa inovasi dalam lembaga 

pendidikan Muhammadiyah mencakup berbagai aspek, mulai dari perancangan kurikulum 

berbasis karakter Islami, penggunaan metode aktif dan partisipatif, hingga pemanfaatan 

teknologi digital sebagai media pembelajaran.41 Inovasi yang paling banyak diterapkan 

adalah model pembelajaran blended atau hybrid learning yang mengombinasikan proses 

daring dan luring, seperti diterapkan di sejumlah sekolah Muhammadiyah selama masa 

pandemi COVID-19.42 Studi yang dilakukan di beberapa sekolah Muhammadiyah di 

Sleman dan Yogyakarta menunjukkan bahwa penerapan modul hybrid dengan kombinasi 

bahan ajar cetak dan digital mampu mempertahankan keberlanjutan pembelajaran dan 

meningkatkan partisipasi siswa serta keterlibatan orang tua.43 Selain itu, penelitian di SD 

Muhammadiyah Suronatan Yogyakarta yang dipublikasikan dalam Jurnal BasicEdu 

mengidentifikasi enam bentuk inovasi pembelajaran, yaitu inovasi konten, metode, media, 

pengelolaan pembelajaran, peran guru, dan strategi pembelajaran, yang secara keseluruhan 

memperkuat karakter keislaman dan identitas kelembagaan.44 

Dalam konteks pendidikan Islam, inovasi pembelajaran di Muhammadiyah tidak 

hanya bertujuan untuk meningkatkan efisiensi dan efektivitas proses belajar, tetapi juga 

memperkuat nilai-nilai moral, spiritual, dan sosial dalam diri peserta didik. Buku Inovasi 

Pembelajaran Sekolah Unggul karya E.F. Fahyuni menegaskan bahwa inovasi pembelajaran 

harus berangkat dari kesadaran reflektif guru untuk menjadi fasilitator dan pembimbing 

belajar yang adaptif terhadap dinamika peserta didik dan perkembangan teknologi.45 Guru 

tidak lagi berperan sebagai satu-satunya sumber pengetahuan, tetapi sebagai pendamping 

yang mendorong siswa untuk berpikir kritis, kreatif, dan kolaboratif. Pendekatan semacam 

ini sejalan dengan visi pendidikan berkemajuan Muhammadiyah yang menekankan 

pentingnya pembelajaran yang berpusat pada peserta didik (student-centered learning) dan 

berorientasi pada pengembangan karakter Islami. 

Namun demikian, berbagai tantangan masih dihadapi oleh sekolah-sekolah 

Muhammadiyah dalam mengimplementasikan inovasi pembelajaran. Kesenjangan 

infrastruktur digital antarwilayah, kesiapan guru dalam menguasai teknologi pembelajaran, 

serta keberlanjutan program pelatihan profesional menjadi kendala utama dalam pemerataan 

mutu pendidikan.46 Keterbatasan ini menimbulkan kesenjangan dalam penerapan inovasi, 

di mana sekolah-sekolah Muhammadiyah di perkotaan relatif lebih cepat beradaptasi 

dibandingkan sekolah di daerah rural. Penelitian-penelitian dalam JINoP dan JIPPI 

menunjukkan bahwa keberhasilan inovasi di lingkungan Muhammadiyah sangat bergantung 

 
40 Ibid., 18. 
41 “Inovasi Pembelajaran di Sekolah Muhammadiyah,” JINoP: Jurnal Inovasi Pembelajaran 10, no. 

1 (2024): 25–30. 
42 “Hybrid Learning Model Implementation in Muhammadiyah Schools,” JIPPI: Jurnal Inovasi 

Pembelajaran dan Pendidikan Islam 9, no. 2 (2024): 44–50. 
43 Ibid., 52. 
44 “Inovasi Pembelajaran di SD Muhammadiyah Suronatan Yogyakarta,” Jurnal BasicEdu 8, no. 4 

(2024): 2163–2178. 
45 E.F. Fahyuni, Inovasi Pembelajaran Sekolah Unggul (Sidoarjo: Umsida Press, 2020), 5. 
46 “Kesiapan Guru Muhammadiyah dalam Inovasi Pembelajaran,” JINoP: Jurnal Inovasi 

Pembelajaran 9, no. 3 (2023): 88–94. 



367 
 
 

pada dukungan manajemen sekolah, ketersediaan sarana-prasarana, serta komitmen guru 

untuk terus belajar dan berinovasi.47 Oleh karena itu, kebijakan peningkatan kapasitas 

pendidik melalui pelatihan berkelanjutan serta penyediaan fasilitas digital menjadi hal yang 

mendesak untuk diperhatikan. 

Di sisi lain, kurikulum Muhammadiyah yang menekankan integrasi nilai-nilai Al-

Islam dan Kemuhammadiyahan memberikan keunikan tersendiri dalam pengembangan 

inovasi pembelajaran.48 Integrasi tersebut menjadikan inovasi tidak semata berorientasi 

pada hasil akademik, tetapi juga pada pembentukan karakter dan spiritualitas peserta didik. 

Penelitian terbaru tentang Innovation of Using Hybrid Modules in Muhammadiyah 

Elementary/Middle School menegaskan bahwa inovasi pembelajaran berbasis nilai 

keislaman dapat meningkatkan motivasi belajar, rasa tanggung jawab, dan kemandirian 

siswa.49 Dengan demikian, setiap bentuk inovasi pembelajaran yang dikembangkan di 

sekolah Muhammadiyah harus tetap berakar pada nilai-nilai Islam dan semangat 

kemanusiaan universal sebagaimana diajarkan oleh K.H. Ahmad Dahlan. 

Dalam perspektif kelembagaan, Muhammadiyah secara terus-menerus mendorong 

digitalisasi pendidikan melalui penerbitan bahan ajar inovatif, pengembangan platform e-

learning, dan kerja sama antarperguruan tinggi Muhammadiyah–‘Aisyiyah untuk 

memperluas inovasi pendidikan.50 Upaya tersebut menunjukkan bahwa inovasi 

pembelajaran di lingkungan Muhammadiyah bukanlah respons sesaat terhadap perubahan 

zaman, melainkan bagian dari strategi jangka panjang untuk menciptakan ekosistem 

pendidikan yang adaptif, inklusif, dan berkarakter. Meski berbagai capaian telah diraih, 

masih terdapat ruang penelitian yang perlu dieksplorasi lebih dalam, antara lain evaluasi 

longitudinal terhadap efektivitas model blended learning terhadap capaian akademik dan 

karakter siswa, studi komparatif antarwilayah dalam penerapan inovasi, serta analisis 

kebijakan internal Muhammadiyah dalam mendukung pelatihan dan pengembangan 

kapasitas guru.51 Keseluruhan tinjauan ini menunjukkan bahwa inovasi pembelajaran di 

lingkungan Muhammadiyah bukan sekadar tren metodologis, melainkan manifestasi dari 

misi dakwah dan pendidikan yang berorientasi pada pencerahan, kemajuan, dan 

kemanusiaan universal sebagaimana diwariskan oleh K.H. Ahmad Dahlan.52 

D. Relevansinya dengan pembelajaran mendalam versi Kemendikbudristek 

Pendidikan Muhammadiyah lahir dari kegelisahan KH Ahmad Dahlan terhadap 

sistem pendidikan kolonial yang memisahkan ilmu agama dari ilmu umum. Ia merumuskan 

sistem pendidikan yang integrative menggabungkan pengetahuan agama dan ilmu modern 

agar umat Islam mampu beradaptasi dengan perkembangan zaman.53 Prinsip dasar ini 

menunjukkan visi pendidikan yang tidak hanya berorientasi pada hafalan atau dogma, tetapi 

pada pemahaman mendalam terhadap nilai dan realitas sosial. Dalam konteks kekinian, 

nilai-nilai ini memiliki irisan kuat dengan konsep pembelajaran mendalam (deep learning) 

 
47 “Manajemen Inovasi Pendidikan di Sekolah Muhammadiyah,” JIPPI 8, no. 2 (2023): 121–126. 
48 Pedoman Pendidikan Muhammadiyah (Yogyakarta: Majelis Dikdasmen PP Muhammadiyah, 

2023), 6. 
49 “Innovation of Using Hybrid Modules in Muhammadiyah Elementary/Middle School,” Asian 

Journal of Islamic Education Research 3, no. 1 (2024): 40–48. 
50 Majelis Diktilitbang PP Muhammadiyah, Roadmap Digitalisasi Pendidikan Muhammadiyah 

2024–2030 (Jakarta: Muhammadiyah Publication, 2024), 9. 
51 “Evaluating Blended Learning Effectiveness in Muhammadiyah Schools,” JINoP 11, no. 1 (2025): 

70–77. 
52 Hamami, A Holistic–Integrative Approach, 22. 
53 Mukhtarom, Reformasi Pendidikan Islam di Indonesia: Pemikiran KH Ahmad Dahlan 

(Yogyakarta: Suara Muhammadiyah, 2019). 



368 
 
 

sebagaimana dicanangkan oleh Kemendikbudristek. 

Menurut Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi,54 

pembelajaran mendalam adalah strategi pendidikan yang menekankan pada penggalian 

makna dan pemahaman yang luas terhadap suatu topik. Pembelajaran ini tidak lagi fokus 

pada penguasaan fakta semata, tetapi pada proses berpikir tingkat tinggi yang mencakup 

analisis, sintesis, evaluasi, dan refleksi. Tujuan akhirnya adalah membentuk Profil Pelajar 

Pancasila yang mampu berpikir kritis, kolaboratif, dan memiliki integritas moral. Konsep 

ini menggeser paradigma lama pembelajaran yang cenderung menekankan hafalan (surface 

learning) menjadi pembelajaran berbasis makna. 

Haedar Nashir menyebut bahwa pendidikan Muhammadiyah mengandung semangat 

pembebasan dan pemberdayaan, yakni membebaskan manusia dari kebodohan, kemiskinan, 

dan kejumudan berpikir.55 Pembelajaran dalam lembaga Muhammadiyah selalu diarahkan 

untuk melahirkan manusia merdeka yang mampu berpikir dan bertindak berdasarkan nilai-

nilai Islam yang rasional. Nilai ini identik dengan orientasi deep learning yang menekankan 

kemandirian berpikir dan pemaknaan diri terhadap pengetahuan. 

Kemendikbudristek dalam Naskah Akademik Pembelajaran Mendalam menjelaskan 

bahwa pembelajaran mendalam menuntut keterlibatan emosional dan spiritual peserta 

didik.56 Pembelajaran bukan sekadar transfer ilmu, tetapi juga proses pembentukan karakter, 

kepekaan sosial, dan refleksi diri. Secara filosofis, pendekatan ini berakar pada pandangan 

konstruktivisme, yang menempatkan peserta didik sebagai subjek aktif pembangun 

pengetahuan. Dalam konteks pendidikan Muhammadiyah, konstruktivisme ini sudah lama 

dipraktikkan dalam bentuk metode tadarus reflektif dan amal nyata. 

Dalam sejarahnya, KH Ahmad Dahlan sering mengajak muridnya untuk memahami 

makna ayat-ayat Al-Qur’an secara kontekstual. Misalnya, ketika mengajarkan surah Al-

Ma’un, beliau tidak hanya mengajarkan arti teks, tetapi juga mendorong murid untuk 

membantu kaum miskin dan anak yatim secara langsung. Praktik ini menunjukkan bahwa 

pembelajaran dalam Muhammadiyah tidak berhenti pada kognisi, tetapi berlanjut pada aksi 

sosial. Hal ini merupakan contoh nyata dari deep learning, di mana peserta didik belajar 

melalui pengalaman bermakna dan refleksi personal.57 

Balai Besar Pengembangan Mutu Pendidikan (BBPMP) Kemendikbudristek 

menegaskan bahwa implementasi pembelajaran mendalam di sekolah harus mencakup tiga 

dimensi: kognitif, afektif, dan konatif.58 Ketiga dimensi ini sejalan dengan konsep iman, 

ilmu, dan amal yang menjadi dasar pendidikan Muhammadiyah. Artinya, dalam 

pembelajaran mendalam versi Kemendikbudristek sekalipun, semangat pendidikan 

Muhammadiyah telah lebih dahulu meletakkan dasar integrasi antara pikiran, hati, dan 

tindakan. 

Penelitian Prayitno dkk. menunjukkan bahwa penerapan deep learning berbasis 

proyek di Madrasah Ibtidaiyah Muhammadiyah meningkatkan keterampilan berpikir kritis 

dan kemampuan kolaboratif siswa.59 Dengan menggunakan aplikasi Scratch Programming, 

 
54 Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi, Naskah Akademik Pembelajaran 

Mendalam (Jakarta: Kemendikbudristek, 2025). 
55 Haedar Nashir, Pendidikan Muhammadiyah dan Pembentukan Karakter Bangsa (Yogyakarta: 

Suara Muhammadiyah, 2015). 
56 Kemendikbudristek, Naskah Akademik Pembelajaran Mendalam, 45–46. 
57 Mukhtarom, Reformasi Pendidikan Islam di Indonesia, 88. 
58 Balai Besar Pengembangan Mutu Pendidikan (BBPMP) Kemendikbudristek, Pedoman 

Implementasi Pembelajaran Mendalam di Sekolah (Jakarta: BBPMP, 2025). 
59 Prayitno et al., “Implementasi Deep Learning pada Madrasah Muhammadiyah,” Jurnal Inovasi 

Pembelajaran Islam 10, no. 2 (2025): 145–156. 



369 
 
 

guru berhasil menumbuhkan kreativitas dan rasa ingin tahu anak dalam konteks 

pembelajaran yang menyenangkan. Pendekatan ini tidak hanya meningkatkan kemampuan 

kognitif, tetapi juga memperkuat nilai-nilai sosial dan spiritual siswa, yang menjadi ciri khas 

pendidikan Muhammadiyah. 

Rosmini dkk. menemukan bahwa integrasi strategi deep learning dengan pendidikan 

karakter di Universitas Muhammadiyah Makassar berperan besar dalam pembentukan sikap 

reflektif mahasiswa.60 Pembelajaran berbasis diskusi mendalam, refleksi nilai, dan proyek 

sosial terbukti meningkatkan kemampuan berpikir kritis sekaligus memperkuat karakter 

religius. Hal ini menegaskan bahwa nilai-nilai Islam dalam pendidikan Muhammadiyah 

dapat menjadi fondasi bagi implementasi pembelajaran mendalam yang berkarakter 

nasional. 

Marisa menyoroti tantangan pendidikan Muhammadiyah dalam menghadapi era 

digital dan disrupsi teknologi.61 Menurutnya, Muhammadiyah perlu mengintegrasikan nilai-

nilai keislaman dengan inovasi digital tanpa kehilangan orientasi spiritualnya. Pembelajaran 

mendalam menjadi solusi strategis karena menempatkan teknologi bukan sebagai tujuan, 

tetapi sebagai alat untuk memperdalam pemahaman dan refleksi terhadap nilai. Dengan 

demikian, konsep deep learning dapat menjadi jembatan antara nilai tradisi dan inovasi 

modern. 

Pendidikan Muhammadiyah juga menekankan pendekatan reflektif dalam 

pembelajaran. Guru diarahkan bukan sekadar mengajar, tetapi membimbing peserta didik 

agar berpikir kritis dan menemukan makna spiritual dari setiap aktivitas belajar. Peran guru 

dalam pendidikan Muhammadiyah sejalan dengan peran fasilitator dalam model 

pembelajaran mendalam yang dirumuskan oleh Kemendikbudristek,62 yakni mendorong 

peserta didik untuk mengalami proses belajar yang transformatif. 

Di sekolah-sekolah Muhammadiyah, praktik pembelajaran aktif seperti diskusi nilai, 

problem-based learning, dan project learning telah menjadi tradisi panjang. Studi di SD 

Muhammadiyah Suronatan Yogyakarta memperlihatkan bahwa guru berhasil menanamkan 

nilai-nilai Al-Islam melalui kegiatan reflektif dan kolaboratif,63 seperti kerja bakti sosial dan 

simulasi kasus moral. Metode ini memperlihatkan bahwa pendidikan Muhammadiyah telah 

mempraktikkan deep learning jauh sebelum konsep itu menjadi kebijakan nasional. 

Upaya Muhammadiyah meningkatkan mutu pendidikan Islam terus dilakukan melalui 

sinergi dengan kebijakan pemerintah. Menurut Tarbiya Islamica Muhammadiyah aktif 

beradaptasi terhadap Kurikulum Merdeka dengan tetap mempertahankan identitasnya 

sebagai gerakan tajdid.64 Adaptasi ini terlihat dari penggunaan pendekatan project-based 

learning, integrasi Al-Islam dan Kemuhammadiyahan dalam setiap mata pelajaran, serta 

penerapan asesmen berbasis refleksi diri. Semua praktik tersebut sangat sejalan dengan 

prinsip deep learning yang digagas Kemendikbudristek. 

Nashir dkk. menambahkan bahwa pendidikan Muhammadiyah selalu menumbuhkan 

 
60 Rosmini et al., “Integrasi Deep Learning dan Pendidikan Karakter di Universitas Muhammadiyah 

Makassar,” Jurnal Pendidikan Islam Progresif 5, no. 1 (2025): 60–72. 
61Marisa, “Digitalisasi dan Tantangan Pendidikan Muhammadiyah,” Jurnal Tarbiyah Islamiyah 9, 

no. 3 (2025): 210–225.  
62 Kemendikbudristek, Naskah Akademik Pembelajaran Mendalam, 52. 
63 SD Muhammadiyah Suronatan Yogyakarta, “Implementasi Deep Learning dalam Pendidikan 

Dasar,” Jurnal BasicEdu 8, no. 4 (2024): 2150–2162. 
64 Tarbiya Islamica, “Adaptasi Muhammadiyah terhadap Kurikulum Merdeka,” Tarbiya Islamica 

Journal 14, no. 1 (2025): 33–45. 



370 
 
 

nilai moderasi beragama dan keterbukaan berpikir.65 Nilai ini menjadi penting dalam 

konteks pembelajaran mendalam, karena siswa diajak berpikir kritis namun tetap 

menjunjung toleransi dan etika sosial. Dengan demikian, pendidikan Muhammadiyah tidak 

hanya mendukung deep learning dari sisi pedagogis, tetapi juga memperkaya dimensi moral 

dan spiritual yang menjadi pondasi karakter bangsa. 

Konsep deep learning menuntut keterlibatan seluruh indera, perasaan, dan pikiran 

peserta didik dalam membangun pengetahuan. Dalam pandangan KH Ahmad Dahlan, 

proses belajar sejati terjadi ketika peserta didik memahami makna kehidupan melalui ilmu 

dan amal.66 Oleh karena itu, sekolah Muhammadiyah memadukan pembelajaran kelas 

dengan kegiatan sosial-keagamaan seperti bakti masyarakat, pengabdian lingkungan, dan 

pelatihan kepemimpinan siswa. Ini adalah bentuk nyata dari pembelajaran mendalam 

berbasis nilai. 

BBPMP Kemendikbudristek menjelaskan bahwa salah satu tujuan utama 

pembelajaran mendalam adalah menumbuhkan kompetensi reflektif—kemampuan untuk 

meninjau kembali proses berpikir dan pengalaman belajar.67 Konsep ini sejajar dengan 

tradisi muhasabah (refleksi diri) dalam pendidikan Islam. Muhammadiyah mengembangkan 

muhasabah sebagai bagian integral dari kegiatan belajar, sehingga peserta didik tidak hanya 

mengevaluasi hasil, tetapi juga menilai niat dan prosesnya. Ini menunjukkan kesamaan 

esensial antara deep learning dan pendidikan Islam progresif. 

Haedar Nashir juga menegaskan bahwa pendidikan Muhammadiyah bukan sekadar 

transmisi pengetahuan, melainkan transformasi moral.68 Tujuan akhirnya adalah 

membentuk manusia yang memiliki kesadaran ilahiyah dan tanggung jawab sosial. Dengan 

demikian, pembelajaran mendalam dalam konteks Muhammadiyah memiliki dimensi 

spiritual yang lebih luas daripada sekadar pemahaman akademik. Di sinilah letak kontribusi 

Muhammadiyah terhadap pengayaan konsep deep learning nasional. 

Dalam konteks kebijakan, Kemendikbudristek menempatkan pembelajaran 

mendalam sebagai pilar utama Kurikulum Merdeka.69 Sementara itu, pendidikan 

Muhammadiyah telah mengimplementasikan semangat merdeka belajar melalui gerakan 

pendidikan berkemajuan yang mengutamakan kemandirian, tanggung jawab, dan partisipasi 

sosial siswa. Dengan demikian, Muhammadiyah tidak hanya sejalan dengan kebijakan 

pemerintah, tetapi menjadi pelopor model penerapan deep learning berbasis nilai-nilai 

keislaman dan kemanusiaan. 

Penelitian-penelitian di lingkungan Muhammadiyah menunjukkan bahwa penerapan 

deep learning tidak hanya meningkatkan hasil akademik, tetapi juga memperkuat dimensi 

karakter.70 Peserta didik menjadi lebih mampu menalar, berempati, dan bekerja sama. Hal 

ini membuktikan bahwa sinergi antara pendidikan Islam dan deep learning dapat melahirkan 

pembelajaran yang holistik—mencakup aspek intelektual, spiritual, dan social. 

Dari sisi kelembagaan, Muhammadiyah berperan penting dalam menyiapkan guru 

yang kompeten dalam menerapkan pembelajaran bermakna.71 Melalui Lembaga Pendidikan 

 
65 Haedar Nashir et al., “Moderasi Beragama dalam Pendidikan Muhammadiyah,” Jurnal 

Pendidikan Islam Indonesia 7, no. 2 (2025): 120–135. 
66 Mukhtarom, Reformasi Pendidikan Islam di Indonesia, 101. 
67 BBPMP Kemendikbudristek, Pedoman Implementasi Pembelajaran Mendalam di Sekolah, 22. 
68 Nashir, Pendidikan Muhammadiyah dan Pembentukan Karakter Bangsa, 70. 
69 Kemendikbudristek, Naskah Akademik Pembelajaran Mendalam, 12. 
70 Prayitno et al., “Implementasi Deep Learning pada Madrasah Muhammadiyah,” 150. 
71 LPTK Muhammadiyah, Panduan Pengembangan Guru Profesional Berbasis Deep Learning 

(Yogyakarta: Majelis Diktilitbang PP Muhammadiyah, 2025). 
 



371 
 
 

Tenaga Kependidikan (LPTK) Muhammadiyah, para calon guru dilatih untuk menjadi 

fasilitator yang inovatif, adaptif, dan reflektif. Pendekatan ini mendukung transformasi 

sistem pendidikan nasional menuju praktik deep learning yang lebih substansial, 

sebagaimana ditekankan oleh Kemendikbudristek. 

Secara keseluruhan, pendidikan Muhammadiyah dan pembelajaran mendalam 

memiliki relevansi yang kuat dalam visi, nilai, dan praksis. Keduanya berangkat dari 

gagasan humanistik dan spiritual yang menempatkan manusia sebagai subjek pembelajar 

yang utuh. Pendidikan Muhammadiyah telah memberikan teladan bahwa deep learning 

bukan sekadar strategi pedagogis, melainkan gerakan moral untuk membangun manusia 

beradab, beriman, dan berilmu. Dengan sinergi ini, pendidikan nasional berpeluang besar 

melahirkan generasi pelajar Pancasila yang berjiwa Islami dan berwawasan kemanusiaan 

universal.  
 

 

KESIMPULAN 

 Berdasarkan analisis komprehensif terhadap konsep, hakikat, dan inovasi 

pembelajaran di lingkungan Muhammadiyah, dapat ditarik beberapa simpulan fundamental 

sebagai berikut: 

1. Fondasi Filosofis dan Teologis 

Pendidikan berkemajuan merupakan gagasan pembaruan KH Ahmad Dahlan yang 

mengintegrasikan secara utuh antara aspek iman dan ilmu pengetahuan. Paradigma ini 

menolak dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum, dengan memposisikan keduanya 

sebagai sarana mencapai kebahagiaan dunia serta akhirat. Landasan utamanya adalah tauhid 

yang membimbing seluruh aktivitas pendidikan agar tetap berorientasi pada pengabdian 

kepada Allah dan kemaslahatan sosial. 

2. Karakteristik Pendidikan Progresif-Religius 

Konsep pendidikan Muhammadiyah memiliki relevansi kuat dengan teori pendidikan 

progresif Barat, seperti pemikiran John Dewey mengenai pembelajaran berbasis 

pengalaman (experiential learning). Namun, Muhammadiyah memberikan dimensi 

pembeda melalui orientasi teologis, di mana pendidikan bukan sekadar proses intelektual 

pragmatis, melainkan bentuk ijtihad untuk transformasi sosial berbasis nilai-nilai Islam. 

3. Inovasi Pembelajaran di Era Digital 

Muhammadiyah menunjukkan karakter adaptif dalam menghadapi disrupsi digital 

dengan melakukan berbagai inovasi sistematis, antara lain: 

- Integrasi Teknologi: Pemanfaatan platform e-learning, media digital interaktif, hingga 

augmented reality untuk memperkuat pemahaman nilai-nilai keislaman. 

- Model Pembelajaran: Implementasi strategi blended learning dan pembelajaran 

berbasis proyek yang terbukti meningkatkan partisipasi, kemandirian, dan tanggung 

jawab siswa. 

- Metode Aktif: Mempertahankan tradisi pembelajaran reflektif dan aplikatif, di mana 

siswa didorong untuk tidak sekadar menghafal, tetapi memahami dan mengamalkan 

ilmu dalam realitas sosial. 

4. Relevansi dengan Kebijakan Pendidikan Nasional 

Terdapat irisan signifikan antara paradigma pendidikan berkemajuan dengan konsep 

Pembelajaran Mendalam (Deep Learning) yang diusung oleh Kemendikbudristek. 

Keduanya sama-sama menekankan pada penguasaan makna, berpikir kritis, dan pemecahan 

masalah nyata. Dalam konteks ini, Muhammadiyah melengkapi kerangka kompetensi 

nasional (4C: Critical Thinking, Communication, Collaboration, Creativity) dengan dimensi 

kelima, yaitu karakter transendental berbasis iman dan takwa. 



372 
 
 

5. Refleksi dan Proyeksi Masa Depan 

Pendidikan berkemajuan bukan sekadar warisan sejarah, melainkan gerakan 

pembaruan berkelanjutan (continuous reform). Untuk menghadapi tantangan masa depan, 

lembaga pendidikan Muhammadiyah dituntut untuk terus menjaga keseimbangan antara 

inovasi teknologi dan integritas nilai moral. Dengan sinergi antara pendekatan digital dan 

personal-spiritual, pendidikan Muhammadiyah berpotensi besar menjadi pelopor model 

pendidikan Islam modern yang transformatif di tingkat global. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Asrori, M. Pemikiran Pendidikan Islam KH. Ahmad Dahlan. Yogyakarta: [n.p.], 2020. (monograf 

yang menguraikan pemikiran pendidikan pendiri Muhammadiyah). 

Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi RI. Naskah Akademik: Pembelajaran 

Mendalam Menuju Pendidikan Bermutu untuk Semua. Jakarta: Kemendikbudristek, Februari 

2025. (kerangka pembelajaran mendalam relevan untuk membandingkan inovasi 

pembelajaran Muhammadiyah).  

Suryanto, J. “Inovasi Pembelajaran Al-Islam dan Kemuhammadiyahan di Sekolah Dasar 

Muhammadiyah.” JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) 6, no. 10 (Oktober 2023): 7759–7764. 

(studi kasus inovasi pembelajaran di sekolah Muhammadiyah).  

Noviana & Suyatno. “Inovasi Pembelajaran Al-Islam dan Kemuhammadiyahan.” JBasic / Basicedu 

Journal (2024). (artikel terbuka yang mengeksplor model pembelajaran berbasis web dan 

digital di lingkungan Muhammadiyah).  

Marisa, T.D. “Tantangan Muhammadiyah dalam Inovasi Pendidikan Islam.” Moral / Jurnal (2025). 

(membahas peluang dan tantangan organisasi Muhammadiyah dalam merespons teknologi 

dan inovasi pendidikan).  

“Paradigma Pendidikan Berkemajuan: Teori dan Praksis Pendidikan Progresif Religius KH Ahmad 

Dahlan.” Buku (ed./kumpulan tulisan). (buku populer yang mengkaji filosofi pendidikan 

berkemajuan dalam tradisi Muhammadiyah).  

Dokumen sejarah/monograf tentang Ahmad Dahlan Buku Ahmad Dahlan (repositori 

Kemendikbud). (referensi primer/sekunder untuk landasan historis konsep pendidikan 

Muhammadiyah).  

Artikel dan prosiding di jurnal-jurnal perguruan tinggi Muhammadiyah seperti JINoP (Jurnal Inovasi 

Pembelajaran), English Learning Innovation (englie), dan Inovasi Pendidikan (UMSB) 

sebagai sumber praktik inovasi pembelajaran di ekosistem Muhammadiyah.  

“Upaya Muhammadiyah Meningkatkan Kualitas Pendidikan Islam.” Tarbiya Islamica / Journal 

(2025). (pembahasan strategi lembaga Muhammadiyah dalam perbaikan mutu pendidikan, 

relevan untuk bagian kebijakan/implementasi inovasi).  

Koleksi tulisan dan catatan Pusdalitbang Muhammadiyah tentang karya-karya KH Ahmad Dahlan 

situs resmi/arsip organisasi (untuk kutipan historis dan kutipan langsung dari tulisan pendiri).  

Artikel kajian di repositori akademik (ResearchGate/Repository perguruan tinggi) tentang 

penerapan IT / e-learning di mata pelajaran Kemuhammadiyahan contoh artikel studi kasus 

yang menilai efektivitas platform digital dalam materi kekhasan Muhammadiyah.  

Jurnal terindeks SINTA dan DOAJ yang berfokus pada inovasi pembelajaran (bisa dipakai untuk 

landasan metodologi dan perbandingan): entri jurnal SINTA terkait inovasi pembelajaran 

Muhammadiyah / umum.  

Artikel ilmiah tentang “paradigma pendidikan berkemajuan” dan integrasi nilai-nilai Islam-

modernitas dalam kurikulum tersedia di jurnal-jurnal pendidikan Islam terbitan universitas 

Muhammadiyah (contoh: Jurnal Inovasi Pembelajaran & Pendidikan Islam).  

Studi empiris tentang branding dan keunggulan sekolah Muhammadiyah melalui mata pelajaran Al-

Islam dan Kemuhammadiyahan (berbagai jurnal lokal terakreditasi yang memuat penelitian 

lapangan).  

Koleksi tesis/skripsi dari repositori perguruan tinggi (mis. repositori UMT, UMM, dll.) tentang 

implementasi nilai-nilai Ahmad Dahlan dan inovasi pembelajaran di sekolah-sekolah 

Muhammadiyah berguna sebagai literatur grey yang tetap memiliki data primer. 


