
Jurnal Multidisiplin Inovatif 
Vol 10 No. 1 Januari 2026 

eISSN: 2246-6110 
 

 

68 
 
 

KONSEP PEMBEBASAN BAITUL MAQDIS DENGAN ILMU 

PENGETAHUAN DALAM PERSPEKTIF AL-QUR’AN (ANALISIS 

TAFSIR AL-AZHAR TERHADAP SURAT AL-ISRA AYAT 1) 
 

Heri Budianto1, Rijal Abdul Latif2, Nurhabibi3 

heribudianto@stisa-abm.ac.id1, rijallatif33@gmail.com2, abudaud431@gmail.com3  

Sekolah Tinggi Ilmu Shuffah Al Qur'an Abdullah Bin Mas'ud 

 
ABSTRAK 

Baitul Maqdis, sebagai kota suci yang disebutkan dalam Al-Qur’an dan sejarah Islam, memegang 

peran sentral dalam spiritualitas Islam, Yahudi, dan Kristen. Kota ini menjadi saksi peristiwa Isra’ 

Mi’raj Nabi Muhammad Shallallahu Alaihi Wasallam dan simbol kiblat pertama umat Islam. 

Sebagai Ardhul Mubarakah (tanah yang diberkahi), Baitul Maqdis juga menjadi lokasi penting bagi 

keyakinan Kristen tentang kebangkitan Yesus. Namun, konflik geopolitik, sengketa teritorial, dan 

pembatasan akses ke Masjid Al-Aqsa mengancam keberlangsungan nilai spiritualnya. Penelitian ini 

bertujuan untuk: (1) menganalisis konsep pembebasan Baitul Maqdis dalam Tafsir Al-Azhar Buya 

Hamka pada Surah Al-Isra’ Ayat 1, dan (2) mengungkap urgensi Baitul Maqdis Baitul Maqdis bagi 

umat Islam. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif melalui studi kepustakaan (library 

research) dengan mengkaji sumber primer seperti Tafsir Al-Azhar, teks hadis, dan literatur sejarah 

Islam. Analisis tematik diterapkan untuk mengeksplorasi makna simbolis pembebasan Baitul 

Maqdis dalam perspektif teologis dan historis. Data sekunder meliputi kajian akademis tentang peran 

Khalifah Umar bin Khattab dan Shalahuddin Al-Ayyubi dalam konteks pembebasan kota suci 

tersebut. Temuan penelitian menunjukkan bahwa pembebasan Baitul Maqdis dalam Surah Al-Isra’ 

Ayat 1 bersifat spiritual-transendental, dengan penekanan pada ketaatan total kepada Allah SWT 

dan integrasi ilmu, iman, serta strategi. Tafsir Hamka menegaskan bahwa kemenangan fisik (seperti 

pada era Umar dan Shalahuddin) mustahil tercapai tanpa landasan ketakwaan dan pengetahuan. 

Urgensi Baitul Maqdis terletak pada statusnya sebagai simpul warisan kenabian dan simbol kesatuan 

tauhid. Rekomendasi mencakup: (1) pengembangan modul pendidikan berbasis narasi integratif 

Baitul Maqdis, (2) kolaborasi lembaga keagamaan dan akademis untuk merumuskan strategi soft 

power, serta (3) kajian komparatif tafsir kontemporer yang memasukkan dimensi sosial-politik 

modern. 

Kata Kunci: Konsep Pembebasan, Baitul Maqdis, Ilmu Pengetahuan, Tafsir Al-Azhar, Surat Al-

Isra Ayat 1. 

 
ABSTRACT 

Baitul Maqdis, as the holy city mentioned in the Qur'an and Islamic history, plays a central role in 

Islamic, Jewish and Christian spirituality. The city witnessed the Isra' Mi'raj of Prophet Muhammad 

Shallallahu Alaihi Wasallam and the first qibla of Muslims. As Ardhul Mubarakah (blessed land), 

Baitul Maqdis is also an important location for the Christian belief in the resurrection of Jesus. 

However, geopolitical conflicts, territorial disputes, and access restrictions to Al-Aqsa Mosque 

threaten its spiritual value. This study aims to: (1) analyze the concept of liberation of Baitul Maqdis 

in Tafsir Al-Azhar Buya Hamka on Surah Al-Isra' Verse 1, and (2) reveal the urgency of Baitul 

Maqdis as the spiritual center and identity of Islam. This research uses a qualitative approach 

through library research by examining primary sources such as Tafsir Al-Azhar, hadith texts, and 

Islamic historical literature. Thematic analysis is applied to explore the symbolic meaning of the 

liberation of Bait al-Maqdis in theological and historical perspectives. Secondary data includes 

academic studies on the roles of Caliph Umar bin Khattab and Saladin Al-Ayyubi in the context of 

the liberation of the holy city. The research findings show that the liberation of Baitul Maqdis in 

Surah Al-Isra' Verse 1 is spiritual-transcendental, with an emphasis on total obedience to Allah SWT 

and the integration of science, faith, and strategy. Tafsir Hamka emphasizes that physical victory 

(as in the era of Umar and Saladin) is impossible without the foundation of piety and knowledge. 

The urgency of Baitul Maqdis lies in its status as a node of prophetic heritage and a symbol of the 

mailto:heribudianto@soil-investigation.com1
mailto:rijallatif33@gmail.com2
mailto:abudaud431@gmail.com3


69 
 
 

unity of tawhid. Recommendations include: (1) development of educational modules based on the 

integrative narrative of Baitul Maqdis, (2) collaboration of religious and academic institutions to 

formulate soft power strategies, and (3) comparative studies of contemporary interpretations that 

include modern socio-political dimensions. 

Keywords: Concept of liberation, Baitul Maqdis, Science, Tafsir Al-Azhar, Surah Al-Isra verse 1. 
 

PEiNDAiHULUAiN 

Baitul Maqdis memiliki kedudukan istimewa dalam Al-Qur'an dan sejarah peradaban 

Islam. Kota tersebut disebutkan pada Surah Al-Isra' ayat 1, sebagai tempat bersejarah 

terjadinya peristiwa Isra' Mi'raj yang dialami oleh Nabi Muhammad Shallallahu Alaihi 

Wasallam. Peristiwa ini tidak hanya menegaskan kedudukan Baitul Maqdis sebagai kiblat 

pertama umat Islam sebelum berpindah ke Ka’bah, tetapi juga menjadi simbol 

kesinambungan risalah kenabian dan pusat spiritual yang menghubungkan umat manusia 

dengan wahyu ilahi. Sejak zaman Nabi Adam ‘Alaihissalam yang meletakkan fondasi 

Masjid Al-Aqsha hingga era Nabi Ibrahim ‘Alaihissalam.1 Baitul Maqdis telah menjadi 

lokasi perjuangan para nabi dalam menegakkan kebenaran, menjadikannya warisan spiritual 

yang abadi. 

Selain menjadi situs suci bagi umat Islam, Baitul Maqdis juga dianggap suci oleh umat 

Yahudi dan Nasrani. Bagi umat Yahudi, kota ini diyakini sebagai tempat yang dijanjikan 

Tuhan kepada mereka.2 Sementara bagi umat Nasrani, Baitul Maqdis memiliki arti penting 

sebagai lokasi penguburan Yesus, khususnya di Gereja Makam Kudus yang dibangun oleh 

Ratu Helena. Umat Kristiani juga meyakini bahwa kebangkitan Yesus akan terjadi kembali 

di kota suci ini.3 Dengan demikian, Baitul Maqdis menjadi simbol persatuan dan konflik 

antar-agama, yang mencerminkan kompleksitas sejarah dan spiritualitasnya. 

Selain itu, dalam tradisi Islam, Baitul Maqdis juga dikenal sebagai Ardhul Mubarakah 

(Tanah Berkah) yang mencakup wilayah yang melampaui batas administratif modern 

Palestina, termasuk Mesir, Syam, dan Siprus. Sementara itu, Ardhul Muqadasah (Tanah 

Suci) merupakan Baitul Maqdis yang didalamnya terdapat Masjid al-Aqsha, yang masing-

masing memiliki batasan geografis dan makna teologis spesifik.4 Integrasi konsep ini dalam 

penafsiran Al-Qur'an memperlihatkan bahwa Baitul Maqdis bukan sekadar lokasi fisik, 

tetapi ruang sakral yang mengandung nilai-nilai ketuhanan dan peradaban. 

Sejarah menunjukkan bahwa pembebasan Baitul Maqdis tidak bisa lepas dari peran 

Rosulullah dengan pembangunan pondasi keilmuan dan keimanan para sahabat. Fondasi 

intelektual dan spiritual ini menjadi langkah krusial sebelum melangkah ke tahap strategis 

berikutnya, yakni perencanaan politik dan militer.5 Meskipun Baitul Maqdis masih dikuasai 

Kekaisaran Bizantium hingga Rasulullah Shallallahu Alaihi Wasallam wafat, para sahabat 

tetap melanjutkan perjuangan pembebasan Baitul Maqdis, hingga akhirnya berhasil 

membebaskan kota suci tersebut pada masa Khalifah Umar bin Khattab.  

Di era modern, Baitul Maqdis mengalami tantangan kompleks yang dipicu oleh 

perseteruan geopolitik di kawasan Timur Tengah yang strategis. Wilayah ini menjadi 

episentrum konflik antara Israel dan negara-negara Arab serta Palestina, yang 

 
1 Eka Susanti, “Baitul Maqdis Dalam Sejarah Peradaban Islam Hingga Akhir Zaman Jurnal Kajian Islam Dan 

Sosial Keagamaan” 2, no. 3 (2025), hlm. 592. 
2 Abdul Fatah, “Keberkahan Al-Aqsha Perspektif Hermeneutika Schleiermacher,” Jurnal Penelitian 14, no. 1 

(2017), hlm. 2. 
3 Kuncahyono. Jerusalem: Kesucian, Konflik, dan Pengadilan Akhir. (Jakarta: Kompas, 2009), hlm. xxxiii-

xxxiv. 
4 Abd al-Fattah Muhammad El-Awaisi, Roadmap Nabawiyyah Pembebasan Baitul Maqdis, 1st ed. 

(Karanganyar: ISA (Institut Al-Aqsa), 2022), hlm. 70. 
5 Ibid, hlm. 71. 



70 
 
 

terfragmentasi antara Jalur Gaza dan Tepi Barat. Klaim historis-religius atas teritori yang 

sama oleh kedua pihak memicu ketegangan berkepanjangan. Faktor lain seperti perebutan 

sumber daya vital termasuk air, lahan, dan rute perdagangan juga memperkeruh dinamika 

persengketaan. Konflik diperparah oleh sengketa teritorial, pergeseran demografi, serta 

pembatasan akses ke situsitus suci, khususnya Masjid Al-Aqsa, yang menghambat proses 

perdamaian. Dampaknya tidak terbatas secara lokal, melainkan melibatkan aktor regional 

dan internasional yang kerap menjadi penghalang resolusi damai. Isu-isu seperti sengketa 

wilayah, perubahan demografis, dan pembatasan akses ke tempat-tempat suci, terutama 

Masjid Al-Aqsa, menjadi penghalang bagi upaya perdamaian. Konflik ini tidak hanya 

bersifat lokal, tetapi juga melibatkan kekuatan regional dan global, yang sering kali 

menghambat resolusi damai. 

Teori lingkaran berkah Baitul Maqdis adalah teori geopolitik yang menyatakan bahwa 

pembebasan Al-Aqsa dan Baitul Maqdis hanya mungkin tercapai jika negara-negara sentral 

di sekitarnya yaitu Mesir, Suriah (dan negara Syam lainnya), Irak, Turki, Siprus, dan Hijaz, 

dibebaskan dari penjajahan asing, rezim korup seperti Basar Assad di Suriah, dan 

ketergantungan pada kekuatan kolonial.6 Dalam konteks ini, sangat penting untuk 

menyadari bahwa solusi yang berkelanjutan membutuhkan dialog di antara pihak-pihak 

yang terlibat dan keterlibatan aktif masyarakat internasional untuk membangun sistem yang 

berkeadilan dan terbuka, yang menjunjung tinggi hak-hak setiap pihak dan mengakui 

kepentingan spiritual dan historis bagi umat Islam dan umat beragama lainnya. 

Dinamika internal di Timur Tengah, seperti hancurnya sistem otoriter di Suriah, juga 

berdampak signifikan terhadap situasi di Baitul Maqdis.7 Pembebasan Suriah dari pengaruh 

Iran, Rusia, dan rezim Bashar Al-Assad dianggap sebagai langkah penting menuju stabilitas 

regional dan pembebasan Masjid Al-Aqsa.8 Oleh karena itu, solusi berkelanjutan 

memerlukan dialog antar-pihak dan keterlibatan aktif masyarakat internasional untuk 

menciptakan sistem yang adil dan transparan. 

Dalam studi ini, Tafsir Al-Azhar yang ditulis oleh Buya Hamka dijadikan sebagai 

salah satu sumber referensi utama karena pendekatannya yang integratif, memadukan 

analisis linguistik, sosial, dan budaya. Hamka menafsirkan Surah Al-Isra’ ayat pertama tidak 

hanya sebagai peristiwa fisik, tetapi juga sebagai metafora perjuangan membebaskan nilai-

nilai ketuhanan melalui ilmu pengetahuan.9 Pemahaman ini diperkuat oleh penjelasan 

bahwa istilah Baitul Maqdis didalam Al-Qur'an juga hadis merujuk pada wilayah yang lebih 

luas, bukan sekadar kota Yerusalem modern.10 Oleh karena itu, revitalisasi pendidikan 

berbasis Al-Qur'an menjadi prasyarat strategis untuk memulihkan kesucian Baitul Maqdis, 

sebagaimana dijelaskan dalam hadis yang menekankan keutamaan shalat di masjid-masjid 

suci salah satunya masjid Al-Aqsha. 

Maka, erdasarkan latar belakang tersebut, peneliti terdorong untuk melakukan kajian 

ilmiah dengan mengambil judul: “Konsep Pembebasan Baitul Maqdis Dengan Ilmu 

Pengetahuan Dalam Perspektif Al-Qur’an (Analisis Tafsir Al-Azhar Terhadap Surat Al-Isra 

Ayat 1)”. 

 
6 prof. Dr. Abd Al-fattah El-Awaisi Al-Maqdisi, Pembebasan Damsyik Tanda Hampirnya Pembebasan Baitul 

Maqdis Dan Masjid Al-Aqsa Al-Mubarak, Akademi Baitul Maqdis (Malaysia, 2024), hlm. 11. 
7 Totok Kuncahyono, Jerusalem: Kesucian, Konflik, dan Pengadilan Akhir (Jakarta: Kompas Penerbit Buku, 

2021). 
8 prof. Dr. Abd Al-fattah El-Awaisi Al-Maqdisi, Pembebasan Damsyik Tanda Hampirnya Pembebasan Baitul 

Maqdis Dan Masjid Al-Aqsa Al-Mubarak, hlm 11. 
9 Akhmad Sulthoni and Muhamad Amrulloh, “Telaah Ayat-Ayat Pembebasan Baitul Maqdis Dalam Tafsir Al-

Azhar,” Al Karima : Jurnal Studi Ilmu Al Quran Dan Tafsir 7, no. 1 (March 18, 2023), hlm. 26. 
10 Prof. DR. HAMKA, Tafsir Al-Azhar Jilid 6, 4th ed. (Singapura: pustaka Nasional PTE LTD Singapura, 

2002). 



71 
 
 

 

METODOLOGI 

Secara metodologis, studi ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 

menghasilkan data deskriptif yang bersumber dari triad ekspresi manusia: lisan (verbal 

utterances), tertulis (textual artifacts), dan praktik nyata (observed behaviors) dari partisipan 

penelitian, memungkinkan seseorang untuk memahami konteks melalui proses penalaran 

induktif.11 Untuk metodologi penelitian ini menggunakan data kepustakaan. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. konsep pembebasan Baitul Maqdis dengan ilmu pengetahuan dalam Tafsir Al-

Azhar pada Surah Al-Isra' Ayat 1 

Dalam surat Al-Isra ayat 1, Allah berfirman: 

نَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْْقَْصَى الَّذِي بَارَكْنَا حَ  وْلَهُ لِنرُِيَهُ مِنْ آيَاتنَِاۚ إنَِّهُ هوَُ السَّمِيعُ سُبْحَانَ الَّذِي أسَْرَىٰ بعِبَْدِهِ ليَْلًا م ِ

  (١) الْبَصِيرُ 

Maha Suci Allah, yang telah memperjalankan hamba-Nya pada suatu malam dari Al 

Masjidil Haram ke Al Masjidil Aqsha yang telah Kami berkahi sekelilingnya agar Kami 

perlihatkan kepadanya sebagian dari tanda-tanda (kebesaran) Kami. Sesungguhnya Dia 

adalah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui. (QS. Al-Isra [17]:1) 

Dalam ayat ini terdapat kata (  َسُبْحَان ) yang artinya “Maha Suci Allah”. Penggunaan 

tasbih ini di awal ayat menegaskan kesucian dan kekuasaan mutlak Allah Subhanahu Wa 

Ta'ala atas segala ciptaan-Nya. Buya Hamka menjelaskan bahwa tasbih ini merupakan 

pengakuan atas kebesaran Allah Subhanahu Wa Ta'ala yang melampaui hukum alam. 

Peristiwa Isra yang terjadi dalam keadaan sadar menunjukkan bahwa Allah Subhanahu Wa 

Ta'ala mampu mengubah realitas fisik untuk tujuan mulia, termasuk membebaskan Baitul 

Maqdis dari cengkeraman kekuatan zalim.12 Mengawali ayat ini dengan kalimat "Subhāna" 

menyampaikan pesan yang penting, yaitu bahwa peristiwa yang akan disampaikan oleh 

Allah Subhanahu Wa Ta'ala merupakan kejadian luar biasa yang mengandung kekaguman 

terhadap kehendak-Nya. 

Surat Al-isra menjadi surah pertama yang diawali dengan tasbīḥ (tidak ada surah 

sebelumnya yang menggunakan pembuka serupa). Posisinya di tengah-tengah mushaf, 

berdekatan dengan Surah Al-Kahfi, yang juga terletak di jantung mushaf, menegaskan 

signifikansinya sebagai poros spiritual. Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wasallam diketahui 

membiasakan diri membaca Surah Al-Isra setiap malam sebelum tidur dan Al-Kahfi setiap 

malam jum’at. Praktik ini merepresentasikan transisi simbolis dari periode keangkuhan dan 

kedigdayaan Bani Israel (yang kini telah mengalami kemunduran) menuju fase kekuatan 

baru umat Islam, yang diwakili oleh narasi Surah Al-Kahfi. Surah Al-Kahfi sendiri 

disunnahkan untuk dibaca pada malam Jumat, sebagai perlindungan dari fitnah dan 

penguatan iman.13 Keterkaitan antara kedua surah ini mencerminkan dualitas perjuangan: 

pembebasan Baitul Maqdis tidak hanya bersifat fisik melalui mobilisasi kekuatan militer, 

melainkan juga mencakup dimensi spiritual-transendental yang bertumpu pada pertolongan 

Allah Subḥanahu wa Ta‘ala. Tasbīḥ ( َسُبْحَان) menjadi pengingat bahwa kemenangan hakiki 

berasal dari pertolongan Allah Subhanahu Wa Ta'ala, sementara Surah Al-Kahfi 

mengajarkan ketahanan iman dalam menghadapi tantangan zaman. 

Dalam ayat ini terdapat kata ( سْرَىٰ أ ) yang artinya “memperjalankan” menegaskan 

bahwa perjalanan Isra-Mi’raj melampaui batas ruang-waktu. Hamka mengatakan bahwa 

 
11 Farid Wajdi et al., Metode Penelitian Kuantitatif, Jurnal Ilmu Pendidikan, vol. 7, 2024, hlm 3. 
12 HAMKA, Tafsir Al-Azhar Jilid 6, 3999. 
13 El-Awaisi, Roadmap Nabawiyyah Pembebasan Baitul Maqdis, 2022, hlm. 225. 



72 
 
 

perjalan ini dilakukan dalam kurun waktu satu malam dari masjid Al Haram Makkah menuju 

Masjid Al-Aqsha yang berada di Palestina. Dalam bahasa arab Aqsha memiliki arti yang 

jauh. Karna perjalan ini jika dilakukan dengan jalan menaiki unta sekitar 40 hari.14 Oleh 

karena itu, perjalanan ini bukanlah kehendak Rasulullah sendiri, melainkan merupakan 

perjalanan yang dikehendaki oleh Allah Subhanahu Wa Ta'ala. 

Simbolisme Al-Aqsa sebagai yang terjauh, tidak hanya merujuk pada jarak geografis, 

tetapi juga pada upaya umat Islam untuk mempertahankan identitas spiritual Baitul Maqdis 

dari ancaman pengikisan sejarah. Sebagaimana Isra-Mi’raj melampaui batas ruang-waktu, 

perjuangan pembebasan Baitul Maqdis harus dimaknai sebagai komitmen utama yang 

melampaui kepentingan sementara, yang diwariskan beberapa generasi. seperti pembebasan 

Baitul Maqdis pada masa Khalifah Umar bin Khattab yang memerlukan perjalanan panjang, 

dimulai sejak Rasulullah Shallallahu Alaihi Wasallam mengirim pasukan Usamah bin Zaid 

ke Syam, terhenti saat beliau wafat, dilanjutkan oleh Khalifah Abu Bakar Ash-Shiddiq yang 

menghadapi tantangan kompleks: konsolidasi kekuatan umat pasca Riddah (kemurtadan 

massal) dan melanjutkan misi strategis Rasulullah di front Syam. Langkah kritisnya adalah 

memprioritaskan ekspedisi Usamah bin Zaid ke Syam, yang sempat tertunda akibat 

wafatnya Nabi, dan kemudian mahkota kemuliaan pembebasan Baitul Maqdis terwujud di 

bawah kepemimpinan kepemimpinan Khalifah kedua, ’Umar bin Khattab. 

Dalam ayat ini terdapat kata (عبده) yang artinya “hamba-Nya” menegaskan 

kesempurnaan ketaatan beliau. Hamka, dalam ayat tersebut merujuk pada Nabi Muhammad 

Shallallahu ‘Alaihi Wasallam, Ayat ini menegaskan bahwa ‘peristiwa Isra’ Mi’raj 

merupakan mu’jizat nyata yang dialami Nabi Muhammad Shallallahu ‘Alaihi Wasallam, 

seperti mukjizat Nabi Musa ‘Alaihissalam yang membelah lautan, dan menjadikan Maryam 

mengandung tanpa pasangan.15 Kata ‘Abdi selain memiliki arti lafzi juga memiliki arti 

maknawi bahwa hanya hamba yang mencapai derajat tertinggi dalam ketundukan 

(ubudiyah) yang layak mengalami perjalanan transenden seperti Isra’ Mi’raj. Seorang 

hamba Allah adalah individu yang sangat taat kepada Tuhannya, dengan sikap rendah hati, 

bebas dari kesombongan, serta sepenuhnya patuh terhadap perintah Allah Subhanahu Wa 

Ta'ala. Hal ini mengandung pesan bahwa Rasulullah digambarkan sebagai sosok yang tidak 

pernah membantah dan selalu taat, sebagaimana tercermin dalam kalimat "Sami'nā wa 

Atho'nā" (kami mendengar dan kami taat) tanpa ada keberatan. Oleh karena itu, hanya 

seseorang yang telah mencapai tingkat kehambaan yang dapat menjalani perjalanan ini. 

kunci utama untuk membebaskan Baitul Maqdis terletak pada ketaatan dan kesetiaan 

pasukan terhadap pemimpin mereka, Kisah ujian ketaatan pasukan Thalut dalam Surat al-

Baqarah ayat 249 tidak hanya sekadar ujian disiplin, tetapi juga merupakan fondasi bagi 

kemenangan besar yang mengantarkan mereka merebut kembali Baitul Maqdis dari 

cengkeraman bangsa Jalut (Goliath) dan kaum Filistin. Thalut dipilih oleh Nabi Samuel 

sebagai pemimpin Bani Israil setelah mereka memohon kepada Allah untuk mengangkat 

seorang raja yang akan memimpin perang suci (jihad) merebut Baitul Maqdis16 dimana di 

sebutkan dalam Surat al-Baqarah ayat 249 Allah Subhanahu Wa Ta'ala berfirman:  

َ مُبْتلَِيكُم بِنهََرٍ فمََن شَرِبَ مِنْهُ فَليَْسَ مِن ِي وَمَن لَّ  ا فَصَلَ طَالوُتُ بِالْجُنوُدِ قَالَ إنَِّ اللََّّ إلََِّّ مَنِ اغْترََفَ مْ يطَْعمَْهُ فَإنَِّهُ مِن ِي فَلمََّ

ا جَاوَزَهُ هوَُ وَالَّذِينَ آمَنوُا مَعَهُ قَالوُا لََّ  نْهُمْْۗ فَلمََّ  طَاقَةَ لنََا الْيوَْمَ بِجَالوُتَ وَجُنوُدِهِۚ قَالَ الَّذِينَ  غُرْفَةا بيَِدِهِۚ فشََرِبوُا مِنْهُ إلََِّّ قَلِيلًا م ِ

ِ كَم م ِ  لًَقوُ اللََّّ ابِرِينَ يظَُنُّونَ أنََّهُم مُّ ُ مَعَ الصَّ ِْۗ وَاللََّّ    (٢٤٩) ن فئِةٍَ قَلِيلَةٍ غَلبَتَْ فئِةَا كَثيِرَةا بِإذِْنِ اللََّّ

 
14 HAMKA, Tafsir Al-Azhar Jilid 6. 
15 Prof. DR. HAMKA, Tafsir Al-Azhar Jilid 6, 4th ed. (Singapura: pustaka Nasional PTE LTD Singapura, 

2002), hlm. 3999. 
16 Abdullah bin Muhammad bin Abdurahman bin Ishaq Al-Sheikh, Tafsir Ibnu Katsir 1, Tafsir Ibnu Katsir 

(Bogor: pustaka imam asy-syafi’i, 2004), hlm 502. 



73 
 
 

“Sesungguhnya Allah akan menguji kamu dengan suatu sungai. Maka siapa di antara 

kamu meminum airnya bukanlah ia pengikutku. Dan barangsiapa tiada meminumnya, 

kecuali menceduk seceduk tangan, maka dia adalah pengikutku, Kemudian mereka 

meminumnya kecuali beberapa orang di antara mereka. (QS. al-Baqarah [2]: 249). 

Ayat ini menggambarkan esensi ketundukan seorang hamba (‘abdi) yang menjadi 

prasyarat utama dalam meraih kemenangan, termasuk upaya membebaskan Baitul Maqdis. 

halut menguji pasukannya dengan larangan meminum air sungai kecuali seceduk tangan, 

sebagai ujian kesetiaan dan disiplin sebelum pertempuran besar melawan Jalut. Hanya 

segelintir yang lulus ujian ini, dan merekalah yang kemudian diberi kekuatan oleh Allah 

untuk mengalahkan Jalut dan pasukannya di wilayah sekitar Baitul Maqdis.  

Kisah ini menunjukkan bahwa kemenangan atas Baitul Maqdis hanya mungkin diraih 

oleh pasukan yang mencapai derajat tertinggi dalam ubudiyah: rendah hati, bebas dari 

kesombongan, dan patuh sepenuhnya pada pemimpin yang sah serta perintah Allah. 

Sebagaimana Isra’ Mi’raj hanya layak dialami oleh Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wasallam 

yang mencapai puncak ketundukan (sami’nā wa atha’nā), demikian pula pembebasan 

Baitul Maqdis hanya mungkin dilakukan oleh hamba-hamba yang sabar ketika dihadapkan 

kehausan dan didepanya terdapat sungai, dan taat yang hasilnya adalah kemenangan. Kisah 

Thalut menjadi gambaran sejarah bahwa ketaatan pasukan adalah syarat mutlak untuk 

membebaskan tanah suci Baitul Maqdis. 

Dalam ayat ini terdapat kata (  لَيْلًا ) yang artinya “pada suatu malam” dalam ayat Isra’ 

Mi’raj menggunakan bentuk isim nakirah (kata benda tidak spesifik) yang ditandai 

dengan tanwin. Menurut Hamka, bahwa penggunaan Isim Nakirah pada kata lailan, yang 

ditandai dengan tanwin, menunjukkan bahwa yang dimaksudkan adalah sebagian dari waktu 

malam. Seandainya yang dimaksud adalah waktu malam penuh, maka yang digunakan 

adalah Isim Makrifat, yaitu Al-Lail.17 Hal ini mengindikasikan bahwa perjalanan Isra' Mi'raj 

Rasulullah tidak berlangsung sepanjang malam, melainkan hanya sebagian dari waktu 

malam tersebut. Sesuai dengan riwayat dari Aisyah, dikatakan bahwa Rasulullah 

meninggalkan pembaringannya pada malam tersebut, dan ketika beliau kembali, tempat 

tidurnya masih dalam keadaan hangat. Riwayat lainnya menyebutkan bahwa saat beliau 

berangkat, beliau sempat menyenggol tempat air minum yang kemudian tumpah, dan ketika 

beliau kembali, air tersebut masih menetes. 

Peristiwa Isra’ Mi’raj tidak hanya memiliki dimensi spiritual, tetapi juga kaitan 

historis-teologis dengan Baitul Maqdis (Masjidil Aqsa). Titik awal perjalanan Rasulullah 

Shallallahu ‘Alaihi Wasallam dari Masjidil Haram ke Masjidil Aqsa mengisyaratkan 

keutamaan Baitul Maqdis sebagai tanah suci yang diberkahi (QS. Al-Isra’: 1). Di lokasi 

inilah Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wasallam menjadi imam shalat bagi para nabi 

terdahulu, simbol kesinambungan risalah tauhid dan legitimasi kepemimpinan umat Islam 

atas tanah suci tersebut.18 Peristiwa ini terjadi pada masa sulit Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi 

Wasallam di Makkah, di mana umat Islam belum memiliki kekuatan politik. Namun, Allah 

telah memberikan isyarat bahwa Baitul Maqdis akan menjadi bagian dari sejarah kejayaan 

Islam, sebagaimana terbukti pada masa Khalifah Umar bin Khattab yang berhasil 

membebaskannya tahun 15 H/636 M. 

Dalam ayat ini terdapat kata ( نَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إلَِى الْمَسْجِدِ الْْقَْصَى  yang artinya “dari ( م ِ

Masjidil Haram ke Masjidil Aqsha” menegaskan peristiwa perpindahan Rasulullah 

Shallallahu ‘Alaihi Wasallam dari Makkah ke Palestina, dua lokasi yang memiliki 

kedudukan mulia dan agung dalam sejarah keimanan. Perjalanan ini tidak hanya bersifat 

 
17 Ibid, hlm 4000. 
18 Abdullah bin Muhammad, Tafsir Ibnu Katsir Jilid 5. 



74 
 
 

fisik, tetapi juga simbolis, menghubungkan dua pusat peradaban Islam: Masjidil Haram 

sebagai sentral dakwah Islam pada era Nabi Muhammad Shallallahu ‘Alaihi Wasallam, dan 

Masjidil Aqsha yang menjadi pusat ibadah serta penyebaran risalah ketauhidan sejak zaman 

Nabi Ibrahim ‘Alaihissalam. Masjidil Aqsha juga pernah berfungsi sebagai kiblat pertama 

umat Islam sebelum dialihkan ke Ka’bah. Melalui perjalanan ini, Allah Subhanahu Wa 

Ta'ala mengisyaratkan napak tilas perjuangan Nabi Ibrahim ‘Alaihissalam, sekaligus 

menyiratkan pesan sejarah yang dapat dikaji melalui jejak peradaban dan keteladanan para 

Nabi. 

Hamka menegaskan bahwa Masjid al-Aqsha adalah tempat yang diberkahi 

sekelilingnya, sebagaimana tercantum dalam ayat (رَكۡنَا حَوۡلَهُۥ  Di tempat ini, banyak nabi (ٱلَّذِي بَٰ

dan rasul, dari Nabi Musa a.s. hingga Nabi Daud dan Sulaiman a.s., menyampaikan ajaran 

tauhid. Di sinilah Nabi Muhammad Shallallahu ‘Alaihi Wasallam dibawa, sebelum 

dipertemukan dengan arwah para nabi tersebut, sebelum akhirnya beliau di-mi’rajkan, 

diangkat ke langit.19 Terkait hal ini, Abd al-Fattah El-Awaisi menganalogikan keberkahan 

yang melingkupi Masjid Al-Aqsha dengan konsep gaya magnetik dalam ilmu fisika. 

Menurutnya, semakin dekat suatu objek dengan pusat keberkahan (episentrum spiritual), 

semakin besar intensitas “gaya” tersebut. Jika jarak mencapai titik nol (kesatuan dengan 

pusat), kekuatan keberkahan menjadi tak terbatas.20 Analogi ini tidak hanya menjelaskan 

fenomena spiritual melalui pendekatan saintifik, tetapi juga menegaskan urgensi 

pembebasan Baitul Maqdis untuk mengembalikan martabatnya sebagai warisan para nabi 

dan rasul. 

Keistimewaan Baitul Maqdis tidak hanya bersifat spiritual yang melalui kisah isra dan 

mi’raj tetapi juga didukung oleh keunggulan alamiah yang menjadikannya pusat peradaban 

dan bumi para nabi. Kombinasi geografi strategis dan kesuburan tanah menciptakan 

ekosistem yang memungkinkan berkembangnya komunitas manusia secara berkelanjutan. 

Hal ini menjadikan Baitul Maqdis sebagai lokasi ideal bagi para nabi untuk membangun 

masyarakat berlandaskan tauhid, sekaligus menjadi simbol ketahanan iman di tengah 

tantangan alam.21 keberagaman topografi dan kesuburan Baitul Maqdis tidak sekadar 

menggambarkan kekayaan alam, tetapi juga mencerminkan kehendak Ilahi untuk 

menjadikannya sebagai “bumi yang diberkahi” (ardhun mubārakah). Surah Al-Ma’idah ayat 

21 menyebut perintah Allah kepada Bani Israil untuk memasuki “tanah suci” (Ardhul 

Muqaddasah), yang merujuk pada wilayah Palestina, termasuk Baitul Maqdis. Tanah ini 

dipilih bukan hanya karena kesuciannya, tetapi juga karena kemampuan alamiahnya dalam 

menopang kehidupan spiritual dan material umat beriman. Pegunungan menjadi tempat 

perlindungan, gua-gua sebagai simbol kesabaran (seperti gua tempat Nabi Dawud 

bersembunyi dari Jalut), dan dataran subur sebagai sumber penghidupan — semua ini 

mengukuhkan Baitul Maqdis sebagai laboratorium iman tempat para nabi mengajarkan 

ketergantungan mutlak kepada Allah di tengah ujian alam dan sosial. 

Pernyataan ini menekankan bahwa pembebasan Baitul Maqdis bukan sekadar upaya 

fisik atau politik, melainkan perjuangan multidimensi untuk memulihkan identitas spiritual, 

historis, dan kedaulatannya sebagai simpul peradaban Islam. Keterhubungan antara 

keberkahan, sejarah kenabian, dan kedaulatan wilayah menjadikan Baitul Maqdis sebagai 

simbol integritas umat Islam yang harus dijaga dari segala bentuk penjajahan. Oleh karena 

itu, pembebasan ini harus dipandang sebagai langkah restorasi peradaban, di mana kekuatan 

iman, ilmu pengetahuan, dan keteguhan hati bersinergi untuk mencapai tujuan mulia 

tersebut. 

 
19 HAMKA, Tafsir Al-Azhar Jilid 6. 
20 El-Awaisi, Roadmap Nabawiyyah Pembebasan Baitul Maqdis, 2022, hlm. 230. 
21 Ibid, hlm 220. 



75 
 
 

Pada kalimat ( لِنرُِيَهُ مِنْ آيَاتِنَا ) yang artinya “agar Kami perlihatkan kepadanya sebagian 

dari tanda-tanda (kebesaran) Kami,” Buya Hamka dalam tafsirnya menjelaskan bahwa 

tujuan dari peristiwa tersebut adalah untuk memperlihatkan kepada Nabi Muhammad 

Shallallahu ‘Alaihi Wasallam sebagian besar tanda kebesaran Allah Subhanahu Wa Ta'ala. 

Di antara tanda-tanda tersebut adalah perjalanan yang luar biasa cepat, yaitu perjalanan yang 

biasanya ditempuh dalam waktu sebulan, namun hanya memerlukan sebagian malam saja. 

Nabi Muhammad Shallallahu ‘Alaihi Wasallam melihat Baitul Maqdis, bertemu 

dengan para nabi, dan berada pada kedudukan yang lebih tinggi daripada nabi-nabi lainnya. 

Inilah tujuan dari peristiwa Isra' yang memuat hikmah yang sangat besar, yaitu 

memperlihatkan tanda-tanda khusus yang berkaitan dengan kekuasaan Allah Ta'ala. Tanda-

tanda ini hanya dapat disaksikan oleh Nabi Muhammad Shallallahu ‘Alaihi Wasallam, 

sebagai Junjungan para rasul dan Penutup para nabi.22 Sebuah pengalaman yang tak 

mungkin dilihat oleh kaum sebelumnya maupun kaum sesudahnya, menunjukkan 

keistimewaan dan kedudukan Nabi Muhammad di hadapan Allah.  

Fenomena ini secara tematis mengingatkan kita pada pengalaman spiritual Nabi 

Ibrahim 'Alaihis Salam, dimana Allah Subhanahu Wa Ta'ala memperlihatkan bukti-bukti 

ketuhanan melalui fenomena langit dan bumi guna mengokohkan keyakinannya, 

sebagaimana termaktub dalam QS. Al-An'am (6): 75. Namun, pengalaman visioner Nabi 

Muhammad Shallallahu 'Alaihi Wasallam dalam peristiwa Isra' Mi'raj menunjukkan dimensi 

yang lebih tinggi, seperti dinyatakan secara eksplisit dalam QS. An-Najm (53): 18: 

"Sungguh ia telah menyaksikan sebagian tanda-tanda agung Tuhannya." 

Analisis linguistik terhadap partikel ْ( ِمن) dalam ayat tersebut mengindikasikan bahwa 

apa yang diwahyukan kepada Rasulullah Shallallahu 'Alaihi Wasallam hanyalah fragmen 

dari keseluruhan manifestasi keagungan Ilahi. Ini secara teologis menegaskan konsep 

kemahaluasan kekuasaan Allah Subhanahu Wa Ta'ala yang melampaui kapasitas persepsi 

manusia.  

Dengan diperlihatkannya Baitul Maqdis sebagai bagian dari "ayatina" (tanda-tanda 

kebesaran Allah), peristiwa Isra' menanamkan kesadaran bahwa pelestarian dan 

pembebasan tempat suci ini adalah bentuk penghormatan terhadap warisan kenabian dan 

manifestasi keimanan akan kekuasaan Allah Subhanahu Wa Ta'ala yang melampaui batas 

geografis maupun temporal. 

Dalam menafsirkan ayat (  ُإِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِير ) "Sesungguhnya Dia Maha Mendengar 

lagi Maha Melihat" - Buya Hamka dalam Tafsir Al-Azhar menguraikan bahwa sifat Allah 

Subhanahu Wa Ta'ala tersebut mencakup seluruh ciptaan-Nya tanpa batas. Keesaan Allah 

dalam pendengaran dan penglihatan-Nya bersifat mutlak, meliputi segala yang zahir 

maupun yang batin. Sebagai manifestasi rahmat-Nya, Allah menganugerahkan sebagian dari 

sifat ini kepada Rasulullah Shallallahu 'Alaihi Wasallam. 

Peristiwa Isra' Mi'raj yang dialami Rasulullah merupakan perjalanan spiritual luar 

biasa dimana Allah memperlihatkan berbagai fenomena kosmik yang mengandung makna 

esensial. Menurut penafsiran Hamka, peristiwa agung ini terjadi pada puncak ujian berat 

dalam dakwah Rasulullah, dikenal sebagai 'āmul huzn (tahun kesedihan), menyusul 

wafatnya dua figur pelindung utama - Abu Thalib (paman) dan Khadijah (istri) - yang 

selama ini menjadi sandaran moral dan material Rasulullah dalam menghadapi tekanan 

kaum Quraisy.23 Isra' Mi'raj dalam perspektif ini berfungsi sebagai penyegaran spiritual dan 

penguatan psikologis di tengah tantangan dakwah yang semakin berat.  

 
22 HAMKA, Tafsir Al-Azhar Jilid 6, hlm. 3999. 
23 Ibid. 



76 
 
 

Berdasarkan analisis terhadap Tafsir Al-Azhar karya Buya Hamka terhadap Surah Al-

Isra’ Ayat pertama disimpulkan bahwa, pembebasan Baitul Maqdis tidak dapat dilepaskan 

dari paradigma keilmuan yang holistik. Peristiwa Isra’ yang dilakukan Nabi Muhammad 

Shallallahu ‘Alaihi Wasallam dari Masjidil Haram ke Masjidil Aqsa tidak sekadar 

perjalanan spiritual, melainkan simbolisasi visi ilahiyah tentang integrasi antara dimensi 

transendental dan transformasi intelektual. Hamka menegaskan bahwa keberhasilan 

pembebasan Baitul Maqdis pada masa Umar bin Khatab hanya tercapai melalui regenerasi 

generasi yang taat, berilmu, dan berstrategi. Hal ini selaras dengan penafsiran Abdul Fattah 

El-Awaisi dalam kajian geopolitik Baitul Maqdis, yang menyatakan bahwa klaim 

kedaulatan atas tanah suci tersebut harus didahului dengan pembentukan kesadaran kolektif 

berbasis ilmu, bukan sekadar retorika politik atau kekuatan militer.24  

Pemaknaan “ بَارَكْنَا حَوْلَهُ الَّذِي  ” (yang Kami berkahi sekelilingnya) dalam Surah Al-Isra’ 

Ayat 1 oleh Hamka tidak hanya merujuk pada kesuburan geografis, tetapi juga pada potensi 

keilmuan yang mengelilingi Baitul Maqdis sebagai pusat peradaban. Sejarah membuktikan 

bahwa pembebasan pada era Khalifah Umar bin Khattab juga Shalahuddin Al-Ayyubi 

dimulai dari konsolidasi keilmuan melalui lembaga pendidikan, seperti madrasah dan baitul 

hikmah, yang melahirkan tokoh strategis seperti Qadhi Al-Fadhil, intelektual yang menjadi 

arsitek kebangkitan militer Shalahuddin. Dengan demikian, Tafsir Al-Azhar secara implisit 

mengisyaratkan bahwa lembaga pendidikan modern, seperti universitas, berperan sebagai 

soft power untuk membentuk pola pikir umat yang kritis, mencintai Baitul Maqdis, dan 

memiliki kapasitas strategis dalam memperjuangkan pembebasan.  

Revitalisasi peran ilmu pengetahuan ini sejalan dengan konsep Abdul Fattah El-

Awaisi tentang “Islamic Jerussalem Studies”, yang menekankan pentingnya integrasi kajian 

Al-Qur’an, sejarah, dan geopolitik dalam kurikulum pendidikan tinggi Islam. Menurutnya, 

universitas harus menjadi laboratorium ide yang menginternalisasikan nilai-nilai 

pembebasan melalui pendekatan multidisiplin, seperti tafsir tematik (maudhu’i) terhadap 

ayat-ayat tentang Baitul Maqdis, analisis historis peradaban, dan studi kebijakan global.25 

Tanpa ini, umat Islam berisiko terjebak dalam “bencana keilmuan” istilah untuk 

menggambarkan generasi yang terjajah secara intelektual yang lebih mencitai penelitian dari 

intelektual barat dari pada ilmuan muslim yang dasarnya dari Al-qur’an dan Hadits, 

sehingga mustahil membebaskan tanah yang terjajah secara fisik .  

Kesimpulan ini mempertegas bahwa Surah Al-Isra’ Ayat pertama, melalui tafsir Al-

Azhar, menuntut umat Islam untuk mendirikan institusi pendidikan yang tidak sekedar 

mengajarkan ilmu agama saja, tetapi juga membangun kesadaran kritis tentang urgensi 

pembebasan Baitul Maqdis. Sebagaimana Isra’ mengajarkan Nabi Shallallahu ‘Alaihi 

Wasallam untuk “melampaui batas” (transendensi) melalui penguasaan ilmu, universitas 

harus menjadi wahana transformasi sosial yang melahirkan generasi “Iqra” yaitu generasi 

yang membaca realitas, menulis strategi, dan bertindak sistematis. Dengan demikian, 

pembebasan Baitul Maqdis bukan sekadar proyek fisik, tetapi gerakan peradaban yang 

berakar pada kesadaran ilmiah dan spiritual, sebagaimana tertuang dalam pesan universal 

Al-Qur’an: seperti terdapat dalam surat Al mujadilah ayat 11“Allah akan meninggikan 

orang-orang yang beriman di antaramu dan orang-orang yang diberi ilmu beberapa derajat”. 

B. Urgensitas Baitul Maqdis Bagi Umat Islam  

Urgensitas Baitul Maqdis dalam Islam berakar pada peristiwa Isra’ Mi’raj yang 

diabadikan dalam Surah Al-Isra’ 1, Allah Subhanahu wa ta'ala berfirman: 

 
24 El-Awaisi, Roadmap Nabawiyyah Pembebasan Baitul Maqdis, 2022. 
25 Ibid. 



77 
 
 

نَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْْقَْصَى الَّ  ذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ لِنرُِيَهُ مِنْ آيَاتنَِاۚ إنَِّهُ هوَُ السَّمِيعُ سُبْحَانَ الَّذِي أسَْرَىٰ بعِبَْدِهِ ليَْلًا م ِ

( ١الْبَصِيرُ )  

Maha Suci Allah, yang telah memperjalankan hamba-Nya pada suatu malam dari Al 

Masjidil Haram ke Al Masjidil Aqsha yang telah Kami berkahi sekelilingnya agar Kami 

perlihatkan kepadanya sebagian dari tanda-tanda (kebesaran) Kami. Sesungguhnya Dia 

adalah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui. (QS. Al-Isra [17]:1).     

Pada ayat di atas Hamka menyoroti peristiwa penting yang menunjukkan makna 

khusus Baitul Maqdis bagi umat Islam. Ketika kaum Quraisy meragukan kebenaran 

peristiwa Isra', Nabi Muhammad Shallallahu ‘Alaihi Wasallam memberikan bukti nyata 

dengan menggambarkan secara rinci tentang sebuah kafilah yang sedang dalam perjalanan 

pulang menuju Makkah. Seperti yang dikutip oleh Hamka: "Dengan jelas beliau 

menjelaskan bahwa rombongan tersebut sedang dalam perjalanan pulang, dengan banyak 

anggota dan unta yang mereka bawa; hari ini, ketika matahari terbit, rombongan itu tiba.”26 

Peristiwa ini memiliki makna mendalam bagi umat Islam karena menjadi bukti historis 

kebenaran Isra' Mi'raj, menunjukkan kedudukan Baitul Maqdis sebagai tempat yang 

memiliki hubungan spiritual dengan Makkah, memperlihatkan bahwa pengalaman Nabi 

Shallallahu Alaihi Wasallam di Baitul Maqdis bukan sekadar perjalanan spiritual, tetapi juga 

pengalaman fisik yang dapat diverifikasi. 

Baitul Maqdis menjadi pusat pertemuan spiritual antaraaNabi Muhammadd 

Shallallahuu Alaihi Wasallam dengan para nabi terdahulu. Hamka menjelaskan bahwa 

sebelum Mi’raj ke langit, Nabi Shallallahu Alaihi Wasallam terlebih dahulu dibawa ke 

Baitul Maqdis untuk bertemu arwah para nabi. Dalam perjalanan Mi’raj, beliau bertemu 

dengan Nabi Adam ‘Alaihissalam di llangit pertama,a Nabi Isa ‘Alaihissalam dan Yahyaa 

‘Alaihissalam di langitt kedua, Nabi Yusuff ‘Alaihissalam di langitt ketiga, Nabi 

Idris‘Alaihissalam di langitt keempat, Nabi Harunn ‘Alaihissalam dii langitt kelima, Nabi 

Musa ‘Alaihissalam dii langitt keenam, dannNabi Ibrahimm‘Alaihissalam di langit ketujuh, 

yang sedang bersandar di Baitul Ma’mur.27 Pertemuan ini menegaskan bahwa Islam adalah 

penyempurna risalah para nabi sebelumnya, dan Baitul Maqdis menjadi simbol kesatuan 

ajaran tauhid yang dibawa oleh semua utusan Allah Subhanahuu Wa Ta'ala. Bahkan dalam 

buku karya Mahdi Said Rezk Kerisem, disebutkan bahwa Nabi Muhammad Shallallahu 

‘Alaihisallam memimpin salat jamaah bersama 124.000 nabi dan rasul di lokasi tersebut.28 

Hal ini merupakan Keutamaan luar biasa ini menjadikan Baitul Maqdis sebagai lokasi 

ibadah salat yang unik, di mana Khatam al-Anbiya (Penutup Para Nabi) bertindak sebagai 

imam, sedangkan seluruh nabi dan rasul menjadi makmum. Peristiwa ini tidak hanya 

memadukan tiga aspek utama dalam Islam yaitu iman (keyakinan), tauhid (kesatuan 

ketuhanan), dan ibadah (penghambaan), tetapi juga merefleksikan kesinambungan risalah 

ilahi yang mencapai puncaknya melalui kepemimpinan Nabi Muhammad Shallallahu 

‘Alaihii Wasallam.  

Hamka juga merujuk padaa Surah An-Najm (53): 11-17 tentang mi’raj ke Sidratul 

Muntaha29:   

( عِندهََا ١٤( عِندَ سِدْرَةِ الْمُنتهََىٰ )١٣( وَلقََدْ رَآهُ نَزْلَةا أخُْرَىٰ )١٢( أفَتَمَُارُونَهُ عَلَىٰ مَا يَرَىٰ )١١مَا كَذبََ الْفؤَُادُ مَا رَأىَٰ )

درَْةَ مَا يغَْشَىٰ )١٥جَنَّةُ الْمَأوَْىٰ ) ( ١٧ىٰ )( مَا زَاغَ الْبَصَرُ وَمَا طَغ١٦َ( إِذْ يغَْشَى الس ِ  

“Hatinya tidak mendustakan apa yang dilihatnya, Apakah kamu (kaum musyrik 

Makkah) hendak membantahnya (Nabi Muhammad) tentang apa yang dilihatnya itu 

(Jibril)?, Sungguh, dia (Nabi Muhammad) benar-benar telah melihatnya (dalam rupa yang 

 
26 HAMKA, Tafsir Al-Azhar Jilid 6, hlm. 4001. 
27 Ibid. 
28 Kerisem, Sejarah & Keutamaan Masjid Al-Aqsha Dan Al-Quds, hlm. 114. 
29 HAMKA, Tafsir Al-Azhar Jilid 6. 



78 
 
 

asli) pada waktu yang lain, (yaitu ketika) di Sidratulmuntaha, Di dekatnya ada surga tempat 

tinggal, (Nabi Muhammad melihat Jibril) ketika Sidratul muntaha dilingkupi oleh sesuatu 

yang melingkupinya, Penglihatan (Nabi Muhammad) tidak menyimpang dan tidak 

melampaui (apa yang dilihatnya). (QS. An-Najm [53]: 11-17). 

Hamkaa mengatakan ayatt ini sebagai penegas bahwa benar Nabi memang benar 

sampai sidratul muntaha, di mana Nabi Shallallahuu ‘Alaihi Wasallam mendapat perintah 

shalat yang langsung dari Allah Subhanahu Wa Ta'ala. Hamka menyoroti bahwaa awalnya 

shalat diwajibkann 50 waktu sehari, tetapi atas usul Nabi Musa, jumlah ini dikurangi 

menjadi 5 waktu dengan pahala tetap seperti 50.30 Perintah shalat ini menjadi ikatan spiritual 

antara umat Islam dan Allah Subhanahuu Wa Ta'ala, sekaligus mengukuhkan Baitul Maqdis 

sebagai tempat sakral yang menyaksikan awal mula pengkuhan kewajiban sholat. 

Pemilihan Baitul Maqdis sebagai lokasi awal Miraj menunjukkan bahwa peristiwa 

tersebut memiliki makna yang sangat dalam, yang hanya bisa dipahami oleh Allah 

Subhanahuu Wa Ta'ala. Hal ini menunjukkan hikmahh yang besar di balik perjalanan Mi'raj, 

di mana Allah SubhanahuuWa Ta'ala menghubungkan dua masjid suci dan memberikan 

makna penting antara dua kiblat, yaituu Masjid Al-Haram dan juga Masjid Al-Aqsha, serta 

antara langit dan bumi. 

Selain itu, perintah salat yang bermula dari Baitul Maqdis menjadikan lokasi ini 

istimewa. Rasulullah Shallallahuu‘Alaihi Wasallammbersabda dalam sebuah hadis: 

“satu kali sholat di masjidku lebih utamaadaripada empatkali sholat disana (masjid 

Al-Aqsha). Sebaik-baikny tempat sholat adalah tempat itu (masjid Al Aqsha). (HR, Al-

Hakim dan di sahihkan oleh Imam Al-Albani) 

Pada hadis ini, Rasulullah Shallallahuu‘Alaihi Wasallam menyebutkan keutamaan 

salat di Masjid Al-Aqsha, meskipun pahalanya setara dengan seperempat salat di Masjid 

Nabawi. Pernyataan beliau “sebaik-baik tempat salat” merujuk secara eksplisit kepada 

Masjid Al-Aqsha. Penggunaan kata  ُخَيْر (sebaik-baik) dalam bahasa Arab merupakan bentuk 

pujian tertinggi, yang menegaskan posisi Masjid Al-Aqsha sebagai tempat ibadah yang 

dimuliakan dan diutamakan dalam tradisi Islam. 

Pujian ini tidak hanya mencerminkan keagungan spiritual Masjid Al-Aqsha, tetapi 

juga menegaskan legitimasi historisnya sebagai salah satu situs suci utama dalam Islam. 

Penyandingan antara Masjid Al-Aqsha dan Masjid Nabawi dalam hadis tersebut 

menunjukkan hierarki keutamaan yang harmonis, di mana Masjid Al-Aqsha tetap 

menempati posisi istimewa meskipun berada di bawah Masjid Nabawi secara pahala. Hal 

ini selaras dengan perannya sebagai kiblat pertama umat Islam dan lokasi peristiwa Isra dan 

Mi’raj, yang memperkuat integrasi antara nilai spiritual, sejarah, dan identitas keislaman. 

Dalam hadis lain yang di riwayatkan oleh Abdullahhbin Amr bahwasanya Rasulullah 

Shallallahuu ‘Alaihi Wasallambbersabda:  

"KetikaSSulaiman bin Dawud صلى الله عليه وسلم menyelesaikan pembangunan Baitul Maqdis (dalam 

riwayat lainnya disebut sebagai Masjid Baitul Maqdis), ia memohon tiga hal kepada Allah: 

pertama, keputusan hukum yang selaras dengan kehendak-Nya; kedua, kerajaan yang tidak 

akan dimiliki oleh siapa pun setelahnya; dan ketiga, agar masjid tersebut hanya didatangi 

oleh mereka yang ingin melaksanakan shalat, serta mereka keluar dari sana dalam keadaan 

suci dari dosa, seperti hari pertama mereka dilahirkan. Dua permintaan pertama telah 

dikabulkan untuk Nabi Sulaiman صلى الله عليه وسلم, sementara untuk permintaan yang ketiga, Rasulullah  صلى الله عليه وسلم 

berharap agar Allah juga mengabulkannya. (HR. Ahmad no. 6644, An-Nasa’i no. 692, Ibnu 

Majah no. 1408, hadits ini disahihkan oleh Al-Albani dalam Shahih Ibnu Majah, no. 1164). 

" 

 
30 Ibid. 



79 
 
 

Hadis ini menjelaskan bahwa usai menyelesaikan pembangunan Masjid Al-Aqsha, 

Nabi Sulaiman ‘Alaihissalam memohon tiga hal kepada Allah Subhanahuu Wa Ta'ala. 

Permintaan pertama ialah anugerah untuk memutuskan hukum yang selaras dengan 

ketentuan ilahi, yakni diberikan petunjuk dalam memahami hukum syariat dan menetapkan 

keputusan yang benar. Pada permintaan keduanya, ia meminta suatu kekuasaan yang tidak 

akan pernah dimiliki oleh penguasa manapun setelahnya. Allah Subhanahu Wa Ta'ala 

mengabulkan kedua hal ini dengan menundukkan angin, jin, dan makhluk lain untuknya, 

serta mengajarkan kepadanya bahasa burung. Kedua permintaan tersebut terpenuhi, dan 

Nabi Sulaiman ‘Alaihissalam menerima semua yang diinginkannya. 

Adapun permintaan ketiga, yakni kesucian bagi pengunjung masjid, belum dinyatakan 

secara tegas sebagai dikabulkan. karena itu, Nabi Muhammad Shallallahuu‘Alaihi 

Wasallam turut berdoa: "Aku berharap Allah mengabulkannya." Makna harapan ini adalah 

agar setiap Muslim yang datang ke Masjid Al-Aqsha dengan niat tulus untuk beribadah dan 

melaksanakan shalat, Nabi Muhammad Shallallahuu‘Alaihi Wasallam diberikan ampunan 

oleh Allah Subhanahu Wa Ta'ala atas semua dosa yang pernah dilakukan. 

Melaksanakan shalat di Masjid Al-Aqsha dengan niat ikhlas diyakini dapat 

menghapus dosa-dosa masa lalu, sehingga seseorang kembali suci bagaikan bayi yang baru 

lahir. Nabi Sulaiman ‘Alaihissalam adalah sosok yang memanjatkan doa ini, sedangkan 

Nabi Muhammad Shallallahuu‘Alaihi Wasallam merupakan pribadi yang mengharapkan 

terkabulnya permohonan tersebut. Allah Subhanahuu Wa Ta'ala, Yang Maha Pemurah dan 

Maha Mengabulkan, tentu tidak akan menyia-nyiakan doa dua hamba-Nya yang mulia ini. 

Keutamaan Masjid Al-Aqsha sangatlah agung. Setiap Muslim yang mengunjunginya 

dengan tujuan ibadah dan shalat akan mendapatkan pengampunan dosa secara menyeluruh. 

Keistimewaan ini menjadi anugerah berharga bagi umat Islam, sebab ia menjadi sarana 

pembersihan diri dari kesalahan yang pernah dilakukan.  

Selanjutnya, mengenai apakah Isra Mi'raj dilakukan dengan jasad atau hanya roh, 

Hamka merujuk pada ayat dalam Al-Qur'an, surat Al-Isra ayat 60 yang berbunyi:  

ؤْيَا الَّتِي أرََيْنَاكَ إلََِّّ فتِنَْةا ل ِلنَّا فهُُمْ فمََا وَإِذْ قلُْنَا لكََ إِنَّ رَبَّكَ أحََاطَ بِالنَّاسِۚ وَمَا جَعَلْنَا الرُّ ِ سِ وَالشَّجَرَةَ الْمَلْعوُنَةَ فِي الْقرُْآنِۚ وَنخَُو 

ا   يَزِيدهُُمْ إلََِّّ طُغْيَاناا كَبيِرا

“Dan tidaklah Kami jadikan penglihatan yang Kami pertunjukan kepada engkau itu, 

melainkan untuk menjadi percobaan bagi manusia”(QS. Al-Isra [17]: 60). 

Mayoritas ulama sahabat Rosulullah, sepertii Ibnu Abbas, Jabir bin Abdullah, dan 

Umar bin Khathab, berpendapat bahwa perjalanan ini terjadi dengan jasad dan roh dalam 

keadaan sadar. Hal ini didukung oleh hadis riwayat Ummu Hani menceritakan bahwa Nabi 

Shallallahuu Alaihi Wasallam tidur di rrumahnya, bangun untuk shalat Subuh, lalu 

menceritakan perjalanannya ke Baitul Maqdis. Abu Bakar Ash-Shiddiq pun mempercayai 

kisah ini dengan tegas, "Jika beliau mengatakan lebih dari itu, aku tetap percaya." Sementara 

itu, sebagian ulama seperti Aisyah dan Mu’awiyah berpendapat bahwa Isra’ terjadi dengan 

roh, tetapi Hamka menegaskan bahwa pendapat mayoritas ulama yang mengatakan dengan 

jasad dan roh lebih kuat karena didukung bukti empiris (seperti deskripsi kafilah dagang 

Quraisy) dan konteks historis.31 Meskipun sebagian ulama seperti Aisyah dalam sebuah 

hadist dikatakan “tidak lah pernah hilang dari sisiku jasad Rosulullah” berpendapat bahwa 

perjalanan terjadi secara spiritual, Hamka menolak pandangan ini dengan alasan bahwa 

konteks historis dan validasi empiris menunjukkan bahwa Baitul Maqdis adalah pusat 

legitimasi kenabian yang nyata. Dalam konteks modern, urgensi ini semakin relevan karena 

Baitul Maqdis kini menjadi simbol perlawanan terhadap pendudukan Zionis yang ingin 

menghapus identitas Islam dari kota suci tersebut. 

 
31 HAMKA, Tafsir Al-Azhar Jilid 6, hlm. 4006. 



80 
 
 

Hamka dalam Tafsir Al-Azhar menyoroti pendapat Sayyid Quthub terkait penegasan 

kata "abdihi" (hamba-Ku) dalam ayat ini yang diperdebatkan apakah rohnya saja atau jasad 

juga rohnya. Menurut Sayyid Quthub, penggunaan istilah ini bukan sekadar deskripsi, tetapi 

penjagaan akidah Islam yang menegaskan bahwa Nabi Muhammad Shallallahu Alaihi 

Wasallam, meski dianugerahi perjalanan luar biasa (Isra’ Mi’raj), tetap berstatus sebagai 

hamba Allah, bukan Tuhan atau makhluk yang dituhankan.32 Dengan demikian, Baitul 

Maqdis menjadi saksi atas kebesaran Allah Subhanahuu Wa Ta'ala, bukan keistimewaan 

pribadi Nabi. Peristiwa Isra’ dan Mi’raj tidak menjadikan beliau lebih dari hamba yang 

patuh, melainkan menegaskan bahwa semua mukjizat dari Allah Subhanahuu Wa Ta'ala. 

Lafaz َباَرَكْنا (baraknā) dalam konteks keberkahan Baitul Maqdis ditafsirkan secara 

multidimensi oleh para ulama. Buya Hamka menjelaskan dua aspek utama: pertama, 

keberkahan material berupa kesuburan tanah, aliran sungai jernih, dan kekayaan alam yang 

mendukung kehidupan; kedua, keberkahan spiritual karena Baitul Maqdis menjadi tempat 

singgah dan bermukimnya para nabi serta orang-orang saleh, menjadikannya pusat 

keteladanan iman.33 

Imam Ath-Thabari dalam Jāmi‘ al-Bayān juga menegaskan bahwa keberkahan 

tersebut mencakup aspek historis-keagamaan, seperti pengutusan nabi-nabi, dan ekologis, 

seperti kesuburan tanah serta kelimpahan buah-buahan dan mata pencaharian.34 Penafsiran 

ini menggambarkan bahwa Baitul Maqdis tidak hanya diberkahi dari segi geografis, tetapi 

juga melambangkan keseimbangan antara kemakmuran duniawi dan kemuliaan spiritual, 

serta menjadi bukti adanya integrasi antara rahmat Allah Subhanahu Wa Ta'ala dalam 

kehidupan dunia dan akhirat. 

Penulis menyimpulkan bahwa Surah Al-Isra’ ayat 1 menegaskan Baitul Maqdis 

(Masjid Al-Aqsha) sebagai tempat utama dalam peristiwa Isra’ dan Mi’raj, yang menjadi 

bukti sejarah dan spiritual mengenai kebenaran risalah Nabi Muhammad Shallallahu Alaihi 

Wasallam. Perjalanan fisik dan rohani beliau dari Masjidil Haram menuju Masjidil Aqsha, 

serta deskripsi detail kafilah Quraisy yang diverifikasi, menunjukkan bahwa Baitul Maqdis 

bukan sekadar simbol imajiner, melainkan situs nyata yang mengukuhkan integritas 

kenabian. Hal ini menjadikannya lambang legitimasi Islam sebagai penyempurna agama-

agama samawi sebelumnya, sekaligus menghubungkan dua tanah suci (Makkah dan 

Palestina) dalam kesatuan tauhid. 

Baitul Maqdis Baitul Maqdis berperan sebagai titik temu spiritual para nabi, di mana 

Nabi Muhammad Shallallahuu Alaihi Wasallam memimpin shalat jamaah 

bersamaa124.0000nabi dan rasul. Peristiwa ini menegaskan kepemimpinan beliau sebagai 

Khatam al-Anbiya’ sekaligus menautkan risalah ilahi dari masa lalu ke masa depan. 

Pertemuan ini tidak hanya menegaskan kesinambungan ajaran tauhid, tetapi juga 

mengukuhkan Baitul Maqdis sebagai pusat pewahyuan yang diberkahi ,baik secara material 

melalui kesuburan alamnya maupun spiritual melalui jejak ibadah para nabi. 

Keberkahan (barakah) Baitul Maqdis bersifat multidimensi, mencakup aspek 

geografis, ekologis, dan teologis. Tafsir Hamka dan ulama klasik seperti Ath-Thabari 

menekankan bahwa “keberkahan sekelilingnya” meliputi kesuburan tanah, aliran sungai, 

serta peran historisnya sebagai lokasi turunnya wahyu dan aktivitas para nabi. Di sisi lain, 

keberkahan spiritualnya tercermin dari hadis Nabi Sulaiman AS yang memohon ampunan 

bagi siapa pun yang beribadah di sana, serta keutamaan shalat di Masjid Al-Aqsha yang 

pahalanya setara seperempat shalat di Masjid Nabawi. 

 
32 Ibid, hlm. 4010. 
33 Ibid hlm. 4000. 
34 Sayyid Quthb, Tafsir Fii Zhilalil Qur’an, terjemah M (Jakarta: Rabbani Pres, 2009), hlm 17-18. 



81 
 
 

 Urgensi Baitul Maqdis dalam konteks modern tidak terlepas dari ancaman 

pendudukan Zionis yang berupaya menghapus identitas Islam di tanah suci tersebut. 

Peristiwa Isra’ dan Mi’raj mengingatkan umat Islam akan tanggung jawab mempertahankan 

kesucian lokasi ini, sebagaimana Nabi Shallallahu Alaihi Wasallam membuktikan 

kebenarannya kepada kaum Quraisy. Pemeliharaan Baitul Maqdis sebagai simbol kesatuan 

tauhid, warisan para nabi, dan kiblat pertama umat Islam menjadi kewajiban kolektif, 

sekaligus bentuk perlawanan terhadap upaya deislamisasi yang mengancam integritas 

spiritual dan historis Islam. Dengan demikian, Surah Al-Isra’ ayat 1 bukan hanya kisah masa 

lalu, tetapi seruan abadi untuk menjaga warisan suci. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini mengkaji konsep pembebasan Baitul Maqdis dalam Surah Al-Isra’ Ayat 

1 berdasarkan Tafsir Al-Azhar Buya Hamka serta urgensi Baitul Maqdis bagi umat Islam:  

1. Pembebasan Baitul Maqdis tidak tidak hanya bersifat spiritual-simbolis, melainkan 

menekankan integrasi antara dimensi transendental (Isra’ Mi’raj) dengan transformasi 

intelektual sebagai prasyarat utama. Analisis terhadap penafsiran Hamka menunjukkan 

bahwa Al-Aqsa, sebagai pusat keberkahan, merupakan simbol peradaban yang 

pembebasannya harus diawali dengan pembentukan kesadaran ilmiah umat. Hal ini 

diperkuat oleh kesuksesan historis pembebasan Baitul Maqdis pada era Umar bin Khattab 

juga Shalahuddin Al-Ayyubi, yang bertumpu pada konsolidasi keilmuan melalui lembaga 

pendidikan sebelum mencapai kemenangan militer. 

2. Urgensi Baitul Maqdis bagi umat Islam terletak pada posisinya sebagai simbol kesatuan 

risalah para nabi dan pusat keberkahan multidimensi. Pertemuan Nabi Muhammad 

Shallallahu Alaihi Wasallam dengan 124.000 nabi di Masjidil Aqsa menegaskan bahwa 

lokasi ini bukan hanya situs geografis, melainkan warisan spiritual yang 

menghubungkan sejarah kenabian dari masa Adam hingga Muhammad Shallallahu 

Alaihi Wasallam. Keberkahan  ُبَارَكْنَا حَوْلَه (yang Kami berkahi sekelilingnya) mencakup 

kesuburan alam, aliran sungai, serta jejak ibadah para nabi, menjadikannya pusat 

keteladanan iman. Namun, ancaman pendudukan Zionis mengubah Baitul Maqdis 

menjadi medan perlawanan terhadap deislamisasi, di mana mempertahankannya adalah 

kewajiban imani. Hadis tentang keutamaan salat di Masjidil Aqsha (pahala seperempat 

Masjid Nabawi) dan doa Nabi Sulaiman untuk pengampunan dosa pengunjungnya 

mempertegas bahwa perlindungan terhadap tanah suci ini adalah bentuk penghormatan 

atas warisan ilahi. 

Saran 

Berdasarkan analisis dan kesimpulan, peneliti memberikan saran sebagai berikut: 

1. Kurikulum pendidikan Islam perlu menekankan narasi yang saling berhubungan tentang 

Baitul Maqdis sebagai warisan para Nabi, bukan sekadar konflik geopolitik. Untuk itu, 

pihak terkait seperti Kementerian Agama dan institusi pendidikan Islam supaya 

mengembangkan modul pembelajaran tentang peran Khalifah Umar bin Khattab dalam 

pembebasan Baitul Maqdis dengan pendekatan soft power (diplomasi, ilmu 

pengetahuan) guna membangun kesadaran historis-spiritual siswa. 

2. Forum kajian tafsir tematik (seperti Surah Al-Isra’ dan Al-Kahfi) perlu dibentuk untuk 

menguatkan pemahaman umat Islam tentang hubungan antara ketaatan, ilmu, dan 

pembebasan. Selain itu, kolaborasi antara pesantren, universitas, dan organisasi Islam 

supaya diintensifkan guna menyusun strategi pembelaan berbasis dalil Al-Qur’an yang 

relevan dengan konteks kekinian. 

3. Penelitian ini terbatas pada analisis Tafsir Al-Azhar dan konteks historis tertentu. Oleh 

sebab itu, peneliti berikutnya disarankan untukkmelakukan studi komparatif dengan 



82 
 
 

tafsir kontemporer (seperti Tafsir Al-Mishbah atau Al-Munīr) serta memperluas cakupan 

materi ke aspek sosio-politik modern guna memperkaya generalisasi temuan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
———. “Pembebasan Baitul Maqdis Oleh Shalahuddin Al-Ayyubi 570-583: Studi Analisis 

Historis.” Agastya: Jurnal Sejarah Dan Pembelajarannya 12, no. 2 (2022): 117. 

https://doi.org/10.25273/ajsp.v12i2.9599. 

———. Al-Kamil Fi at-Tarikh Jilid 2. Beirut: Dar ash-Shadir, n.d. 

———. Tafsir Al-Azhar Jilid 1. 4th ed. Singapura: pustaka Nasional PTE LTD Singapura, 2002. 

———. Tafsir Al-Azhar Jilid 1. Singapura: pustaka Nasional PTE LTD Singapura, 2001. 

———. Tafsir Al-Azhar Jilid 6. 4th ed. Singapura: pustaka Nasional PTE LTD Singapura, 2002. 

———. Tafsir Al-Azhar Jilid 7. Pustaka Nasional PTE LTD Singapura. Edisi lux. pustaka Nasional 

PTE LTD Singapura, 2002. 

Abdul Rouf, and Zulkifli Mohd Yusoff Mohd Yakub. “Tafsir Al-Azhar Dan Tasawuf Menurut 

Hamka.” Jurnal Usuluddin 38, no. Julai-Disember (2013): 1–30. 

Abdullah bin Muhammad, Bin Abdurahman bin Ishaq Al-Sheikh. Tafsir Ibnu Katsir Jilid 5. Bogor: 

pustaka imam asy-syafi’i, 2003. 

Abidin, Ali Muammar Zainal. “Isyarat AL-Qur’an Tentang Kualifikasi Pemimpin: Kajian Terhadap 

Tafsir Al-Azhar Karya Hamka.” Institu Ilmu Al-Qur’an, 2010. 

Al-Atsir. Al-Kamil Fi at-Tarikh Jilid 11. Beirut: Dar ash-Shadir, n.d. 

Al-Bukhari, Muhammad bin Ismail. Shahih Bukhari (e-Book Version), 2010. 

www.ibnumajjah.com. 

Al-Deen, Nadia Sa’d. “Educational and Economic Dimensions in the Israeli Project against 

Occupied Jerusalem.” Contemporary Arab Affairs 10, no. 3 (2017): 338–53. 

https://doi.org/10.1080/17550912.2017.1358956. 

Alfian, Alfan. Hamka Dan Bahagia: Reaktualisasi Tasauf Modern Di Zaman Kita. PT Penjuru Ilmu 

Sejati, 2014. 

Alfiyah, Avif. “Metode Penafsiran Buya Hamka Dalam Tafsir Al-Azhar.” Jurnal Ilmiah Ilmu 

Ushuluddin 15, no. 1 (2017): 25. https://doi.org/10.18592/jiiu.v15i1.1063. 

Al-Sheikh, Abdullah bin Muhammad bin Abdurahman bin Ishaq. Tafsir Ibnu Katsir 1. Tafsir Ibnu 

Katsir. Bogor: pustaka imam asy-syafi’i, 2004. 

Al-Wakidi. The Islamic Conquest of Syiria. London: Ta-Ha Publishers, 2005. 

Amir, M. Literatur Tafsir Indonesia. Mazhab Ciputat, 2013. 

Ash-shiddieq, Muhammad Khoiruddin. “Keutamaan Masjid Al Aqsa Perspektif Hadis.” UIN Sunan 

Gunung Jati, 2024. 

As-Suwaidan, Thariq. Ensiklopedi Palestina Bergambar : Pembahasan Lengkap Seputar Sejarah 

Palestina Sejak Sebelum Islam Hingga Abad Modern. Cet.5. Solo: Zamzam, 2017. 

Cahya, Nandang. “Rahasia Surat At Tiin: Kajian Sejarah Analisa Geopolitik Menguasai Kota Al 

Quds.” Jurnal Tapis: Jurnal Teropong Aspirasi Politik Islam 15, no. 2 (March 3, 2020): 275–

85. https://doi.org/10.24042/tps.v15i2.5360. 

Daoudi, Mohammed S. Dajani. “The Arab Peace Initiative.” CrossCurrents 59, no. 4 (2002). 

https://doi.org/10.1111/j.1939-3881.2009.00096.x. 

Dizdarević, Zlatko. “Jeruzalem: Vječiti Grad Slučaj.” Novi svijet i Sveti grad, 2017. 

https://avangarda.ba/post/type-2/196/Jeruzalem:_Vjeciti_grad_sluca. 

El-Awaisi, Abd al-Fattah Muhammad. Roadmap Nabawiyyah Pembebasan Baitul Maqdis. 1st ed. 

Karanganyar: ISA (Institut Al-Aqsa), 2022. 

El-Awaisi, Prof. Dr. Abd al-Fattah Muhammad. Roadmap Nabawiyyah Pembebasan Baitul Maqdis. 

Cetakan ke. Karang Anyar, Jawa Tengah: Institute Al-Aqsa, 2022. 

Falah Al-Humaid Al-Obaisan, Nawaf. “The Arab-Israeli Conflict: An Analytical Study from 1948 

to 1973.” 0جامعة أسیوط -المجلة العلمیة لکلیة الآداب , no. 0 (2024): 0–0. 

https://doi.org/10.21608/aakj.2024.277969.1710. 

Faojah. “Penafsiran Buya Hamka Terhadap Ayat-Ayat Amar Ma’ruf Nahyi Munkar Dalam Tafair 

Al-Azhar.” Institut Ilmu Al-Qur’an Jakarta, 2007. 



83 
 
 

Fatah, Abdul. “Keberkahan Al-Aqsha Perspektif Hermeneutika Schleiermacher.” Jurnal Penelitian 

14, no. 1 (2017): 1. https://doi.org/10.28918/jupe.v14i1.807. 

Glass, Joseph B, and Rassem Khamaisi. “Socio-Economic Conditions in the Old City of Jerusalem.” 

In Governance and Security in Jerusalem, 7–72. Milton Park, Abingdon, Oxon ; New York, 

NY : Routledge, 2018. |: Routledge, 2017. https://doi.org/10.4324/9781315619255-2. 

HADŽİĆ, Faruk. “Space and Place of Jerusalem; Sociology of Religion and Inter-Cultural 

Sociopolitical Peace and Conflict.” Journal of Islamicjerusalem Studies 22, no. 1 (2022): 47–

72. https://doi.org/10.31456/beytulmakdis.1036835. 

Hamka, Irfan. AYAH...: Kisah Buya Hamka. Republika Penerbit, 2013. 

HAMKA, Prof. DR. Kenang-Kenangan 70 Tahun Buya HAMKA. Yayasan Nurul Islam. Jakarta: 

Yayasan Nurul Islam, 1978. 

Hamka, Rusydi. Pribadi Dan Martabat Buya Hamka. Jakarta Selatan: Penerbit Noura (PT Mizan 

Publika), 2017. 

Hamzah, Yunus Amir. Hamka Sebagai Pengarang Roman : Sebuah Studie Sastra. Megabookstore, 

1963. https://cir.nii.ac.jp/crid/1130282270917156736. 

Hasymi, A. Sejarah Masuk Dan Berkembangnya Islam Di Indonesia. Bandung: Al-ma’arif, 1989. 

Hidayat, Usep Taufik. “Tafsir Al-Azhar : Menyelami Kedalaman Tasawuf Hamka.” Buletin Al-

Turas 21, no. 1 (January 28, 2020): 49–76. https://doi.org/10.15408/bat.v21i1.3826. 

Igisani, Rithon. “Kajian Tafsir Mufassir Di Indonesia.” Potret Pemikiran 22, no. 1 (2018). 

https://doi.org/10.30984/pp.v22i1.757. 

Ismawati. Sejarah Timur Tengah: Sejarah Asia Barat : Dari Peradaban Kuno Sampai Krisis Teluk 1. 

Ombak, 2012. 

J, Romi. “Kisah Buya Hamka, Bagian II: Merantau Ke Jawa.” BertuahPos, 2020. 

Kementrian Agama. Al-Qur’an Dan Terjemahnya. Penyempurn. Jakarta: Kementrian Agama RI, 

2019. 

Kerisem, Mahdy Saied Rezk. Sejarah & Keutamaan Masjid Al-Aqsha Dan Al-Quds. Ketiga. Jakarta: 

Pustaka Al-Kautsar, 2021. 

Ludlow, John M. Lundquist Jared W. “The Temple of Jerusalem: Past, Present, and Future” 49, no. 

2 (2010). 

Mamun, Mohammad. “Al Aqsa Mosque History: Significance in Islam 2025.” 

islamicinfocenter.com, 2025. https://islamicinfocenter.com/al-aqsa-mosque/. 

Martino, Claudia De. “Russians vs the Ultra-Orthodox. Israel’s Secular–Religious Divide Gets 

Political,” 2019. https://www.resetdoc.org/story/russians-vs-ultra-orthodox-israels-secular-

religious-divide-gets-political/. 

Mpede, Mansur. “SITUS PENDIDIK: Makalah Metode Dan Corak Tafsir AlAzhar.” SITUS 

PENDIDIK, 2018. http://menzour.blogspot.com/2018/05/makalah-metode-dan-corak-tafsir-

al-azhar.html. 

Mubarokfuri, Shafiyyurrahman Al. Sirah Nabawiyah Edisi Indonesia. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 

2012. 

Mudore, Syarif Bahaudin. “Peran Diplomasi Indonesia Dalam Konflik Israel-Palestina.” CMES XII 

(2019): 170–81. 

Murodi Al-Batawi. “Hamka : Potret Ulama- Pujangga,” 2020. 

Nizar, S. Memperbincangkan Dinamika Intelektual Dan Pemikiran Hamka Tentang Pendidikan 

Islam: Seabad Buya Hamka. Kencana, 2008. 

https://books.google.co.id/books?id=OhYqPAAACAAJ. 

Nizhan, A. Buku Pintar Al-Qur’an. Qultum Media, 2018. 

prof. Dr. Abd Al-fattah El-Awaisi Al-Maqdisi. Pembebasan Damsyik Tanda Hampirnya 

Pembebasan Baitul Maqdis Dan Masjid Al-Aqsa Al-Mubarak. Akademi Baitul Maqdis. 

Malaysia, 2024. 

Qader, Ali Mohammed. “Balfour’s Legacy: Britain, Zionism, and the Controversial Path to Israel’s 

Establishment.”  10المجلة العربیة للعلوم و نشر الأبحاث , no. 2 (2024): 62–71. 

https://doi.org/10.26389/ajsrp.a190324. 

Quthb, Sayyid. Tafsir Fii Zhilalil Qur’an. Terjemah M. Jakarta: Rabbani Pres, 2009. 

Rahmawati, Hanifah, and Rezza Fauzi Muhammad Fahmi. “Konflik Perebutan Tanah Suci Tiga 



84 
 
 

Agama Samawi Di Yerusalem (1980-2017 M).” Jazirah: Jurnal Peradaban Dan Kebudayaan 

3, no. 2 (2023): 168–79. https://doi.org/10.51190/jazirah.v3i2.93. 

Risanda, Mega Suri. “Peran Liga Arab Dalam Upaya Menghentikan Penjajahan Israel Di Palestina 

(2017-2023).” ICMES VOLUME 8, no. Program Studi Hubungan Internasional Universitas 

Padjadjaran (2024). 

Rouf, Abdul. Mozaik Tafsir Indonesia: Kajian Ensiklopedis Karya Tafsir Ulama Nusantara Dari 

Abdur Rauf as Singkli Hingga Muhammad Quraish Shihab. Depok: Sahifa, 2020. 

Safitri, Bella, and Debi Setiawati. “Kontribusi Peradaban Bangsa Babilonia Dalam Perkembangan 

Budaya Pada Abad 21.” Dewaruci: Jurnal Sejarah Dan Pengajarannya 1, no. 2 (2022): 1–13. 

Sahidin, A. Strategi Shalahuddin Al-Ayyubi Dalam Penaklukan Baitul Maqdis 570-583 H. Cetakan 

1. Ponorogo: UNIDA Gontor Press, 2023. 

Sahidin, Amir. “Kedudukan Penting Baitul Maqdis Bagi Umat Islam (Studi Analisis Historis).” 

Jurnal Penelitian Medan Agama 12, no. 1 (June 1, 2021): 25. 

https://doi.org/10.58836/jpma.v12i1.9887. 

Schwartz, S. Imperialism and Jewish Society: 200 B.C.E. to 640 C.E. Jews, Christians, and Muslims 

from the Ancient to the Modern World. Princeton University Press, 2009. 

https://books.google.co.id/books?id=K13JHSSyH1gC. 

Silvia. “Pembebasan Baitul Maqdis Sebagai Salah Satu Tanda Datangnya Hari Kiamat (Kajian 

Ma’ani Al-Hadith Riwayat Bukhari Nomor Indeks 3176 Perspektif Hermeneutika Hadis 

Yusuf Al-Qardawi).” UIN Sunan Ampel, 2024. 

Smith, C D. Palestine and the Arab-Israeli Conflict: A History with Documents. Bedford/St. 

Martin’s, 2020. 

Suffatni, Y B R. Sejarah Tokoh Bangsa. Pustaka Tokoh Bangsa, 2005. 

https://books.google.co.id/books?id=bfJmDwAAQBAJ. 

Sulthoni, Akhmad, and Muhamad Amrulloh. “Telaah Ayat-Ayat Pembebasan Baitul Maqdis Dalam 

Tafsir Al-Azhar.” Al Karima : Jurnal Studi Ilmu Al Quran Dan Tafsir 7, no. 1 (March 18, 

2023): 24. https://doi.org/10.58438/js.v7i1.149. 

Susanti, Eka. “Baitul Maqdis Dalam Sejarah Peradaban Islam Hingga Akhir Zaman Jurnal Kajian 

Islam Dan Sosial Keagamaan” 2, no. 3 (2025): 592–98. 

Taufikurrahman. “Kajian Tafsir Di Indonesia.” Mutawatir: Jurnal Keilmuan Tafsir Hadis 2, no. 1 

(2012): 1–26. 

Wajdi, Farid, Desy Seplyana, Juliastuti, Emma Rumahlewang, Fatchiatuzahro, Novia Nour Halisa, 

Sinta Rusmalinda, et al. Metode Penelitian Kuantitatif. Jurnal Ilmu Pendidikan. Vol. 7, 2024. 

white house. “Statement by President Trump on Jerusalem,” 2017. 

https://trumpwhitehouse.archives.gov/briefings-statements/statement-president-trump-

jerusalem/. 

Yunus, Badruzzaman M., Abdul Rohman, and Ahmad Jalaludin Rumi Durachman. “Studi 

Komparatif Pemikiran Al-Farmawi, Baqir Shadr Dan Abdussatar Fathallah Tentang Tafsir 

Maudhui.” Jurnal Iman Dan Spiritualitas 1, no. 3 (2021): 286–96. 

https://doi.org/10.15575/jis.v1i3.12836. 

Yusuf, M Y. Corak Pemikiran Kalam Tafsir Al-Azhar: Sebuah Telaah Atas Pemikiran Hamka 

Dalam Teologi Islam. Penamadani, 2003. 

https://books.google.co.id/books?id=eAXYAAAAMAAJ. 

Zul, Dian Rahmi. “Pemikiran Pendidikan Islam Menurut Buya Hamka.” Kreatifitas: Jurnal Ilmiah 

Pendidikan Islam 11, no. 2 (2023): 101–15. https://doi.org/10.46781/kreatifitas.v11i2.638. 


