Vol 10 No. 1 Januari 2026
Jurnal Multidisiplin Inovatif eISSN: 2246-6110

KONSEP PEMBEBASAN BAITUL MAQDIS DENGAN ILMU
PENGETAHUAN DALAM PERSPEKTIF AL-QUR’AN (ANALISIS
TAFSIR AL-AZHAR TERHADAP SURAT AL-ISRA AYAT 1)

Heri Budianto?, Rijal Abdul Latif?, Nurhabibi®
heribudianto@stisa-abm.ac.id*, rijallatif33@gmail.com?, abudaud431@gmail.com?®
Sekolah Tinggi llmu Shuffah Al Qur'an Abdullah Bin Mas'ud

ABSTRAK

Baitul Maqdis, sebagai kota suci yang disebutkan dalam Al-Qur’an dan sejarah Islam, memegang
peran sentral dalam spiritualitas Islam, Yahudi, dan Kristen. Kota ini menjadi saksi peristiwa Isra’
Mi’raj Nabi Muhammad Shallallahu Alaihi Wasallam dan simbol kiblat pertama umat Islam.
Sebagai Ardhul Mubarakah (tanah yang diberkahi), Baitul Maqdis juga menjadi lokasi penting bagi
keyakinan Kristen tentang kebangkitan Yesus. Namun, konflik geopolitik, sengketa teritorial, dan
pembatasan akses ke Masjid Al-Agsa mengancam keberlangsungan nilai spiritualnya. Penelitian ini
bertujuan untuk: (1) menganalisis konsep pembebasan Baitul Maqdis dalam Tafsir Al-Azhar Buya
Hamka pada Surah Al-Isra’ Ayat 1, dan (2) mengungkap urgensi Baitul Maqgdis Baitul Maqdis bagi
umat Islam. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif melalui studi kepustakaan (library
research) dengan mengkaji sumber primer seperti Tafsir Al-Azhar, teks hadis, dan literatur sejarah
Islam. Analisis tematik diterapkan untuk mengeksplorasi makna simbolis pembebasan Baitul
Maqdis dalam perspektif teologis dan historis. Data sekunder meliputi kajian akademis tentang peran
Khalifah Umar bin Khattab dan Shalahuddin Al-Ayyubi dalam konteks pembebasan kota suci
tersebut. Temuan penelitian menunjukkan bahwa pembebasan Baitul Magdis dalam Surah Al-Isra’
Ayat 1 bersifat spiritual-transendental, dengan penekanan pada ketaatan total kepada Allah SWT
dan integrasi ilmu, iman, serta strategi. Tafsir Hamka menegaskan bahwa kemenangan fisik (seperti
pada era Umar dan Shalahuddin) mustahil tercapai tanpa landasan ketakwaan dan pengetahuan.
Urgensi Baitul Maqdis terletak pada statusnya sebagai simpul warisan kenabian dan simbol kesatuan
tauhid. Rekomendasi mencakup: (1) pengembangan modul pendidikan berbasis narasi integratif
Baitul Maqdis, (2) kolaborasi lembaga keagamaan dan akademis untuk merumuskan strategi soft
power, serta (3) kajian komparatif tafsir kontemporer yang memasukkan dimensi sosial-politik
modern.

Kata Kunci: Konsep Pembebasan, Baitul Maqdis, Ilmu Pengetahuan, Tafsir Al-Azhar, Surat Al-
Isra Ayat 1.

ABSTRACT
Baitul Maqgdis, as the holy city mentioned in the Qur'an and Islamic history, plays a central role in
Islamic, Jewish and Christian spirituality. The city witnessed the Isra' Mi'raj of Prophet Muhammad
Shallallahu Alaihi Wasallam and the first gibla of Muslims. As Ardhul Mubarakah (blessed land),
Baitul Maqdis is also an important location for the Christian belief in the resurrection of Jesus.
However, geopolitical conflicts, territorial disputes, and access restrictions to Al-Agsa Mosque
threaten its spiritual value. This study aims to: (1) analyze the concept of liberation of Baitul Maqdis
in Tafsir Al-Azhar Buya Hamka on Surah Al-lsra’ Verse 1, and (2) reveal the urgency of Baitul
Maqdis as the spiritual center and identity of Islam. This research uses a qualitative approach
through library research by examining primary sources such as Tafsir Al-Azhar, hadith texts, and
Islamic historical literature. Thematic analysis is applied to explore the symbolic meaning of the
liberation of Bait al-Maqdis in theological and historical perspectives. Secondary data includes
academic studies on the roles of Caliph Umar bin Khattab and Saladin Al-Ayyubi in the context of
the liberation of the holy city. The research findings show that the liberation of Baitul Maqdis in
Surah Al-Isra’ Verse 1 is spiritual-transcendental, with an emphasis on total obedience to Allah SWT
and the integration of science, faith, and strategy. Tafsir Hamka emphasizes that physical victory
(as in the era of Umar and Saladin) is impossible without the foundation of piety and knowledge.
The urgency of Baitul Maqdis lies in its status as a node of prophetic heritage and a symbol of the

68


mailto:heribudianto@soil-investigation.com1
mailto:rijallatif33@gmail.com2
mailto:abudaud431@gmail.com3

unity of tawhid. Recommendations include: (1) development of educational modules based on the
integrative narrative of Baitul Maqdis, (2) collaboration of religious and academic institutions to
formulate soft power strategies, and (3) comparative studies of contemporary interpretations that
include modern socio-political dimensions.

Keywords: Concept of liberation, Baitul Maqdis, Science, Tafsir Al-Azhar, Surah Al-Isra verse 1.

PENDAHULUAN

Baitul Magdis memiliki kedudukan istimewa dalam Al-Qur'an dan sejarah peradaban
Islam. Kota tersebut disebutkan pada Surah Al-Isra’ ayat 1, sebagai tempat bersejarah
terjadinya peristiwa Isra’ Mi'raj yang dialami oleh Nabi Muhammad Shallallahu Alaihi
Wasallam. Peristiwa ini tidak hanya menegaskan kedudukan Baitul Maqdis sebagai kiblat
pertama umat Islam sebelum berpindah ke Ka’bah, tetapi juga menjadi simbol
kesinambungan risalah kenabian dan pusat spiritual yang menghubungkan umat manusia
dengan wahyu ilahi. Sejak zaman Nabi Adam ‘Alaihissalam yang meletakkan fondasi
Masjid Al-Agsha hingga era Nabi Ibrahim ‘Alaihissalam.! Baitul Magqdis telah menjadi
lokasi perjuangan para nabi dalam menegakkan kebenaran, menjadikannya warisan spiritual
yang abadi.

Selain menjadi situs suci bagi umat Islam, Baitul Maqdis juga dianggap suci oleh umat
Yahudi dan Nasrani. Bagi umat Yahudi, kota ini diyakini sebagai tempat yang dijanjikan
Tuhan kepada mereka.? Sementara bagi umat Nasrani, Baitul Maqdis memiliki arti penting
sebagai lokasi penguburan Yesus, khususnya di Gereja Makam Kudus yang dibangun oleh
Ratu Helena. Umat Kristiani juga meyakini bahwa kebangkitan Yesus akan terjadi kembali
di kota suci ini.® Dengan demikian, Baitul Maqdis menjadi simbol persatuan dan konflik
antar-agama, yang mencerminkan kompleksitas sejarah dan spiritualitasnya.

Selain itu, dalam tradisi Islam, Baitul Maqdis juga dikenal sebagai Ardhul Mubarakah
(Tanah Berkah) yang mencakup wilayah yang melampaui batas administratif modern
Palestina, termasuk Mesir, Syam, dan Siprus. Sementara itu, Ardhul Mugadasah (Tanah
Suci) merupakan Baitul Maqdis yang didalamnya terdapat Masjid al-Agsha, yang masing-
masing memiliki batasan geografis dan makna teologis spesifik.* Integrasi konsep ini dalam
penafsiran Al-Qur'an memperlihatkan bahwa Baitul Maqgdis bukan sekadar lokasi fisik,
tetapi ruang sakral yang mengandung nilai-nilai ketuhanan dan peradaban.

Sejarah menunjukkan bahwa pembebasan Baitul Maqdis tidak bisa lepas dari peran
Rosulullah dengan pembangunan pondasi keilmuan dan keimanan para sahabat. Fondasi
intelektual dan spiritual ini menjadi langkah krusial sebelum melangkah ke tahap strategis
berikutnya, yakni perencanaan politik dan militer.> Meskipun Baitul Maqdis masih dikuasai
Kekaisaran Bizantium hingga Rasulullah Shallallahu Alaihi Wasallam wafat, para sahabat
tetap melanjutkan perjuangan pembebasan Baitul Magqdis, hingga akhirnya berhasil
membebaskan kota suci tersebut pada masa Khalifah Umar bin Khattab.

Di era modern, Baitul Magdis mengalami tantangan kompleks yang dipicu oleh
perseteruan geopolitik di kawasan Timur Tengah yang strategis. Wilayah ini menjadi
episentrum konflik antara Israel dan negara-negara Arab serta Palestina, yang

! Eka Susanti, “Baitul Maqdis Dalam Sejarah Peradaban Islam Hingga Akhir Zaman Jurnal Kajian Islam Dan
Sosial Keagamaan” 2, no. 3 (2025), hlm. 592.

2 Abdul Fatah, “Keberkahan Al-Aqsha Perspektif Hermeneutika Schleiermacher,” Jurnal Penelitian 14, no. 1
(2017), him. 2.

3 Kuncahyono. Jerusalem: Kesucian, Konflik, dan Pengadilan Akhir. (Jakarta: Kompas, 2009), hlm. xxxiii-
XXXIV.

4 Abd al-Fattah Muhammad El-Awaisi, Roadmap Nabawiyyah Pembebasan Baitul Maqdis, 1st ed.
(Karanganyar: ISA (Institut Al-Agsa), 2022), him. 70.

® Ibid, him. 71.

69



terfragmentasi antara Jalur Gaza dan Tepi Barat. Klaim historis-religius atas teritori yang
sama oleh kedua pihak memicu ketegangan berkepanjangan. Faktor lain seperti perebutan
sumber daya vital termasuk air, lahan, dan rute perdagangan juga memperkeruh dinamika
persengketaan. Konflik diperparah oleh sengketa teritorial, pergeseran demografi, serta
pembatasan akses ke situsitus suci, khususnya Masjid Al-Agsa, yang menghambat proses
perdamaian. Dampaknya tidak terbatas secara lokal, melainkan melibatkan aktor regional
dan internasional yang kerap menjadi penghalang resolusi damai. Isu-isu seperti sengketa
wilayah, perubahan demografis, dan pembatasan akses ke tempat-tempat suci, terutama
Masjid Al-Agsa, menjadi penghalang bagi upaya perdamaian. Konflik ini tidak hanya
bersifat lokal, tetapi juga melibatkan kekuatan regional dan global, yang sering kali
menghambat resolusi damai.

Teori lingkaran berkah Baitul Maqdis adalah teori geopolitik yang menyatakan bahwa
pembebasan Al-Agsa dan Baitul Maqgdis hanya mungkin tercapai jika negara-negara sentral
di sekitarnya yaitu Mesir, Suriah (dan negara Syam lainnya), Irak, Turki, Siprus, dan Hijaz,
dibebaskan dari penjajahan asing, rezim korup seperti Basar Assad di Suriah, dan
ketergantungan pada kekuatan kolonial.® Dalam konteks ini, sangat penting untuk
menyadari bahwa solusi yang berkelanjutan membutuhkan dialog di antara pihak-pihak
yang terlibat dan keterlibatan aktif masyarakat internasional untuk membangun sistem yang
berkeadilan dan terbuka, yang menjunjung tinggi hak-hak setiap pihak dan mengakui
kepentingan spiritual dan historis bagi umat Islam dan umat beragama lainnya.

Dinamika internal di Timur Tengah, seperti hancurnya sistem otoriter di Suriah, juga
berdampak signifikan terhadap situasi di Baitul Maqgdis.” Pembebasan Suriah dari pengaruh
Iran, Rusia, dan rezim Bashar Al-Assad dianggap sebagai langkah penting menuju stabilitas
regional dan pembebasan Masjid Al-Agsa.® Oleh karena itu, solusi berkelanjutan
memerlukan dialog antar-pihak dan keterlibatan aktif masyarakat internasional untuk
menciptakan sistem yang adil dan transparan.

Dalam studi ini, Tafsir Al-Azhar yang ditulis oleh Buya Hamka dijadikan sebagai
salah satu sumber referensi utama karena pendekatannya yang integratif, memadukan
analisis linguistik, sosial, dan budaya. Hamka menafsirkan Surah Al-Isra’ ayat pertama tidak
hanya sebagai peristiwa fisik, tetapi juga sebagai metafora perjuangan membebaskan nilai-
nilai ketuhanan melalui ilmu pengetahuan.’® Pemahaman ini diperkuat oleh penjelasan
bahwa istilah Baitul Maqdis didalam Al-Qur'an juga hadis merujuk pada wilayah yang lebih
luas, bukan sekadar kota Yerusalem modern.'® Oleh karena itu, revitalisasi pendidikan
berbasis Al-Qur'an menjadi prasyarat strategis untuk memulihkan kesucian Baitul Maqdis,
sebagaimana dijelaskan dalam hadis yang menekankan keutamaan shalat di masjid-masjid
suci salah satunya masjid Al-Agsha.

Maka, erdasarkan latar belakang tersebut, peneliti terdorong untuk melakukan kajian
ilmiah dengan mengambil judul: “Konsep Pembebasan Baitul Maqdis Dengan Ilmu
Pengetahuan Dalam Perspektif Al-Qur’an (Analisis Tafsir Al-Azhar Terhadap Surat Al-Isra
Ayat 1)”.

& prof. Dr. Abd Al-fattah EI-Awaisi Al-Magqdisi, Pembebasan Damsyik Tanda Hampirnya Pembebasan Baitul
Magqdis Dan Masjid Al-Agsa Al-Mubarak, Akademi Baitul Maqdis (Malaysia, 2024), him. 11.

" Totok Kuncahyono, Jerusalem: Kesucian, Konflik, dan Pengadilan Akhir (Jakarta: Kompas Penerbit Buku,
2021).

8 prof. Dr. Abd Al-fattah EI-Awaisi Al-Magqdisi, Pembebasan Damsyik Tanda Hampirnya Pembebasan Baitul
Maqdis Dan Masjid Al-Agsa Al-Mubarak, him 11.

® Akhmad Sulthoni and Muhamad Amrulloh, “Telaah Ayat-Ayat Pembebasan Baitul Maqdis Dalam Tafsir Al-
Azhar,” Al Karima : Jurnal Studi llmu Al Quran Dan Tafsir 7, no. 1 (March 18, 2023), him. 26.

10 Prof. DR. HAMKA, Tafsir Al-Azhar Jilid 6, 4th ed. (Singapura: pustaka Nasional PTE LTD Singapura,
2002).

70



METODOLOGI

Secara metodologis, studi ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan
menghasilkan data deskriptif yang bersumber dari triad ekspresi manusia: lisan (verbal
utterances), tertulis (textual artifacts), dan praktik nyata (observed behaviors) dari partisipan
penelitian, memungkinkan seseorang untuk memahami konteks melalui proses penalaran
induktif.* Untuk metodologi penelitian ini menggunakan data kepustakaan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. konsep pembebasan Baitul Maqdis dengan ilmu pengetahuan dalam Tafsir Al-
Azhar pada Surah Al-Isra' Ayat 1
Dalam surat Al-Isra ayat 1, Allah berfirman: ] ] ] o
) 3 43) Tl (e 40 AD38 LR 50 (o3l 2l anlaall ) ol 5al) sl Ga Sl ey 05500 sl (At
(V) el

Maha Suci Allah, yang telah memperjalankan hamba-Nya pada suatu malam dari Al
Masjidil Haram ke Al Masjidil Agsha yang telah Kami berkahi sekelilingnya agar Kami
perlihatkan kepadanya sebagian dari tanda-tanda (kebesaran) Kami. Sesungguhnya Dia
adalah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui. (QS. Al-Isra [17]:1)

Dalam ayat ini terdapat kata ( Jais ) yang artinya “Maha Suci Allah”. Penggunaan
tasbih ini di awal ayat menegaskan kesucian dan kekuasaan mutlak Allah Subhanahu Wa
Ta'ala atas segala ciptaan-Nya. Buya Hamka menjelaskan bahwa tasbih ini merupakan
pengakuan atas kebesaran Allah Subhanahu Wa Ta'ala yang melampaui hukum alam.
Peristiwa Isra yang terjadi dalam keadaan sadar menunjukkan bahwa Allah Subhanahu Wa
Ta'ala mampu mengubah realitas fisik untuk tujuan mulia, termasuk membebaskan Baitul
Magqdis dari cengkeraman kekuatan zalim.?? Mengawali ayat ini dengan kalimat "Subhana"
menyampaikan pesan yang penting, yaitu bahwa peristiwa yang akan disampaikan oleh
Allah Subhanahu Wa Ta'ala merupakan kejadian luar biasa yang mengandung kekaguman
terhadap kehendak-Nya.

Surat Al-isra menjadi surah pertama yang diawali dengan fasbih (tidak ada surah
sebelumnya yang menggunakan pembuka serupa). Posisinya di tengah-tengah mushaf,
berdekatan dengan Surah Al-Kahfi, yang juga terletak di jantung mushaf, menegaskan
signifikansinya sebagai poros spiritual. Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wasallam diketahui
membiasakan diri membaca Surah Al-Isra setiap malam sebelum tidur dan Al-Kahfi setiap
malam jum’at. Praktik ini merepresentasikan transisi simbolis dari periode keangkuhan dan
kedigdayaan Bani Israel (yang kini telah mengalami kemunduran) menuju fase kekuatan
baru umat Islam, yang diwakili oleh narasi Surah Al-Kahfi. Surah Al-Kahfi sendiri
disunnahkan untuk dibaca pada malam Jumat, sebagai perlindungan dari fitnah dan
penguatan iman.?® Keterkaitan antara kedua surah ini mencerminkan dualitas perjuangan:
pembebasan Baitul Maqdis tidak hanya bersifat fisik melalui mobilisasi kekuatan militer,
melainkan juga mencakup dimensi spiritual-transendental yang bertumpu pada pertolongan
Allah Subhanahu wa Ta ‘ala. Tasbih (U52+) menjadi pengingat bahwa kemenangan hakiki
berasal dari pertolongan Allah Subhanahu Wa Ta'ala, sementara Surah Al-Kahfi
mengajarkan ketahanan iman dalam menghadapi tantangan zaman.

Dalam ayat ini terdapat kata (&) yang artinya “memperjalankan” menegaskan
bahwa perjalanan Isra-Mi’raj melampaui batas ruang-waktu. Hamka mengatakan bahwa

11 Farid Wajdi et al., Metode Penelitian Kuantitatif, Jurnal llmu Pendidikan, vol. 7, 2024, him 3.
12 HAMKA, Tafsir Al-Azhar Jilid 6, 3999.
13 El-Awaisi, Roadmap Nabawiyyah Pembebasan Baitul Maqgdis, 2022, him. 225.

71



perjalan ini dilakukan dalam kurun waktu satu malam dari masjid Al Haram Makkah menuju
Masjid Al-Agsha yang berada di Palestina. Dalam bahasa arab Aqsha memiliki arti yang
jauh. Karna perjalan ini jika dilakukan dengan jalan menaiki unta sekitar 40 hari.** Oleh
karena itu, perjalanan ini bukanlah kehendak Rasulullah sendiri, melainkan merupakan
perjalanan yang dikehendaki oleh Allah Subhanahu Wa Ta'ala.

Simbolisme Al-Aqsa sebagai yang terjauh, tidak hanya merujuk pada jarak geografis,
tetapi juga pada upaya umat Islam untuk mempertahankan identitas spiritual Baitul Maqdis
dari ancaman pengikisan sejarah. Sebagaimana Isra-Mi’raj melampaui batas ruang-waktu,
perjuangan pembebasan Baitul Maqdis harus dimaknai sebagai komitmen utama yang
melampaui kepentingan sementara, yang diwariskan beberapa generasi. seperti pembebasan
Baitul Maqdis pada masa Khalifah Umar bin Khattab yang memerlukan perjalanan panjang,
dimulai sejak Rasulullah Shallallahu Alaihi Wasallam mengirim pasukan Usamah bin Zaid
ke Syam, terhenti saat beliau wafat, dilanjutkan oleh Khalifah Abu Bakar Ash-Shiddiq yang
menghadapi tantangan kompleks: konsolidasi kekuatan umat pasca Riddah (kemurtadan
massal) dan melanjutkan misi strategis Rasulullah di front Syam. Langkah kritisnya adalah
memprioritaskan ekspedisi Usamah bin Zaid ke Syam, yang sempat tertunda akibat
wafatnya Nabi, dan kemudian mahkota kemuliaan pembebasan Baitul Maqdis terwujud di
bawah kepemimpinan kepemimpinan Khalifah kedua, *Umar bin Khattab.

Dalam ayat ini terdapat kata (exc) yang artinya “hamba-Nya” menegaskan
kesempurnaan ketaatan beliau. Hamka, dalam ayat tersebut merujuk pada Nabi Muhammad
Shallallahu ‘Alaihi Wasallam, Ayat ini menegaskan bahwa ‘peristiwa Isra’ Mi’raj
merupakan mu’jizat nyata yang dialami Nabi Muhammad Shallallahu ‘Alaihi Wasallam,
seperti mukjizat Nabi Musa ‘Alaihissalam yang membelah lautan, dan menjadikan Maryam
mengandung tanpa pasangan.’’ Kata ‘4bdi selain memiliki arti lafzi juga memiliki arti
maknawi bahwa hanya hamba yang mencapai derajat tertinggi dalam ketundukan
(ubudiyah) yang layak mengalami perjalanan transenden seperti Isra’ Mi’raj. Seorang
hamba Allah adalah individu yang sangat taat kepada Tuhannya, dengan sikap rendah hati,
bebas dari kesombongan, serta sepenuhnya patuh terhadap perintah Allah Subhanahu Wa
Ta'ala. Hal ini mengandung pesan bahwa Rasulullah digambarkan sebagai sosok yang tidak
pernah membantah dan selalu taat, sebagaimana tercermin dalam kalimat "Sami'nd wa
Atho'na" (kami mendengar dan kami taat) tanpa ada keberatan. Oleh karena itu, hanya
seseorang yang telah mencapai tingkat kehambaan yang dapat menjalani perjalanan ini.

kunci utama untuk membebaskan Baitul Magqdis terletak pada ketaatan dan kesetiaan
pasukan terhadap pemimpin mereka, Kisah ujian ketaatan pasukan Thalut dalam Surat al-
Baqarah ayat 249 tidak hanya sekadar ujian disiplin, tetapi juga merupakan fondasi bagi
kemenangan besar yang mengantarkan mereka merebut kembali Baitul Maqdis dari
cengkeraman bangsa Jalut (Goliath) dan kaum Filistin. Thalut dipilih oleh Nabi Samuel
sebagai pemimpin Bani Israil setelah mereka memohon kepada Allah untuk mengangkat
seorang raja yang akan memimpin perang suci (jihad) merebut Baitul Maqdis*® dimana di
sebutkan dalam Surat al-Baqarah ayat 249 Allah Subhanahu Wa Ta'ala berfirman:

uy\wy\wmwgw}wumm_wwﬁémmu\ O 5 ity & Sl (Jad Ll
uqﬂ\dbodjn}u)s@e}d\u‘uu:\] \jﬂam\}J.A\u.qﬂ\}}ho)}hmeyamy‘m‘yﬂamﬂ)c
(\'2‘\) w).al.m]\@‘us\ja.u\ udbo)usmmmmwesﬂ\ )ﬂ)mrsg_i\ UJ"L"

¥ HAMKA, Tafsir Al-Azhar Jilid 6.

15 Prof. DR. HAMKA, Tafsir Al-Azhar Jilid 6, 4th ed. (Singapura: pustaka Nasional PTE LTD Singapura,
2002), him. 3999.

16 Abdullah bin Muhammad bin Abdurahman bin Ishag Al-Sheikh, Tafsir Ibnu Katsir 1, Tafsir lbnu Katsir
(Bogor: pustaka imam asy-syafi’i, 2004), him 502.

72



“Sesungguhnya Allah akan menguji kamu dengan suatu sungai. Maka siapa di antara
kamu meminum airnya bukanlah ia pengikutku. Dan barangsiapa tiada meminumnya,
kecuali menceduk seceduk tangan, maka dia adalah pengikutku, Kemudian mereka
meminumnya kecuali beberapa orang di antara mereka. (QS. al-Baqarah [2]: 249).

Ayat ini menggambarkan esensi ketundukan seorang hamba (‘abdi) yang menjadi
prasyarat utama dalam meraih kemenangan, termasuk upaya membebaskan Baitul Maqdis.
halut menguji pasukannya dengan larangan meminum air sungai kecuali seceduk tangan,
sebagai ujian kesetiaan dan disiplin sebelum pertempuran besar melawan Jalut. Hanya
segelintir yang lulus ujian ini, dan merekalah yang kemudian diberi kekuatan oleh Allah
untuk mengalahkan Jalut dan pasukannya di wilayah sekitar Baitul Maqdis.

Kisah ini menunjukkan bahwa kemenangan atas Baitul Maqdis hanya mungkin diraih
oleh pasukan yang mencapai derajat tertinggi dalam ubudiyah: rendah hati, bebas dari
kesombongan, dan patuh sepenuhnya pada pemimpin yang sah serta perintah Allah.
Sebagaimana Isra’ Mi’raj hanya layak dialami oleh Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wasallam
yang mencapai puncak ketundukan (sami’na wa atha’na), demikian pula pembebasan
Baitul Maqdis hanya mungkin dilakukan oleh hamba-hamba yang sabar ketika dihadapkan
kehausan dan didepanya terdapat sungai, dan taat yang hasilnya adalah kemenangan. Kisah
Thalut menjadi gambaran sejarah bahwa ketaatan pasukan adalah syarat mutlak untuk
membebaskan tanah suci Baitul Maqdis.

Dalam ayat ini terdapat kata ( 2&) yang artinya “pada suatu malam” dalam ayat Isra’
Mi’raj menggunakan bentuk isim nakirah (kata benda tidak spesifik) yang ditandai
dengan tanwin. Menurut Hamka, bahwa penggunaan Isim Nakirah pada kata lailan, yang
ditandai dengan tanwin, menunjukkan bahwa yang dimaksudkan adalah sebagian dari waktu
malam. Seandainya yang dimaksud adalah waktu malam penuh, maka yang digunakan
adalah Isim Makrifat, yaitu A/-Lail.'” Hal ini mengindikasikan bahwa perjalanan Isra' Mi'raj
Rasulullah tidak berlangsung sepanjang malam, melainkan hanya sebagian dari waktu
malam tersebut. Sesuai dengan riwayat dari Aisyah, dikatakan bahwa Rasulullah
meninggalkan pembaringannya pada malam tersebut, dan ketika beliau kembali, tempat
tidurnya masih dalam keadaan hangat. Riwayat lainnya menyebutkan bahwa saat beliau
berangkat, beliau sempat menyenggol tempat air minum yang kemudian tumpah, dan ketika
beliau kembali, air tersebut masih menetes.

Peristiwa Isra’ Mi’raj tidak hanya memiliki dimensi spiritual, tetapi juga kaitan
historis-teologis dengan Baitul Maqdis (Masjidil Agsa). Titik awal perjalanan Rasulullah
Shallallahu ‘Alaihi Wasallam dari Masjidil Haram ke Masjidil Agsa mengisyaratkan
keutamaan Baitul Maqdis sebagai tanah suci yang diberkahi (QS. Al-Isra’: 1). Di lokasi
inilah Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wasallam menjadi imam shalat bagi para nabi
terdahulu, simbol kesinambungan risalah tauhid dan legitimasi kepemimpinan umat Islam
atas tanah suci tersebut.*® Peristiwa ini terjadi pada masa sulit Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi
Wasallam di Makkah, di mana umat Islam belum memiliki kekuatan politik. Namun, Allah
telah memberikan isyarat bahwa Baitul Maqdis akan menjadi bagian dari sejarah kejayaan
Islam, sebagaimana terbukti pada masa Khalifah Umar bin Khattab yang berhasil
membebaskannya tahun 15 H/636 M. L ) .

Dalam ayat ini terdapat kata ( 67-45;‘2” M\ g_,J\ e‘)ﬂ\ M\ O ) yang artinya “dari
Masjidil Haram ke Masjidil Agsha” menegaskan peristiwa perpindahan Rasulullah
Shallallahu ‘Alaihi Wasallam dari Makkah ke Palestina, dua lokasi yang memiliki
kedudukan mulia dan agung dalam sejarah keimanan. Perjalanan ini tidak hanya bersifat

17 1bid, him 4000.
18 Abdullah bin Muhammad, Tafsir Ibnu Katsir Jilid 5.

73



fisik, tetapi juga simbolis, menghubungkan dua pusat peradaban Islam: Masjidil Haram
sebagai sentral dakwah Islam pada era Nabi Muhammad Shallallahu ‘Alaihi Wasallam, dan
Masjidil Agsha yang menjadi pusat ibadah serta penyebaran risalah ketauhidan sejak zaman
Nabi Ibrahim ‘Alaihissalam. Masjidil Agsha juga pernah berfungsi sebagai kiblat pertama
umat Islam sebelum dialihkan ke Ka’bah. Melalui perjalanan ini, Allah Subhanahu Wa
Ta'ala mengisyaratkan napak tilas perjuangan Nabi Ibrahim ‘Alaihissalam, sekaligus
menyiratkan pesan sejarah yang dapat dikaji melalui jejak peradaban dan keteladanan para
Nabi.

Hamka menegaskan bahwa Masjid al-Agsha adalah tempat yang diberkahi
sekelilingnya, sebagaimana tercantum dalam ayat (A3 ' 30 Di tempat ini, banyak nabi
dan rasul, dari Nabi Musa a.s. hingga Nabi Daud dan Sulaiman a.s., menyampaikan ajaran
tauhid. Di sinilah Nabi Muhammad Shallallahu ‘Alaihi Wasallam dibawa, sebelum
dipertemukan dengan arwah para nabi tersebut, sebelum akhirnya beliau di-mi’rajkan,
diangkat ke langit.”® Terkait hal ini, Abd al-Fattah El-Awaisi menganalogikan keberkahan
yang melingkupi Masjid Al-Aqsha dengan konsep gaya magnetik dalam ilmu fisika.
Menurutnya, semakin dekat suatu objek dengan pusat keberkahan (episentrum spiritual),
semakin besar intensitas “gaya” tersebut. Jika jarak mencapai titik nol (kesatuan dengan
pusat), kekuatan keberkahan menjadi tak terbatas.? Analogi ini tidak hanya menjelaskan
fenomena spiritual melalui pendekatan saintifik, tetapi juga menegaskan urgensi
pembebasan Baitul Maqdis untuk mengembalikan martabatnya sebagai warisan para nabi
dan rasul.

Keistimewaan Baitul Maqdis tidak hanya bersifat spiritual yang melalui kisah isra dan
mi’raj tetapi juga didukung oleh keunggulan alamiah yang menjadikannya pusat peradaban
dan bumi para nabi. Kombinasi geografi strategis dan kesuburan tanah menciptakan
ekosistem yang memungkinkan berkembangnya komunitas manusia secara berkelanjutan.
Hal ini menjadikan Baitul Maqdis sebagai lokasi ideal bagi para nabi untuk membangun
masyarakat berlandaskan tauhid, sekaligus menjadi simbol ketahanan iman di tengah
tantangan alam.? keberagaman topografi dan kesuburan Baitul Maqdis tidak sekadar
menggambarkan kekayaan alam, tetapi juga mencerminkan kehendak Ilahi untuk
menjadikannya sebagai “bumi yang diberkahi” (ardhun mubarakah). Surah Al-Ma’idah ayat
21 menyebut perintah Allah kepada Bani Israil untuk memasuki “tanah suci” (Ardhul
Mugqaddasah), yang merujuk pada wilayah Palestina, termasuk Baitul Maqdis. Tanah ini
dipilih bukan hanya karena kesuciannya, tetapi juga karena kemampuan alamiahnya dalam
menopang kehidupan spiritual dan material umat beriman. Pegunungan menjadi tempat
perlindungan, gua-gua sebagai simbol kesabaran (seperti gua tempat Nabi Dawud
bersembunyi dari Jalut), dan dataran subur sebagai sumber penghidupan — semua ini
mengukuhkan Baitul Maqdis sebagai laboratorium iman tempat para nabi mengajarkan
ketergantungan mutlak kepada Allah di tengah ujian alam dan sosial.

Pernyataan ini menekankan bahwa pembebasan Baitul Maqdis bukan sekadar upaya
fisik atau politik, melainkan perjuangan multidimensi untuk memulihkan identitas spiritual,
historis, dan kedaulatannya sebagai simpul peradaban Islam. Keterhubungan antara
keberkahan, sejarah kenabian, dan kedaulatan wilayah menjadikan Baitul Maqdis sebagai
simbol integritas umat Islam yang harus dijaga dari segala bentuk penjajahan. Oleh karena
itu, pembebasan ini harus dipandang sebagai langkah restorasi peradaban, di mana kekuatan
iman, ilmu pengetahuan, dan keteguhan hati bersinergi untuk mencapai tujuan mulia
tersebut.

¥ HAMKA, Tafsir Al-Azhar Jilid 6.
20 El-Awaisi, Roadmap Nabawiyyah Pembebasan Baitul Magdis, 2022, him. 230.
2L |bid, him 220.

74



Pada kalimat ( Gl iy i‘-))fd) yang artinya “agar Kami perlihatkan kepadanya sebagian
dari tanda-tanda (kebesaran) Kami,” Buya Hamka dalam tafsirnya menjelaskan bahwa
tujuan dari peristiwa tersebut adalah untuk memperlihatkan kepada Nabi Muhammad
Shallallahu ‘Alaihi Wasallam sebagian besar tanda kebesaran Allah Subhanahu Wa Ta'ala.
Di antara tanda-tanda tersebut adalah perjalanan yang luar biasa cepat, yaitu perjalanan yang
biasanya ditempuh dalam waktu sebulan, namun hanya memerlukan sebagian malam saja.

Nabi Muhammad Shallallahu ‘Alaihi Wasallam melihat Baitul Maqdis, bertemu
dengan para nabi, dan berada pada kedudukan yang lebih tinggi daripada nabi-nabi lainnya.
Inilah tujuan dari peristiwa Isra' yang memuat hikmah yang sangat besar, yaitu
memperlihatkan tanda-tanda khusus yang berkaitan dengan kekuasaan Allah Ta'ala. Tanda-
tanda ini hanya dapat disaksikan oleh Nabi Muhammad Shallallahu ‘Alaihi Wasallam,
sebagai Junjungan para rasul dan Penutup para nabi.2 Sebuah pengalaman yang tak
mungkin dilihat oleh kaum sebelumnya maupun kaum sesudahnya, menunjukkan
keistimewaan dan kedudukan Nabi Muhammad di hadapan Allah.

Fenomena ini secara tematis mengingatkan kita pada pengalaman spiritual Nabi
Ibrahim 'Alaihis Salam, dimana Allah Subhanahu Wa Ta'ala memperlihatkan bukti-bukti
ketuhanan melalui fenomena langit dan bumi guna mengokohkan keyakinannya,
sebagaimana termaktub dalam QS. Al-An'am (6): 75. Namun, pengalaman visioner Nabi
Muhammad Shallallahu 'Alaihi Wasallam dalam peristiwa Isra' Mi'raj menunjukkan dimensi
yang lebih tinggi, seperti dinyatakan secara eksplisit dalam QS. An-Najm (53): 18:
"Sungguh ia telah menyaksikan sebagian tanda-tanda agung Tuhannya."

Analisis linguistik terhadap partikel { <) dalam ayat tersebut mengindikasikan bahwa
apa yang diwahyukan kepada Rasulullah Shallallahu 'Alaihi Wasallam hanyalah fragmen
dari keseluruhan manifestasi keagungan Ilahi. Ini secara teologis menegaskan konsep
kemahaluasan kekuasaan Allah Subhanahu Wa Ta'ala yang melampaui kapasitas persepsi
manusia.

Dengan diperlihatkannya Baitul Maqdis sebagai bagian dari "ayatina" (tanda-tanda
kebesaran Allah), peristiwa Isra’ menanamkan kesadaran bahwa pelestarian dan
pembebasan tempat suci ini adalah bentuk penghormatan terhadap warisan kenabian dan
manifestasi keimanan akan kekuasaan Allah Subhanahu Wa Ta'ala yang melampaui batas
geografis maupun temporal. ) )

Dalam menafsirkan ayat ( xal) é\*wl\ ) i_\\ ) "Sesungguhnya Dia Maha Mendengar
lagi Maha Melihat" - Buya Hamka dalam Tafsir Al-Azhar menguraikan bahwa sifat Allah
Subhanahu Wa Ta'ala tersebut mencakup seluruh ciptaan-Nya tanpa batas. Keesaan Allah
dalam pendengaran dan penglihatan-Nya bersifat mutlak, meliputi segala yang zahir
maupun yang batin. Sebagai manifestasi rahmat-Nya, Allah menganugerahkan sebagian dari
sifat ini kepada Rasulullah Shallallahu 'Alaihi Wasallam.

Peristiwa Isra' Mi'raj yang dialami Rasulullah merupakan perjalanan spiritual luar
biasa dimana Allah memperlihatkan berbagai fenomena kosmik yang mengandung makna
esensial. Menurut penafsiran Hamka, peristiwa agung ini terjadi pada puncak ujian berat
dalam dakwah Rasulullah, dikenal sebagai 'amul huzn (tahun kesedihan), menyusul
wafatnya dua figur pelindung utama - Abu Thalib (paman) dan Khadijah (istri) - yang
selama ini menjadi sandaran moral dan material Rasulullah dalam menghadapi tekanan
kaum Quraisy.2 Isra' Mi'raj dalam perspektif ini berfungsi sebagai penyegaran spiritual dan
penguatan psikologis di tengah tantangan dakwah yang semakin berat.

2 HAMKA, Tafsir Al-Azhar Jilid 6, him. 3999.
23 |bid.

75



Berdasarkan analisis terhadap Tafsir Al-Azhar karya Buya Hamka terhadap Surah Al-
Isra’ Ayat pertama disimpulkan bahwa, pembebasan Baitul Maqdis tidak dapat dilepaskan
dari paradigma keilmuan yang holistik. Peristiwa Isra’ yang dilakukan Nabi Muhammad
Shallallahu ‘Alaihi Wasallam dari Masjidil Haram ke Masjidil Agsa tidak sekadar
perjalanan spiritual, melainkan simbolisasi visi ilahiyah tentang integrasi antara dimensi
transendental dan transformasi intelektual. Hamka menegaskan bahwa keberhasilan
pembebasan Baitul Maqdis pada masa Umar bin Khatab hanya tercapai melalui regenerasi
generasi yang taat, berilmu, dan berstrategi. Hal ini selaras dengan penafsiran Abdul Fattah
El-Awaisi dalam kajian geopolitik Baitul Maqdis, yang menyatakan bahwa klaim
kedaulatan atas tanah suci tersebut harus didahului dengan pembentukan kesadaran kolektif
berbasis ilmu, bukan sekadar retorika politik atau kekuatan militer.*

Pemaknaan “413a &5 i (yang Kami berkahi sekelilingnya) dalam Surah Al-Isra’
Ayat 1 oleh Hamka tidak hanya merujuk pada kesuburan geografis, tetapi juga pada potensi
keilmuan yang mengelilingi Baitul Maqdis sebagai pusat peradaban. Sejarah membuktikan
bahwa pembebasan pada era Khalifah Umar bin Khattab juga Shalahuddin Al-Ayyubi
dimulai dari konsolidasi keilmuan melalui lembaga pendidikan, seperti madrasah dan baitul
hikmah, yang melahirkan tokoh strategis seperti Qadhi Al-Fadhil, intelektual yang menjadi
arsitek kebangkitan militer Shalahuddin. Dengan demikian, Tafsir Al-Azhar secara implisit
mengisyaratkan bahwa lembaga pendidikan modern, seperti universitas, berperan sebagai
soft power untuk membentuk pola pikir umat yang kritis, mencintai Baitul Maqdis, dan
memiliki kapasitas strategis dalam memperjuangkan pembebasan.

Revitalisasi peran ilmu pengetahuan ini sejalan dengan konsep Abdul Fattah El-
Awaisi tentang “Islamic Jerussalem Studies”, yang menekankan pentingnya integrasi kajian
Al-Qur’an, sejarah, dan geopolitik dalam kurikulum pendidikan tinggi Islam. Menurutnya,
universitas harus menjadi laboratorium ide yang menginternalisasikan nilai-nilai
pembebasan melalui pendekatan multidisiplin, seperti tafsir tematik (maudhu’i) terhadap
ayat-ayat tentang Baitul Maqdis, analisis historis peradaban, dan studi kebijakan global.?
Tanpa ini, umat Islam berisiko terjebak dalam “bencana keilmuan” istilah untuk
menggambarkan generasi yang terjajah secara intelektual yang lebih mencitai penelitian dari
intelektual barat dari pada ilmuan muslim yang dasarnya dari Al-qur’an dan Hadits,
sehingga mustahil membebaskan tanah yang terjajah secara fisik .

Kesimpulan ini mempertegas bahwa Surah Al-Isra’ Ayat pertama, melalui tafsir Al-
Azhar, menuntut umat Islam untuk mendirikan institusi pendidikan yang tidak sekedar
mengajarkan ilmu agama saja, tetapi juga membangun kesadaran kritis tentang urgensi
pembebasan Baitul Maqdis. Sebagaimana Isra’ mengajarkan Nabi Shallallahu ‘Alaihi
Wasallam untuk “melampaui batas” (transendensi) melalui penguasaan ilmu, universitas
harus menjadi wahana transformasi sosial yang melahirkan generasi “Iqra” yaitu generasi
yang membaca realitas, menulis strategi, dan bertindak sistematis. Dengan demikian,
pembebasan Baitul Maqdis bukan sekadar proyek fisik, tetapi gerakan peradaban yang
berakar pada kesadaran ilmiah dan spiritual, sebagaimana tertuang dalam pesan universal
Al-Qur’an: seperti terdapat dalam surat Al mujadilah ayat 11“Allah akan meninggikan
orang-orang yang beriman di antaramu dan orang-orang yang diberi ilmu beberapa derajat”.
B. Urgensitas Baitul Maqdis Bagi Umat Islam

Urgensitas Baitul Maqdis dalam Islam berakar pada peristiwa Isra’ Mi’raj yang
diabadikan dalam Surah Al-Isra’ 1, Allah Subhanahu wa ta'ala berfirman:

24 El-Awaisi, Roadmap Nabawiyyah Pembebasan Baitul Maqdis, 2022.
% |bid.

76



gl 3 A9 Wl (e 25 ) 40158 U815 3D 2l satiall ) sl satiall i S ety 5 o e
(V) el

Maha Suci Allah, yang telah memperjalankan hamba-Nya pada suatu malam dari Al
Masjidil Haram ke Al Masjidil Aqsha yang telah Kami berkahi sekelilingnya agar Kami
perlihatkan kepadanya sebagian dari tanda-tanda (kebesaran) Kami. Sesungguhnya Dia
adalah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui. (QS. Al-Isra [17]:1).

Pada ayat di atas Hamka menyoroti peristiwa penting yang menunjukkan makna
khusus Baitul Maqdis bagi umat Islam. Ketika kaum Quraisy meragukan kebenaran
peristiwa Isra', Nabi Muhammad Shallallahu ‘Alaihi Wasallam memberikan bukti nyata
dengan menggambarkan secara rinci tentang sebuah kafilah yang sedang dalam perjalanan
pulang menuju Makkah. Seperti yang dikutip oleh Hamka: "Dengan jelas beliau
menjelaskan bahwa rombongan tersebut sedang dalam perjalanan pulang, dengan banyak
anggota dan unta yang mereka bawa; hari ini, ketika matahari terbit, rombongan itu tiba.”2
Peristiwa ini memiliki makna mendalam bagi umat Islam karena menjadi bukti historis
kebenaran Isra' Mi'raj, menunjukkan kedudukan Baitul Maqdis sebagai tempat yang
memiliki hubungan spiritual dengan Makkah, memperlihatkan bahwa pengalaman Nabi
Shallallahu Alaihi Wasallam di Baitul Maqdis bukan sekadar perjalanan spiritual, tetapi juga
pengalaman fisik yang dapat diverifikasi.

Baitul Maqdis menjadi pusat pertemuan spiritual antara Nabi Muhammad
Shallallahu  Alaihi Wasallam dengan para nabi terdahulu. Hamka menjelaskan bahwa
sebelum Mi’raj ke langit, Nabi Shallallahu Alaihi Wasallam terlebih dahulu dibawa ke
Baitul Maqdis untuk bertemu arwah para nabi. Dalam perjalanan Mi’raj, beliau bertemu
dengan Nabi Adam ‘Alaihissalam di langit pertama, Nabi Isa ‘Alaihissalam dan Yahya
‘Alaihissalam di langit kedua, Nabi Yusuf ‘Alaihissalam di langit ketiga, Nabi
Idris‘Alaihissalam di langit keempat, Nabi Harun ‘Alaihissalam di langit kelima, Nabi
Musa ‘Alaihissalam di langit keenam, dan Nabi Ibrahim ‘Alaihissalam di langit ketujuh,
yang sedang bersandar di Baitul Ma’mur.# Pertemuan ini menegaskan bahwa Islam adalah
penyempurna risalah para nabi sebelumnya, dan Baitul Maqdis menjadi simbol kesatuan
ajaran tauhid yang dibawa oleh semua utusan Allah Subhanahu Wa Ta'ala. Bahkan dalam
buku karya Mahdi Said Rezk Kerisem, disebutkan bahwa Nabi Muhammad Shallallahu
‘Alaihisallam memimpin salat jamaah bersama 124.000 nabi dan rasul di lokasi tersebut.?
Hal ini merupakan Keutamaan luar biasa ini menjadikan Baitul Maqdis sebagai lokasi
ibadah salat yang unik, di mana Khatam al-Anbiya (Penutup Para Nabi) bertindak sebagai
imam, sedangkan seluruh nabi dan rasul menjadi makmum. Peristiwa ini tidak hanya
memadukan tiga aspek utama dalam Islam yaitu iman (keyakinan), tauhid (kesatuan
ketuhanan), dan ibadah (penghambaan), tetapi juga merefleksikan kesinambungan risalah
ilahi yang mencapai puncaknya melalui kepemimpinan Nabi Muhammad Shallallahu
‘Alaihi Wasallam.

Hamka juga merujuk pada Surah An-Najm (53): 11-17 tentang mi’raj ke Sidratul
Muntaha?®: ] N ) ) ]

laie () £) a5l 35 dic (V1) oA A58, M5 (YY) sl e 43580 (1)) 1o L Al X
(V) Gida g iaill §15 L (V1) (ks L 550 550 3 () o) (s sladl s

“Hatinya tidak mendustakan apa yang dilihatnya, Apakah kamu (kaum musyrik
Makkah) hendak membantahnya (Nabi Muhammad) tentang apa yang dilihatnya itu
(Jibril)?, Sungguh, dia (Nabi Muhammad) benar-benar telah melihatnya (dalam rupa yang

B HAMKA, Tafsir Al-Azhar Jilid 6, him. 4001.

27 |bid.

28 Kerisem, Sejarah & Keutamaan Masjid Al-Agsha Dan Al-Quds, him. 114,
P HAMKA, Tafsir Al-Azhar Jilid 6.

77



asli) pada waktu yang lain, (yaitu ketika) di Sidratulmuntaha, Di dekatnya ada surga tempat
tinggal, (Nabi Muhammad melihat Jibril) ketika Sidratul muntaha dilingkupi oleh sesuatu
vang melingkupinya, Penglihatan (Nabi Muhammad) tidak menyimpang dan tidak
melampaui (apa yang dilihatnya). (QS. An-Najm [53]: 11-17).

Hamka mengatakan ayat ini sebagai penegas bahwa benar Nabi memang benar
sampai sidratul muntaha, di mana Nabi Shallallahu ‘Alaihi Wasallam mendapat perintah
shalat yang langsung dari Allah Subhanahu Wa Ta'ala. Hamka menyoroti bahwa awalnya
shalat diwajibkan 50 waktu sehari, tetapi atas usul Nabi Musa, jumlah ini dikurangi
menjadi 5 waktu dengan pahala tetap seperti 50.% Perintah shalat ini menjadi ikatan spiritual
antara umat Islam dan Allah Subhanahu Wa Ta'ala, sekaligus mengukuhkan Baitul Maqdis
sebagai tempat sakral yang menyaksikan awal mula pengkuhan kewajiban sholat.

Pemilihan Baitul Maqdis sebagai lokasi awal Miraj menunjukkan bahwa peristiwa
tersebut memiliki makna yang sangat dalam, yang hanya bisa dipahami oleh Allah
Subhanahu Wa Ta'ala. Hal ini menunjukkan hikmah yang besar di balik perjalanan Mi'raj,
di mana Allah Subhanahu Wa Ta'ala menghubungkan dua masjid suci dan memberikan
makna penting antara dua kiblat, yaitu Masjid Al-Haram dan juga Masjid Al-Agsha, serta
antara langit dan bumi.

Selain itu, perintah salat yang bermula dari Baitul Maqdis menjadikan lokasi ini
istimewa. Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wasallam bersabda dalam sebuah hadis:

“satu kali sholat di masjidku lebih utama daripada empatkali sholat disana (masjid
Al-Agsha). Sebaik-baikny tempat sholat adalah tempat itu (masjid Al Agsha). (HR, Al-
Hakim dan di sahihkan oleh Imam Al-Albani)

Pada hadis ini, Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wasallam menyebutkan keutamaan
salat di Masjid Al-Agsha, meskipun pahalanya setara dengan seperempat salat di Masjid
Nabawi. Pernyataan beliau “sebaik-baik tempat salat” merujuk secara eksplisit kepada
Masjid Al-Agsha. Penggunaan kata ‘s (sebaik-baik) dalam bahasa Arab merupakan bentuk
pujian tertinggi, yang menegaskan posisi Masjid Al-Agsha sebagai tempat ibadah yang
dimuliakan dan diutamakan dalam tradisi Islam.

Pujian ini tidak hanya mencerminkan keagungan spiritual Masjid Al-Aqsha, tetapi
juga menegaskan legitimasi historisnya sebagai salah satu situs suci utama dalam Islam.
Penyandingan antara Masjid Al-Aqsha dan Masjid Nabawi dalam hadis tersebut
menunjukkan hierarki keutamaan yang harmonis, di mana Masjid Al-Agsha tetap
menempati posisi istimewa meskipun berada di bawah Masjid Nabawi secara pahala. Hal
ini selaras dengan perannya sebagai kiblat pertama umat Islam dan lokasi peristiwa Isra dan
Mi’raj, yang memperkuat integrasi antara nilai spiritual, sejarah, dan identitas keislaman.

Dalam hadis lain yang di riwayatkan oleh Abdullah bin Amr bahwasanya Rasulullah
Shallallahu  ‘Alaihi Wasallam bersabda:

"Ketika Sulaiman bin Dawud ¥ menyelesaikan pembangunan Baitul Magqdis (dalam
riwayat lainnya disebut sebagai Masjid Baitul Maqdis), ia memohon tiga hal kepada Allah:
pertama, keputusan hukum yang selaras dengan kehendak-Nya, kedua, kerajaan yang tidak
akan dimiliki oleh siapa pun setelahnya; dan ketiga, agar masjid tersebut hanya didatangi
oleh mereka yang ingin melaksanakan shalat, serta mereka keluar dari sana dalam keadaan
suci dari dosa, seperti hari pertama mereka dilahirkan. Dua permintaan pertama telah
dikabulkan untuk Nabi Sulaiman £, sementara untuk permintaan yang ketiga, Rasulullah %
berharap agar Allah juga mengabulkannya. (HR. Ahmad no. 6644, An-Nasa’i no. 692, Ibnu
Majah no. 1408, hadits ini disahihkan oleh Al-Albani dalam Shahih Ibnu Majah, no. 1164).

%0 1bid.
78



Hadis ini menjelaskan bahwa usai menyelesaikan pembangunan Masjid Al-Agsha,
Nabi Sulaiman ‘Alaihissalam memohon tiga hal kepada Allah Subhanahu Wa Ta'ala.
Permintaan pertama ialah anugerah untuk memutuskan hukum yang selaras dengan
ketentuan ilahi, yakni diberikan petunjuk dalam memahami hukum syariat dan menetapkan
keputusan yang benar. Pada permintaan keduanya, ia meminta suatu kekuasaan yang tidak
akan pernah dimiliki oleh penguasa manapun setelahnya. Allah Subhanahu Wa Ta'ala
mengabulkan kedua hal ini dengan menundukkan angin, jin, dan makhluk lain untuknya,
serta mengajarkan kepadanya bahasa burung. Kedua permintaan tersebut terpenuhi, dan
Nabi Sulaiman ‘Alaihissalam menerima semua yang diinginkannya.

Adapun permintaan ketiga, yakni kesucian bagi pengunjung masjid, belum dinyatakan
secara tegas sebagai dikabulkan. karena itu, Nabi Muhammad Shallallahu ‘Alaihi
Wasallam turut berdoa: "Aku berharap Allah mengabulkannya." Makna harapan ini adalah
agar setiap Muslim yang datang ke Masjid Al-Aqsha dengan niat tulus untuk beribadah dan
melaksanakan shalat, Nabi Muhammad Shallallahu ‘Alaihi Wasallam diberikan ampunan
oleh Allah Subhanahu Wa Ta'ala atas semua dosa yang pernah dilakukan.

Melaksanakan shalat di Masjid Al-Aqsha dengan niat ikhlas diyakini dapat
menghapus dosa-dosa masa lalu, sehingga seseorang kembali suci bagaikan bayi yang baru
lahir. Nabi Sulaiman ‘Alaihissalam adalah sosok yang memanjatkan doa ini, sedangkan
Nabi Muhammad Shallallahu ‘Alaihi Wasallam merupakan pribadi yang mengharapkan
terkabulnya permohonan tersebut. Allah Subhanahu Wa Ta'ala, Yang Maha Pemurah dan
Maha Mengabulkan, tentu tidak akan menyia-nyiakan doa dua hamba-Nya yang mulia ini.

Keutamaan Masjid Al-Aqgsha sangatlah agung. Setiap Muslim yang mengunjunginya
dengan tujuan ibadah dan shalat akan mendapatkan pengampunan dosa secara menyeluruh.
Keistimewaan ini menjadi anugerah berharga bagi umat Islam, sebab ia menjadi sarana
pembersihan diri dari kesalahan yang pernah dilakukan.

Selanjutnya, mengenai apakah Isra Mi'raj dilakukan dengan jasad atau hanya roh,
Hamka merujuk pada ayat dalam Al-Qur'an, surat Al-Isra ayat 60 yang berbunyi:

L agd3ady el o 45 gadall B aall 5 Gl 4 ) A 51 ol G50 Ula Wy S alad &t &) ol 1l
158 ULk ) 3

“Dan tidaklah Kami jadikan penglihatan yang Kami pertunjukan kepada engkau itu,
melainkan untuk menjadi percobaan bagi manusia”(QS. Al-Isra [17]: 60).

Mayoritas ulama sahabat Rosulullah, seperti Ibnu Abbas, Jabir bin Abdullah, dan
Umar bin Khathab, berpendapat bahwa perjalanan ini terjadi dengan jasad dan roh dalam
keadaan sadar. Hal ini didukung oleh hadis riwayat Ummu Hani menceritakan bahwa Nabi
Shallallahu  Alaihi Wasallam tidur di rumahnya, bangun untuk shalat Subuh, lalu
menceritakan perjalanannya ke Baitul Maqdis. Abu Bakar Ash-Shiddiq pun mempercayai
kisah ini dengan tegas, "Jika beliau mengatakan lebih dari itu, aku tetap percaya." Sementara
itu, sebagian ulama seperti Aisyah dan Mu’awiyah berpendapat bahwa Isra’ terjadi dengan
roh, tetapi Hamka menegaskan bahwa pendapat mayoritas ulama yang mengatakan dengan
jasad dan roh lebih kuat karena didukung bukti empiris (seperti deskripsi kafilah dagang
Quraisy) dan konteks historis.3* Meskipun sebagian ulama seperti Aisyah dalam sebuah
hadist dikatakan “tidak lah pernah hilang dari sisiku jasad Rosulullah” berpendapat bahwa
perjalanan terjadi secara spiritual, Hamka menolak pandangan ini dengan alasan bahwa
konteks historis dan validasi empiris menunjukkan bahwa Baitul Maqdis adalah pusat
legitimasi kenabian yang nyata. Dalam konteks modern, urgensi ini semakin relevan karena
Baitul Maqdis kini menjadi simbol perlawanan terhadap pendudukan Zionis yang ingin
menghapus identitas Islam dari kota suci tersebut.

3L HAMKA, Tafsir Al-Azhar Jilid 6, him. 4006.
79



Hamka dalam Tafsir Al-Azhar menyoroti pendapat Sayyid Quthub terkait penegasan
kata "abdihi" (hamba-Ku) dalam ayat ini yang diperdebatkan apakah rohnya saja atau jasad
juga rohnya. Menurut Sayyid Quthub, penggunaan istilah ini bukan sekadar deskripsi, tetapi
penjagaan akidah Islam yang menegaskan bahwa Nabi Muhammad Shallallahu Alaihi
Wasallam, meski dianugerahi perjalanan luar biasa (Isra’ Mi’raj), tetap berstatus sebagai
hamba Allah, bukan Tuhan atau makhluk yang dituhankan.? Dengan demikian, Baitul
Maqdis menjadi saksi atas kebesaran Allah Subhanahu Wa Ta'ala, bukan keistimewaan
pribadi Nabi. Peristiwa Isra’ dan Mi’raj tidak menjadikan beliau lebih dari hamba yang
patuh, melainkan menegaskan bahwa semua mukjizat dari Allah Subhanahu Wa Ta'ala.

Lafaz X6 (barakna) dalam konteks keberkahan Baitul Maqdis ditafsirkan secara
multidimensi oleh para ulama. Buya Hamka menjelaskan dua aspek utama: pertama,
keberkahan material berupa kesuburan tanah, aliran sungai jernih, dan kekayaan alam yang
mendukung kehidupan; kedua, keberkahan spiritual karena Baitul Maqdis menjadi tempat
singgah dan bermukimnya para nabi serta orang-orang saleh, menjadikannya pusat
keteladanan iman.

Imam Ath-Thabari dalam Jami‘ al-Bayan juga menegaskan bahwa keberkahan
tersebut mencakup aspek historis-keagamaan, seperti pengutusan nabi-nabi, dan ekologis,
seperti kesuburan tanah serta kelimpahan buah-buahan dan mata pencaharian.* Penafsiran
ini menggambarkan bahwa Baitul Maqdis tidak hanya diberkahi dari segi geografis, tetapi
juga melambangkan keseimbangan antara kemakmuran duniawi dan kemuliaan spiritual,
serta menjadi bukti adanya integrasi antara rahmat Allah Subhanahu Wa Ta'ala dalam
kehidupan dunia dan akhirat.

Penulis menyimpulkan bahwa Surah Al-Isra’ ayat 1 menegaskan Baitul Maqdis
(Masjid Al-Agsha) sebagai tempat utama dalam peristiwa Isra’ dan Mi’raj, yang menjadi
bukti sejarah dan spiritual mengenai kebenaran risalah Nabi Muhammad Shallallahu Alaihi
Wasallam. Perjalanan fisik dan rohani beliau dari Masjidil Haram menuju Masjidil Agsha,
serta deskripsi detail kafilah Quraisy yang diverifikasi, menunjukkan bahwa Baitul Maqdis
bukan sekadar simbol imajiner, melainkan situs nyata yang mengukuhkan integritas
kenabian. Hal ini menjadikannya lambang legitimasi Islam sebagai penyempurna agama-
agama samawi sebelumnya, sekaligus menghubungkan dua tanah suci (Makkah dan
Palestina) dalam kesatuan tauhid.

Baitul Maqdis Baitul Maqdis berperan sebagai titik temu spiritual para nabi, di mana
Nabi Muhammad  Shallallahu  Alaihi  Wasallam memimpin shalat jamaah
bersama 124.000 nabi dan rasul. Peristiwa ini menegaskan kepemimpinan beliau sebagai
Khatam al-Anbiya’ sekaligus menautkan risalah ilahi dari masa lalu ke masa depan.
Pertemuan ini tidak hanya menegaskan kesinambungan ajaran tauhid, tetapi juga
mengukuhkan Baitul Maqdis sebagai pusat pewahyuan yang diberkahi ,baik secara material
melalui kesuburan alamnya maupun spiritual melalui jejak ibadah para nabi.

Keberkahan (barakah) Baitul Maqdis bersifat multidimensi, mencakup aspek
geografis, ekologis, dan teologis. Tafsir Hamka dan ulama klasik seperti Ath-Thabari
menekankan bahwa “keberkahan sekelilingnya” meliputi kesuburan tanah, aliran sungai,
serta peran historisnya sebagai lokasi turunnya wahyu dan aktivitas para nabi. Di sisi lain,
keberkahan spiritualnya tercermin dari hadis Nabi Sulaiman AS yang memohon ampunan
bagi siapa pun yang beribadah di sana, serta keutamaan shalat di Masjid Al-Agsha yang
pahalanya setara seperempat shalat di Masjid Nabawi.

32 Ibid, him. 4010.
33 Ibid him. 4000.
3 Sayyid Quthb, Tafsir Fii Zhilalil Qur’an, terjemah M (Jakarta: Rabbani Pres, 2009), him 17-18.

80



Urgensi Baitul Maqdis dalam konteks modern tidak terlepas dari ancaman
pendudukan Zionis yang berupaya menghapus identitas Islam di tanah suci tersebut.
Peristiwa Isra’ dan Mi’raj mengingatkan umat Islam akan tanggung jawab mempertahankan
kesucian lokasi ini, sebagaimana Nabi Shallallahu Alaihi Wasallam membuktikan
kebenarannya kepada kaum Quraisy. Pemeliharaan Baitul Maqdis sebagai simbol kesatuan
tauhid, warisan para nabi, dan kiblat pertama umat Islam menjadi kewajiban kolektif,
sekaligus bentuk perlawanan terhadap upaya deislamisasi yang mengancam integritas
spiritual dan historis Islam. Dengan demikian, Surah Al-Isra’ ayat 1 bukan hanya kisah masa
lalu, tetapi seruan abadi untuk menjaga warisan suci.

KESIMPULAN
Penelitian ini mengkaji konsep pembebasan Baitul Maqdis dalam Surah Al-Isra’ Ayat

1 berdasarkan Tafsir Al-Azhar Buya Hamka serta urgensi Baitul Maqdis bagi umat Islam:

1. Pembebasan Baitul Maqdis tidak tidak hanya bersifat spiritual-simbolis, melainkan
menekankan integrasi antara dimensi transendental (Isra’ Mi’raj) dengan transformasi
intelektual sebagai prasyarat utama. Analisis terhadap penafsiran Hamka menunjukkan
bahwa Al-Agsa, sebagai pusat keberkahan, merupakan simbol peradaban yang
pembebasannya harus diawali dengan pembentukan kesadaran ilmiah umat. Hal ini
diperkuat oleh kesuksesan historis pembebasan Baitul Maqdis pada era Umar bin Khattab
juga Shalahuddin Al-Ayyubi, yang bertumpu pada konsolidasi keilmuan melalui lembaga
pendidikan sebelum mencapai kemenangan militer.

2. Urgensi Baitul Maqdis bagi umat Islam terletak pada posisinya sebagai simbol kesatuan
risalah para nabi dan pusat keberkahan multidimensi. Pertemuan Nabi Muhammad
Shallallahu Alaihi Wasallam dengan 124.000 nabi di Masjidil Aqsa menegaskan bahwa
lokasi ini bukan hanya situs geografis, melainkan warisan spiritual yang
menghubungkan sejarah kenabian dari masa Adam hingga Muhammad Shallallahu
Alaihi Wasallam. Keberkahan 413 W55 (yang Kami berkahi sekelilingnya) mencakup
kesuburan alam, aliran sungai, serta jejak ibadah para nabi, menjadikannya pusat
keteladanan iman. Namun, ancaman pendudukan Zionis mengubah Baitul Maqdis
menjadi medan perlawanan terhadap deislamisasi, di mana mempertahankannya adalah
kewajiban imani. Hadis tentang keutamaan salat di Masjidil Agsha (pahala seperempat
Masjid Nabawi) dan doa Nabi Sulaiman untuk pengampunan dosa pengunjungnya
mempertegas bahwa perlindungan terhadap tanah suci ini adalah bentuk penghormatan
atas warisan ilahi.

Saran

Berdasarkan analisis dan kesimpulan, peneliti memberikan saran sebagai berikut:

1. Kurikulum pendidikan Islam perlu menekankan narasi yang saling berhubungan tentang
Baitul Maqdis sebagai warisan para Nabi, bukan sekadar konflik geopolitik. Untuk itu,
pihak terkait seperti Kementerian Agama dan institusi pendidikan Islam supaya
mengembangkan modul pembelajaran tentang peran Khalifah Umar bin Khattab dalam
pembebasan Baitul Maqdis dengan pendekatan soft power (diplomasi, ilmu
pengetahuan) guna membangun kesadaran historis-spiritual siswa.

2. Forum kajian tafsir tematik (seperti Surah Al-Isra’ dan Al-Kahfi) perlu dibentuk untuk
menguatkan pemahaman umat Islam tentang hubungan antara ketaatan, ilmu, dan
pembebasan. Selain itu, kolaborasi antara pesantren, universitas, dan organisasi Islam
supaya diintensitkan guna menyusun strategi pembelaan berbasis dalil Al-Qur’an yang
relevan dengan konteks kekinian.

3. Penelitian ini terbatas pada analisis Tafsir Al-Azhar dan konteks historis tertentu. Oleh
sebab itu, peneliti berikutnya disarankan untuk melakukan studi komparatif dengan

81



tafsir kontemporer (seperti Tafsir Al-Mishbah atau Al-Munir) serta memperluas cakupan
materi ke aspek sosio-politik modern guna memperkaya generalisasi temuan.

DAFTAR PUSTAKA

. “Pembebasan Baitul Maqdis Oleh Shalahuddin Al-Ayyubi 570-583: Studi Analisis

Historis.” Agastya: Jurnal Sejarah Dan Pembelajarannya 12, no. 2 (2022): 117.

https://doi.org/10.25273/ajsp.v12i2.9599.

. Al-Kamil Fi at-Tarikh Jilid 2. Beirut: Dar ash-Shadir, n.d.

. Tafsir Al-Azhar Jilid 1. 4th ed. Singapura: pustaka Nasional PTE LTD Singapura, 2002.

. Tafsir Al-Azhar Jilid 1. Singapura: pustaka Nasional PTE LTD Singapura, 2001.

. Tafsir Al-Azhar Jilid 6. 4th ed. Singapura: pustaka Nasional PTE LTD Singapura, 2002.

. Tafsir Al-Azhar Jilid 7. Pustaka Nasional PTE LTD Singapura. Edisi lux. pustaka Nasional
PTE LTD Singapura, 2002.

Abdul Rouf, and Zulkifli Mohd Yusoff Mohd Yakub. “Tafsir Al-Azhar Dan Tasawuf Menurut
Hamka.” Jurnal Usuluddin 38, no. Julai-Disember (2013): 1-30.

Abdullah bin Muhammad, Bin Abdurahman bin Ishaq Al-Sheikh. Tafsir Ibnu Katsir Jilid 5. Bogor:
pustaka imam asy-syafi’i, 2003.

Abidin, Ali Muammar Zainal. “Isyarat AL-Qur’an Tentang Kualifikasi Pemimpin: Kajian Terhadap
Tafsir Al-Azhar Karya Hamka.” Institu Ilmu Al-Qur’an, 2010.

Al-Atsir. Al-Kamil Fi at-Tarikh Jilid 11. Beirut: Dar ash-Shadir, n.d.

Al-Bukhari, Muhammad bin Ismail. Shahih Bukhari (e-Book Version), 2010.
www.ibnumajjah.com.

Al-Deen, Nadia Sa’d. “Educational and Economic Dimensions in the Israeli Project against
Occupied Jerusalem.” Contemporary Arab Affairs 10, no. 3 (2017): 338-53.
https://doi.org/10.1080/17550912.2017.1358956.

Alfian, Alfan. Hamka Dan Bahagia: Reaktualisasi Tasauf Modern Di Zaman Kita. PT Penjuru lImu
Sejati, 2014.

Alfiyah, Avif. “Metode Penafsiran Buya Hamka Dalam Tafsir Al-Azhar.” Jurnal Ilmiah IImu
Ushuluddin 15, no. 1 (2017): 25. https://doi.org/10.18592/jiiu.v15i1.1063.

Al-Sheikh, Abdullah bin Muhammad bin Abdurahman bin Ishaq. Tafsir lbnu Katsir 1. Tafsir Ibnu
Katsir. Bogor: pustaka imam asy-syafi’i, 2004.

Al-Wakidi. The Islamic Conquest of Syiria. London: Ta-Ha Publishers, 2005.

Amir, M. Literatur Tafsir Indonesia. Mazhab Ciputat, 2013.

Ash-shiddieq, Muhammad Khoiruddin. “Keutamaan Masjid Al Agsa Perspektif Hadis.” UIN Sunan
Gunung Jati, 2024.

As-Suwaidan, Thariq. Ensiklopedi Palestina Bergambar : Pembahasan Lengkap Seputar Sejarah
Palestina Sejak Sebelum Islam Hingga Abad Modern. Cet.5. Solo: Zamzam, 2017.

Cahya, Nandang. “Rahasia Surat At Tiin: Kajian Sejarah Analisa Geopolitik Menguasai Kota Al
Quds.” Jurnal Tapis: Jurnal Teropong Aspirasi Politik Islam 15, no. 2 (March 3, 2020): 275—
85. https://doi.org/10.24042/tps.v15i2.5360.

Daoudi, Mohammed S. Dajani. “The Arab Peace Initiative.” CrossCurrents 59, no. 4 (2002).
https://doi.org/10.1111/j.1939-3881.2009.00096.x.

Dizdarevi¢, Zlatko. “Jeruzalem: Vjeiti Grad Slucaj.” Novi svijet i Sveti grad, 2017.
https://avangarda.ba/post/type-2/196/Jeruzalem:_Vjeciti_grad_sluca.

El-Awaisi, Abd al-Fattah Muhammad. Roadmap Nabawiyyah Pembebasan Baitul Maqdis. 1st ed.
Karanganyar: ISA (Institut Al-Agsa), 2022.

El-Awaisi, Prof. Dr. Abd al-Fattah Muhammad. Roadmap Nabawiyyah Pembebasan Baitul Magdis.
Cetakan ke. Karang Anyar, Jawa Tengah: Institute Al-Agsa, 2022.

Falah Al-Humaid Al-Obaisan, Nawaf. “The Arab-Israeli Conflict: An Analytical Study from 1948
to 19737 0 b dadsoh¥ LI dwld) Al no. 0 (2024):  0-0.
https://doi.org/10.21608/aakj.2024.277969.1710.

Faojah. “Penafsiran Buya Hamka Terhadap Ayat-Ayat Amar Ma’ruf Nahyi Munkar Dalam Tafair
Al-Azhar.” Institut [lmu Al-Qur’an Jakarta, 2007.

82



Fatah, Abdul. “Keberkahan Al-Aqsha Perspektif Hermeneutika Schleiermacher.” Jurnal Penelitian
14, no. 1 (2017): 1. https://doi.org/10.28918/jupe.v14i1.807.

Glass, Joseph B, and Rassem Khamaisi. “Socio-Economic Conditions in the Old City of Jerusalem.”
In Governance and Security in Jerusalem, 7—72. Milton Park, Abingdon, Oxon ; New York,
NY : Routledge, 2018. |: Routledge, 2017. https://doi.org/10.4324/9781315619255-2.

HADZIC, Faruk. “Space and Place of Jerusalem; Sociology of Religion and Inter-Cultural
Sociopolitical Peace and Conflict.” Journal of Islamicjerusalem Studies 22, no. 1 (2022): 47—
72. https://doi.org/10.31456/beytulmakdis.1036835.

Hamka, Irfan. AYAH...: Kisah Buya Hamka. Republika Penerbit, 2013.

HAMKA, Prof. DR. Kenang-Kenangan 70 Tahun Buya HAMKA. Yayasan Nurul Islam. Jakarta:
Yayasan Nurul Islam, 1978.

Hamka, Rusydi. Pribadi Dan Martabat Buya Hamka. Jakarta Selatan: Penerbit Noura (PT Mizan
Publika), 2017.

Hamzah, Yunus Amir. Hamka Sebagai Pengarang Roman : Sebuah Studie Sastra. Megabookstore,
1963. https://cir.nii.ac.jp/crid/1130282270917156736.

Hasymi, A. Sejarah Masuk Dan Berkembangnya Islam Di Indonesia. Bandung: Al-ma’arif, 1989.

Hidayat, Usep Taufik. “Tafsir Al-Azhar: Menyelami Kedalaman Tasawuf Hamka.” Buletin Al-
Turas 21, no. 1 (January 28, 2020): 49-76. https://doi.org/10.15408/bat.v21i1.3826.

Igisani, Rithon. “Kajian Tafsir Mufassir Di Indonesia.” Potret Pemikiran 22, no. 1 (2018).
https://doi.org/10.30984/pp.v22i1.757.

Ismawati. Sejarah Timur Tengah: Sejarah Asia Barat : Dari Peradaban Kuno Sampai Krisis Teluk 1.
Ombak, 2012.

J, Romi. “Kisah Buya Hamka, Bagian II: Merantau Ke Jawa.” BertuahPos, 2020.

Kementrian Agama. Al-Qur’an Dan Terjemahnya. Penyempurn. Jakarta: Kementrian Agama RI,
2019.

Kerisem, Mahdy Saied Rezk. Sejarah & Keutamaan Masjid Al-Agsha Dan Al-Quds. Ketiga. Jakarta:
Pustaka Al-Kautsar, 2021.

Ludlow, John M. Lundquist Jared W. “The Temple of Jerusalem: Past, Present, and Future” 49, no.
2 (2010).

Mamun, Mohammad. “Al Aqsa Mosque History: Significance in Islam 2025.”
islamicinfocenter.com, 2025. https://islamicinfocenter.com/al-agsa-mosque/.

Martino, Claudia De. “Russians vs the Ultra-Orthodox. Israel’s Secular—Religious Divide Gets
Political,” 2019. https://www.resetdoc.org/story/russians-vs-ultra-orthodox-israels-secular-
religious-divide-gets-political/.

Mpede, Mansur. “SITUS PENDIDIK: Makalah Metode Dan Corak Tafsir AlAzhar.” SITUS
PENDIDIK, 2018. http://menzour.blogspot.com/2018/05/makalah-metode-dan-corak-tafsir-
al-azhar.html.

Mubarokfuri, Shafiyyurrahman Al. Sirah Nabawiyah Edisi Indonesia. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar,
2012.

Mudore, Syarif Bahaudin. “Peran Diplomasi Indonesia Dalam Konflik Israel-Palestina.” CMES XII
(2019): 170-81.

Murodi Al-Batawi. “Hamka : Potret Ulama- Pujangga,” 2020.

Nizar, S. Memperbincangkan Dinamika Intelektual Dan Pemikiran Hamka Tentang Pendidikan
Islam: Seabad Buya Hamka. Kencana, 2008.
https://books.google.co.id/books?id=OhYqPAAACAAJ.

Nizhan, A. Buku Pintar Al-Qur’an. Qultum Media, 2018.

prof. Dr. Abd Al-fattah El-Awaisi Al-Maqdisi. Pembebasan Damsyik Tanda Hampirnya
Pembebasan Baitul Maqdis Dan Masjid Al-Agsa Al-Mubarak. Akademi Baitul Maqdis.
Malaysia, 2024.

Qader, Ali Mohammed. “Balfour’s Legacy: Britain, Zionism, and the Controversial Path to Israel’s
Establishment.” 10 &l D& 5 ashll Zusall dsdl no. 2 (2024):  62-71.
https://doi.org/10.26389/ajsrp.a190324.

Quthb, Sayyid. Tafsir Fii Zhilalil Qur’an. Terjemah M. Jakarta: Rabbani Pres, 2009.

Rahmawati, Hanifah, and Rezza Fauzi Muhammad Fahmi. “Konflik Perebutan Tanah Suci Tiga

83



Agama Samawi Di Yerusalem (1980-2017 M).” Jazirah: Jurnal Peradaban Dan Kebudayaan
3, no. 2 (2023): 168-79. https://doi.org/10.51190/jazirah.v3i2.93.

Risanda, Mega Suri. “Peran Liga Arab Dalam Upaya Menghentikan Penjajahan Israel Di Palestina
(2017-2023).” ICMES VOLUME 8, no. Program Studi Hubungan Internasional Universitas
Padjadjaran (2024).

Rouf, Abdul. Mozaik Tafsir Indonesia: Kajian Ensiklopedis Karya Tafsir Ulama Nusantara Dari
Abdur Rauf as Singkli Hingga Muhammad Quraish Shihab. Depok: Sahifa, 2020.

Safitri, Bella, and Debi Setiawati. “Kontribusi Peradaban Bangsa Babilonia Dalam Perkembangan
Budaya Pada Abad 21.” Dewaruci: Jurnal Sejarah Dan Pengajarannya 1, no. 2 (2022): 1-13.

Sahidin, A. Strategi Shalahuddin Al-Ayyubi Dalam Penaklukan Baitul Magdis 570-583 H. Cetakan
1. Ponorogo: UNIDA Gontor Press, 2023.

Sahidin, Amir. “Kedudukan Penting Baitul Maqdis Bagi Umat Islam (Studi Analisis Historis).”
Jurnal  Penelitan  Medan Agama 12, no. 1 (June 1, 2021). 25.
https://doi.org/10.58836/jpma.v12i1.9887.

Schwartz, S. Imperialism and Jewish Society: 200 B.C.E. to 640 C.E. Jews, Christians, and Muslims
from the Ancient to the Modern World. Princeton University Press, 2009.
https://books.google.co.id/books?id=K13JHSSyH1gC.

Silvia. “Pembebasan Baitul Maqdis Sebagai Salah Satu Tanda Datangnya Hari Kiamat (Kajian
Ma’ani Al-Hadith Riwayat Bukhari Nomor Indeks 3176 Perspektif Hermeneutika Hadis
Yusuf Al-Qardawi).” UIN Sunan Ampel, 2024.

Smith, C D. Palestine and the Arab-Israeli Conflict: A History with Documents. Bedford/St.
Martin’s, 2020.

Suffatni, Y B R. Sejarah Tokoh Bangsa. Pustaka Tokoh Bangsa, 2005.
https://books.google.co.id/books?id=bfImDWAAQBAJ.

Sulthoni, Akhmad, and Muhamad Amrulloh. “Telaah Ayat-Ayat Pembebasan Baitul Maqdis Dalam
Tafsir Al-Azhar.” Al Karima : Jurnal Studi Ilmu Al Quran Dan Tafsir 7, no. 1 (March 18,
2023): 24. https://doi.org/10.58438/js.v7i1.149.

Susanti, Eka. “Baitul Maqdis Dalam Sejarah Peradaban Islam Hingga Akhir Zaman Jurnal Kajian
Islam Dan Sosial Keagamaan” 2, no. 3 (2025): 592-98.

Taufikurrahman. “Kajian Tafsir Di Indonesia.” Mutawatir: Jurnal Keilmuan Tafsir Hadis 2, no. 1
(2012): 1-26.

Wajdi, Farid, Desy Seplyana, Juliastuti, Emma Rumahlewang, Fatchiatuzahro, Novia Nour Halisa,
Sinta Rusmalinda, et al. Metode Penelitian Kuantitatif. Jurnal llmu Pendidikan. Vol. 7, 2024.

white house. “Statement by President Trump on Jerusalem,” 2017.
https:/trumpwhitehouse.archives.gov/briefings-statements/statement-president-trump-
jerusalem/.

Yunus, Badruzzaman M., Abdul Rohman, and Ahmad Jalaludin Rumi Durachman. “Studi
Komparatif Pemikiran Al-Farmawi, Baqgir Shadr Dan Abdussatar Fathallah Tentang Tafsir
Maudhui.”  Jurnal Iman Dan  Spiritualitas 1, no. 3 (2021): 286-96.
https://doi.org/10.15575/jis.v1i3.12836.

Yusuf, M Y. Corak Pemikiran Kalam Tafsir Al-Azhar: Sebuah Telaah Atas Pemikiran Hamka
Dalam Teologi Islam. Penamadani, 2003.
https://books.google.co.id/books?id=eAXYAAAAMAAJ.

Zul, Dian Rahmi. “Pemikiran Pendidikan Islam Menurut Buya Hamka.” Kreatifitas: Jurnal limiah
Pendidikan Islam 11, no. 2 (2023): 101-15. https://doi.org/10.46781/kreatifitas.v11i2.638.

84



