Vol 10 No. 1 Januari 2026
Jurnal Multidisiplin Inovatif eISSN: 2246-6110

AKSIOLOGI TAFSIR: NILAI DAN TUJUAN PENAFSIRAN

Ramlan', Panca Sakti Kamal?, La Ode Ismail Ahmad?
ramlanina98@gmail.com', kamalsakti2@gmail.com?, laode.ismail@uin-alauddin.ac.id?
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar

ABSTRAK

Aksiologi tafsir merupakan kajian mengenai dimensi nilai dan tujuan di balik proses penafsiran al-
Qur’an. Tidak hanya menjelaskan makna tekstual ayat, tafsir memiliki peran fungsional dalam
membentuk orientasi moral, sosial, dan spiritual umat manusia. Penelitian ini bertujuan menganalisis
nilai-nilai yang melandasi penafsiran al-Qur’an meliputi nilai etis (akhlak mufasir), nilai sosial
(kontribusi tafsir terhadap kehidupan masyarakat), dan nilai spiritual (pembentukan kesadaran
ketuhanan) serta tujuan utama penafsiran dalam perspektif klasik dan kontemporer. Dengan
menggunakan metode studi pustaka terhadap karya-karya ulama tafsir dan literatur modern, artikel
ini menemukan bahwa tafsir yang berorientasi aksiologis mampu menautkan teks suci dengan
realitas hidup manusia, memberikan kemaslahatan, menghadirkan pencerahan, dan menjaga
relevansi pesan al-Qur’an sepanjang zaman. Temuan ini menegaskan bahwa penafsiran al-Qur’an
tidak hanya bersifat kognitif-linguistik, tetapi juga normatif-transformasional untuk membangun
peradaban yang adil, berakhlak, dan beradab.

Kata Kunci: Aksiologi, Nilai Etis, Nilai Sosial, Nilai Spiritual, Tujuan Penafsiran.

ABSTRACT

The axiology of interpretation is the study of the dimensions of values and objectives behind the
process of interpreting the Qur'an. Not only does it explain the textual meaning of verses, but it also
plays a functional role in shaping the moral, social, and spiritual orientation of humanity. This study
aims to analyze the values underlying Qur'anic interpretation including ethical values (the
interpreter's morals), social values (the interpretation's contribution to societal life), and spiritual
values (the formation of divine awareness) as well as the primary objectives of interpretation from
classical and contemporary perspectives. Using a literature study method on the works of scholars
of interpretation and modern literature, this article finds that axiologically oriented interpretation
is able to link the sacred text with the reality of human life, providing benefits, providing
enlightenment, and maintaining the relevance of the Qur'an's message throughout the ages. This
finding confirms that Qur'anic interpretation is not only cognitive-linguistic, but also normative-
transformational in order to build a just, moral, and civilized civilization.

Keywords: Axiology, Interpretation, Ethical Values, Social Values, Spiritual Values, Purpose of
Interpretation.

PENDAHULUAN

Seiring perkembangan zaman, kajian tafsir terus berkembang bukan hanya dalam
aspek epistemologi (metode dan sumber penafsiran), tetapi juga dalam aspek aksiologi,
ySeiring perkembangan zaman, kajian tafsir terus berkembang bukan hanya dalam aspek
epistemologi (metode dan sumber penafsiran), tetapi juga dalam aspek aksiologi, yakni
kajian tentang nilai, manfaat, dan tujuan dari kegiatan penafsiran itu sendiri. Aksiologi tafsir
menyoroti dimensi nilai (values) yang mendasari dan mengarahkan penafsiran al-Qur’an.

Penafsiran bukan semata aktivitas ilmiah untuk menyingkap makna linguistik dan
konteks sejarah, tetapi juga merupakan aktivitas moral dan spiritual yang bertujuan
menghadirkan kemaslahatan bagi manusia. Dalam pandangan aksiologis, seorang mufasir
tidak hanya bertugas menjelaskan makna ayat, tetapi juga bertanggung jawab memastikan
bahwa penafsirannya sejalan dengan nilai-nilai kebenaran, keadilan, dan kemanusiaan yang
menjadi tujuan utama syariat.

117


mailto:ramlanina98@gmail.com1,%20kamalsakti2@gmail.com2,%20laode.ismail@uin-alauddin.ac.id3

Kecenderungan sebagian mufasir klasik yang menitikberatkan pada aspek kebahasaan
dan riwayat memang memberikan kontribusi besar terhadap fondasi ilmu tafsir. Namun,
pendekatan seperti ini terkadang cenderung melupakan dimensi praksis dari pesan al-
Qur’an. Dalam konteks modern, muncul kesadaran baru bahwa tafsir harus diarahkan untuk
menjawab problem-problem kemanusiaan, sosial, ekonomi, dan moral yang dihadapi
masyarakat. Dengan demikian, tafsir tidak hanya menjadi produk intelektual, melainkan
juga instrumen transformasi nilai dalam kehidupan nyata.

Kajian aksiologis menjadi sangat relevan ketika dihadapkan pada pluralitas metode
dan corak tafsir yang berkembang dewasa ini. Perbedaan pendekatan, baik tekstual maupun
kontekstual, perlu diikat oleh tujuan bersama, yaitu menghadirkan pemahaman al-Qur’an
yang membawa nilai rahmatan lil ‘alamin. Oleh karena itu, memahami aksiologi tafsir
berarti memahami arah dan tujuan sebenarnya dari penafsiran itu sendiri' bukan sekadar
bagaimana menafsirkan, tetapi juga untuk apa tafsir dilakukan.

Dari uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa urgensi pembahasan mengenai aksiologi
tafsir terletak pada upayanya mengembalikan fungsi tafsir kepada hakikatnya, yaitu sebagai
sarana untuk menumbuhkan nilai-nilai moral, spiritual, dan sosial yang bersumber dari
wahyu. Tanpa memahami aspek aksiologis ini, kegiatan tafsir berpotensi terjebak dalam
formalisme akademik yang jauh dari realitas kehidupan umat. Dengan demikian, perlu
dikaji secara mendalam bagaimana nilai-nilai dan tujuan penafsiran al-Qur’an dapat
dijelaskan, diterapkan, dan dikontekstualisasikan dalam dinamika masyarakat
kontemporeraksiologis ini, kegiatan tafsir berpotensi terjebak dalam formalisme akademik
yang jauh dari realitas kehidupan umat. Dengan demikian, perlu dikaji secara mendalam
bagaimana nilai-nilai dan tujuan penafsiran al-Qur’an dapat dijelaskan, diterapkan, dan
dikontekstualisasikan dalam dinamika masyarakat kontemporer.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Landasan Teori Tentang Aksiologi dan Ilmu Tafsir
A. Pengertian Aksiologi

Aksiologi berasal dari bahasa Yunani axios (nilai) dan logos (ilmu). Dalam filsafat,
aksiologi membahas teori nilai: apa yang dianggap baik, benar, indah, dan bermanfaat bagi
manusia.” Dalam konteks keilmuan Islam, aksiologi digunakan untuk menelaah nilai dan
tujuan dari sebuah disiplin ilmu, termasuk ilmu tafsir.

Aksiologi menanyakan “untuk apa” suatu ilmu dikembangkan. Jika epistemologi
menjawab “bagaimana’” cara memperoleh pengetahuan, aksiologi menjawab “mengapa”
pengetahuan itu penting dan “apa” nilai yang hendak dicapai.> Oleh karena itu, seorang
mufasir dituntut untuk tidak hanya menguasai perangkat metodologis dan linguistik, tetapi
juga memiliki kesadaran aksiologis terhadap nilai-nilai universal yang terkandung dalam
wahyu.

B. Pengertian Tafsir

Secara etimologis, kata tafsir berarti penjelasan atau keterangan. Secara terminologis,
tafsir adalah ilmu yang digunakan untuk memahami makna-makna al-Qur’an sesuai
kemampuan manusia berdasarkan dalil-dalil syar’i.* Para ulama seperti al-Zarkasyi dan al-
Tabari menegaskan bahwa tafsir merupakan aktivitas ilmiah yang mengandung unsur

' M. Amin Abdullah, “Pendekatan Aksiologis dalam Studi Tafsir Kontemporer,” Jurnal Studi Al-Qur’an, Vol.
18, No. 2 (2022), h. 120-122.

2 Harun Nasution, Filsafat Agama (Jakarta: Ul Press, 1986), h. 44.

3 Mulyadhi Kartanegara, Filsafat I[lmu: Sebuah Pengantar Populer (Bandung: Mizan, 2006), h. 72.

4 Jalaluddin al-Suyuthi, al-Itqan fi Ulum al-Qur’an (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2008), jilid 2, h. 175.

118



pemahaman, penjelasan, dan penerapan nilai-nilai wahyu ke dalam kehidupan nyata.’ Ilmu
tafsir berusaha mengungkap rahasia dibalik lafadz sesuai dengan kemampuan manusia
dengan menggunakan wasilah seperti pendekatan bahasa, sejarah, ushul fighi dan lain-lain.
C. Pengertian Aksiologi Tafsir

Aksiologi tafsir adalah cabang kajian dalam ilmu tafsir yang membahas nilai dan
tujuan dari kegiatan penafsiran al-Qur’an, ia menelaah dimensi moral, sosial, dan spiritual
dari proses menafsirkan.® Aksiologi tafsir juga mengkaji bagaimana penafsiran
menghasilkan perubahan nilai dalam masyarakat dan bagaimana al-Qur’an menjadi
pedoman moral universal.’

Atau dengan kata lain aksiologi tafsir adalah cabang kajian tafsir yang menelaah nilai
dan tujuan dari proses penafsiran al-Qur’an, baik secara teoritis maupun praktis. Ia berperan
untuk memastikan bahwa tafsir tidak hanya menjadi produk akademik, tetapi juga menjadi
sarana etis dan spiritual yang membimbing manusia menuju kehidupan yang berkeadaban
sesuai dengan pesan ilahi.

Nilai-Nilai Dalam Penafsiran dan Maqashidnya (Tujuan Penafsiran)

Ada beberapa nilai yang menjadi tujuan utama dalam penafsiran yang merupakan
maqashid adanya penasfsiran itu sendiri, yaitu sebagai berikut:
A. Nilai-Nilai Dalam Penafsiran

1. Nilai Etis

Nilai etis menjadi ruh dari seluruh penafsiran. Tujuan utama tafsir adalah membimbing
manusia menuju kebaikan akhlak dan moralitas sosial.® Etika merupakan salah satu dimensi
terpenting dalam aksiologi tafsir. la berfungsi sebagai landasan moral yang membimbing
seorang mufasir dalam memahami, menafsirkan, dan menyampaikan pesan-pesan al-
Qur’an. Etika penafsiran tidak hanya berkaitan dengan perilaku pribadi mufasir, tetapi juga
mencakup tanggung jawab ilmiah, sosial, dan spiritual terhadap hasil penafsirannya.

2. Nilai Sosial

Salah satu dimensi penting dalam aksiologi tafsir adalah nilai sosial yang terkandung
dalam proses dan hasil penafsiran al-Qur’an. Nilai sosial ini menegaskan bahwa penafsiran
tidak hanya berfungsi sebagai kegiatan intelektual, tetapi juga memiliki orientasi terhadap
kemaslahatan masyarakat (maslahah ‘Gmmah). Al-Qur’an diturunkan sebagai petunjuk
hidup bagi seluruh manusia (huda li al-nds), sehingga setiap upaya penafsiran semestinya
diarahkan untuk menjawab persoalan-persoalan sosial yang dihadapi umat dalam setiap
zaman.” Al-Qur’an menuntun manusia untuk menciptakan masyarakat yang adil dan
berperikemanusiaan. Tafsir sosial menekankan nilai keadilan (al-‘adl), kemaslahatan, dan
solidaritas sosial.

3. Nilai Spiritual

Tafsir juga berperan menumbuhkan kesadaran spiritual umat. Nilai ini tampak dalam
tafsir sufistik yang berfokus pada pembersihan hati dan pengenalan Tuhan.!® Dalam
perspektif aksiologis, nilai spiritual menjadikan kegiatan tafsir sebagai ibadah yang
menghubungkan hati manusia dengan sumber wahyu, bukan sekadar sebagai aktivitas
intelektual semata. Al-Qur’an sendiri menegaskan bahwa kitab suci ini diturunkan bukan

5 Badruddin al-Zarkasyi, al-Burhan fi Ulum al-Qur’an (Kairo: Dar al-Turats, 2001), h. 23.

¢ Ahmad Mahfud, “Epistemologi dan Aksiologi Ilmu Tafsir,” Jurnal Ushuluddin, Vol. 29, No. 2 (2021), h. 33.

7 Nasr Hamid Abu Zayd, Mafhum al-Nash: Dirasah fi Ulum al-Qur’an, (Beirut: al-Markaz al-Tsaqafi al-
‘Arabi, 2002), h. 115.

8 M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat,
(Bandung: Mizan, 1996), h. 56.

% Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition, (Chicago: University of
Chicago Press, 1982), h. 19.

10 Abu al-Qasim al-Qusyairi, al-Risalah al-Qusyairiyyah (Kairo: Dar al-Ma’arif, 2000), h. 40.

119



hanya sebagai petunjuk hukum atau norma sosial, melainkan juga sebagai sumber
ketenangan batin dan pencerahan spiritual.
4. Nilai [lmiah dan Rasional

Tafsir kontemporer banyak menekankan dimensi rasional dan ilmiah, agar al-Qur’an
dipahami secara kontekstual tanpa mengabaikan prinsip wahyu.!' Nilai ilmiah dalam tafsir
tercermin pada penerapan prinsip-prinsip metodologis yang ketat. Mufasir dituntut
menguasai berbagai disiplin ilmu seperti bahasa Arab, ushul tafsir, asbab al-nuzul, nasikh-
mansukh, dan ilmu qira’at. Penguasaan ilmu-ilmu tersebut menjadi prasyarat agar tafsir
yang dihasilkan memiliki validitas ilmiah dan dapat dipertanggungjawabkan secara
akademik. Sementara itu, nilai rasional dalam tafsir menegaskan bahwa penggunaan akal
adalah instrumen penting dalam memahami wahyu. Hal ini menunjukkan bahwa penafsiran
yang rasional telah menjadi bagian integral dari tradisi keilmuan Islam sejak masa klasik.
B. Maqasid dalam Penafsiran

Tujuan utama tafsir adalah menjelaskan maksud Allah SWT dalam setiap ayat agar
manusia memperoleh petunjuk hidup.'? Selain itu, tafsir juga bertujuan agar al-Qur’an dapat
menjadi pedoman dalam berbagai aspek kehidupan: akidah, ibadah, sosial, politik, dan
ekonomi.!?

Pendekatan maqasid al-Qur’an menempatkan nilai dan tujuan syariat sebagai inti
tafsir. Tujuan utama al-Qur’an antara lain: menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta
(al-kulliyyat al-khams).'* Dengan demikian, aksiologi tafsir tidak berhenti pada pemahaman
teks, melainkan juga pada penerapan nilai-nilai maqasid tersebut dalam konteks sosial.!®
Tafsir yang berorientasi maqasid merupakan tafsir yang hidup yang menebarkan rahmat,
menegakkan keadilan, dan mengantarkan manusia menuju kesempurnaan spiritual dan
sosial sebagaimana dikehendaki oleh al-Qur’an.

Selain itu, pendekatan magqasid juga menumbuhkan fleksibilitas dan inovasi dalam
ijtihad tafsir. la membuka ruang bagi pemaknaan baru yang tetap berakar pada prinsip
wahyu, namun responsif terhadap perubahan zaman. Pendekatan maqasidi juga sangat
relevan dalam menjawab tantangan modern. Dengan menjadikan maqasid sebagai dasar
tafsir, mufasir dapat menafsirkan ayat-ayat hukum, sosial, dan moral secara kontekstual
tanpa kehilangan otoritas teks. Misalnya, ayat-ayat tentang keadilan gender, hak asasi
manusia, atau lingkungan hidup dapat dipahami sebagai manifestasi dari maqasid utama al-
Qur’an: menjaga martabat manusia dan menegakkan keseimbangan (mizan) dalam
kehidupan. Dengan demikian, magasid menjadi jembatan antara teks suci dan realitas sosial,
antara keabadian wahyu dan dinamika kehidupan manusia.

Implikasi Aksiologi Dalam Tafsir Kontemporer

Aksiologi tafsir menuntut penafsir untuk mempertimbangkan konteks sosial dan nilai
kemanusiaan. Tafsir yang tidak memiliki kesadaran aksiologis sering kali jatuh pada
kekakuan literal.'®

' ' Wahbah al-Zuhaili, Tafsir al-Munir fi al-‘Agidah wa al-Syari‘ah wa al-Manhaj (Damaskus: Dar al-Fikr,
1998), jilid 1, h. 22.

12 Al-Tabari, Jami ‘ al-Bayan ‘an Ta wil Ay al-Qur’an (Beirut: Dar al-Fikr, 2000) jilid 1, h. 10.

13 Wahbah al-Zuhaili, Tafsir al-Munir jilid 1, h. 35.

14 Al-Syatibi, al-Muwafaqat fi Usul al-Syari‘ah (Kairo: Dar Ibn Affan, 1997) jilid 2, h. 302.

15 Jasser Auda, Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: IIIT, 2008) h. 45.

16 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach (London: Routledge, 2006),
h. 33.

120



A.Relevansi Sosial Tafsir

Penafsiran al-Qur’an masa kini menuntut kepekaan terhadap isu-isu sosial seperti
keadilan gender, kemiskinan, dan hak asasi manusia.!” Relevansi sosial tafsir dalam
kerangka aksiologi tafsir kontemporer menegaskan bahwa tujuan penafsiran bukan hanya
mengungkap makna teks, tetapi juga mengaktualisasikan nilai-nilai al-Qur’an dalam
kehidupan masyarakat. Tafsir harus menjadi medium perubahan sosial yang menegakkan
keadilan, persaudaraan, dan kemaslahatan umat manusia secara universal.

B. Integrasi Tafsir dan Ilmu Sosial

Pendekatan interdisipliner menjadi kebutuhan mendesak agar tafsir mampu menjawab
tantangan zaman modern.!® Dalam perkembangan tafsir kontemporer, pendekatan
aksiologis menuntut adanya integrasi antara tafsir dan ilmu sosial sebagai upaya
menghadirkan al-Qur’an dalam konteks kehidupan manusia modern yang kompleks.
Integrasi ini berangkat dari kesadaran bahwa al-Qur’an tidak hanya berbicara tentang aspek
ritual dan teologis, tetapi juga menyinggung dimensi sosial, budaya, ekonomi, dan politik
yang menjadi bagian integral dari kehidupan umat manusia.

C. Peran Penafsir

Penafsir bukan hanya penerjemah teks, tetapi juga pembawa nilai. Ia memiliki
tanggung jawab moral untuk memastikan tafsirnya tidak menimbulkan ketimpangan atau
diskriminasi sosial.!’

Dalam studi tafsir kontemporer, peran penafsir (mufasir) tidak lagi dipahami hanya
sebagai penerjemah makna teks suci, tetapi juga sebagai agen moral, sosial, dan spiritual
yang berfungsi menjembatani antara pesan ilahi dan realitas manusia modern. Dari
perspektif aksiologi, penafsir memiliki tanggung jawab etis untuk memastikan bahwa hasil
tafsir tidak hanya benar secara metodologis, tetapi juga bermanfaat dan bernilai bagi
kehidupan manusia.

Menurut M. Quraish Shihab, seorang mufasir harus memahami bahwa tugas
menafsirkan al-Qur’an tidak berhenti pada aspek linguistik atau gramatikal, melainkan
harus menyingkap nilai-nilai petunjuk (hudan) yang terkandung di dalamnya. Hal ini berarti
penafsir bukan hanya seorang akademisi, melainkan juga seorang pendidik dan pembimbing
moral umat. Tanggung jawab ini mengandung dimensi spiritual dan sosial yang menuntut
kepekaan terhadap kebutuhan zaman.

Dari perspektif aksiologi tafsir, peran mufasir mencakup tiga dimensi utama:
1. Dimensi Ilmiah (Epistemologi)

Penafsir bertanggung jawab menjaga validitas metodologis dalam proses interpretasi.
Ia harus memahami bahasa Arab, asbab al-nuzul, dan metodologi tafsir yang sahih agar
makna teks tidak disalahartikan.

2. Demensi Etis (Moral)

Penafsir harus menjaga objektivitas dan kejujuran ilmiah, menghindari penafsiran
yang berpihak pada kepentingan politik, ideologi, atau kelompok tertentu.
3. Dimensi Sosial (Humanistik)

Penafsir harus mampu menghadirkan pesan al-Qur’an yang relevan dengan realitas
sosial, menjadi jembatan antara teks dan konteks.

Dalam pandangan Fazlur Rahman, seorang mufasir kontemporer harus mampu
melakukan gerak ganda (double movement): memahami makna teks dalam konteks historis
pewahyuan, lalu menerapkannya secara kontekstual pada kehidupan modern. Dengan

17 Riffat Hassan, “An Ethical Approach to the Qur’an,” Journal of Islamic Studies, Vol. 10, No. 2 (1999), h.
220.

18 Azyumardi Azra, Paradigma Baru Pendidikan Nasional (Jakarta: Penerbit Buku Kompas, 2002), h. 112.

19 Hamid Abu Zayd, Naqd al-Khitab al-Dini (Beirut: al-Markaz al-Tsaqafi, 2000) h. 28.

121



demikian, mufasir tidak sekadar mengulang makna klasik, tetapi menghadirkan kembali
spirit moral al-Qur’an agar tetap hidup dalam masyarakat.

Selain itu, menurut Nasr Hamid Abu Zayd, penafsir berperan sebagai subjek aktif yang
berinteraksi secara kreatif dengan teks. Teks al-Qur’an bersifat terbuka untuk ditafsirkan,
tetapi penafsir tetap harus menyadari posisi etisnya sebagai hamba yang bertanggung jawab
di hadapan Allah. Karena itu, tafsir bukan hanya kegiatan intelektual, melainkan juga amal
ibadah yang memiliki konsekuensi moral dan spiritual.

Dalam konteks sosial, peran mufasir menjadi semakin strategis seiring dengan
meningkatnya tantangan global seperti radikalisme, ketimpangan sosial, dan krisis
lingkungan. Melalui penafsiran yang bernuansa aksiologis, mufasir diharapkan mampu
menampilkan wajah Islam yang rahmatan lil ‘alamin Islam yang membawa rahmat,
toleransi, dan keadilan bagi seluruh manusia.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa peran penafsir dalam konteks aksiologi
tafsir tidak hanya menyingkap makna teks, tetapi juga mengarahkan pemahaman itu menuju
tujuan kemanusiaan yang luhur. Mufasir bukan sekadar penerjemah teks, tetapi pelaksana
nilai-nilai al-Qur’an yang hidup di tengah masyarakat.

KESIMPULAN

Aksiologi tafsir tidak hanya menyoroti bagaimana tafsir dilakukan, tetapi lebih jauh
mengkaji untuk apa tafsir itu diarahkan dan nilai-nilai apa yang dihasilkan darinya. Melalui
pendekatan aksiologis, penafsiran al-Qur’an ditempatkan sebagai aktivitas ilmiah sekaligus
moral dan spiritual yang berorientasi pada kemaslahatan manusia (maslahah insaniyyah).
Nilai-nilai etis, sosial, spiritual, dan ilmiah yang melekat dalam tafsir menunjukkan bahwa
al-Qur’an bukan sekadar teks suci yang dibaca, tetapi juga pedoman hidup yang menuntun
manusia menuju keadilan, kebijaksanaan, dan kesejahteraan.

Tafsir harus mampu menjawab tantangan zaman dengan memadukan pendekatan
ilmiah dan nilai-nilai ilahiah, serta memperhatikan maqashid al-syari‘ah sebagai tujuan
universal dari wahyu. Peran mufasir menjadi sangat sentral, bukan hanya sebagai
penerjemah makna teks, tetapi juga sebagai agen perubahan sosial yang menjembatani
antara pesan ilahi dan problem kemanusiaan modern.

DAFTAR PUSTAKA

Abu Zayd, Nasr Hamid. Mafhiim al-Nash: Dirasah {1 ‘Ulim al-Qur’an. Beirut: al-Markaz al-Thaqafi
al-‘Arabi, 2002.

Al-Qusyairi, Abu al-Qasim. al-Risalah al-Qusyairiyyah. Kairo: Dar al-Ma‘arif, 2000.

Al-Suyuthi, Jalaluddin. al-Itqan f1 ‘Ultm al-Qur’an. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2008.

Al-Syatibt. al-Muwafaqat {1 Ustl al-Syari‘ah. Kairo: Dar Ibn ‘Affan, 1997.

Al-Tabari, Ibn Jarir al-. Jami‘ al-Bayan ‘an Ta’wil Ay al-Qur’an. Beirut: Dar al-Fikr, 2000.

Al-Zarkasyi, Badruddin. al-Burhan fi ‘Ulum al-Qur’an. Kairo: Dar al-Turats, 2001.

Al-Zuhaili, Wahbah. Tafsir al-Munr T al-°Aqidah wa al-Syari‘ah wa al-Manhaj. Damaskus: Dar al-
Fikr, 1998.

Auda, Jasser. Maqasid al-Shari‘ah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. London:
MIT, 2008.

Hassan, Riffat. “An Ethical Approach to the Qur’an.” Journal of Islamic Studies, Vol. 10, No. 2
(1999): 215-230.

Kartanegara, Mulyadi. Filsafat [lmu: Sebuah Pengantar Populer (Bandung: Mizan, 2006).

Mahfud, Ahmad, dan Abd Kholid. “Mazahib al-Tafsir: An Axiological and Ontological-
Epistemological Investigation in the Context of Qur'anic Interpretation.” Jurnal Ushuluddin,
Vol. 29, No. 1, 2021.

Nasution, Harun. Filsafat Agama. Jakarta: UI Press, 1986.

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago:

122



University of Chicago Press, 1982.
Bibliotheca Islamica, 1980.

Saeed, Abdullah. Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach. London: Routledge,
2006.

Shihab, M. Quraish. Membumikan al-Qur’an. Bandung: Mizan, 1996.

. Major Themes of the Qur’an. Minneapolis:

123



