
Jurnal Multidisiplin Inovatif 
Vol 10 No. 1 Januari 2026 

eISSN: 2246-6110 
 

 

117 
 
 

AKSIOLOGI TAFSIR: NILAI DAN TUJUAN PENAFSIRAN 

 

Ramlan1, Panca Sakti Kamal2, La Ode Ismail Ahmad3 

ramlanina98@gmail.com1, kamalsakti2@gmail.com2, laode.ismail@uin-alauddin.ac.id3  

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

 

ABSTRAK 

Aksiologi tafsir merupakan kajian mengenai dimensi nilai dan tujuan di balik proses penafsiran al-

Qur’an. Tidak hanya menjelaskan makna tekstual ayat, tafsir memiliki peran fungsional dalam 

membentuk orientasi moral, sosial, dan spiritual umat manusia. Penelitian ini bertujuan menganalisis 

nilai-nilai yang melandasi penafsiran al-Qur’an meliputi nilai etis (akhlak mufasir), nilai sosial 

(kontribusi tafsir terhadap kehidupan masyarakat), dan nilai spiritual (pembentukan kesadaran 

ketuhanan) serta tujuan utama penafsiran dalam perspektif klasik dan kontemporer. Dengan 

menggunakan metode studi pustaka terhadap karya-karya ulama tafsir dan literatur modern, artikel 

ini menemukan bahwa tafsir yang berorientasi aksiologis mampu menautkan teks suci dengan 

realitas hidup manusia, memberikan kemaslahatan, menghadirkan pencerahan, dan menjaga 

relevansi pesan al-Qur’an sepanjang zaman. Temuan ini menegaskan bahwa penafsiran al-Qur’an 

tidak hanya bersifat kognitif-linguistik, tetapi juga normatif-transformasional untuk membangun 

peradaban yang adil, berakhlak, dan beradab. 

Kata Kunci: Aksiologi, Nilai Etis, Nilai Sosial, Nilai Spiritual, Tujuan Penafsiran. 

 

ABSTRACT 
The axiology of interpretation is the study of the dimensions of values and objectives behind the 

process of interpreting the Qur'an. Not only does it explain the textual meaning of verses, but it also 

plays a functional role in shaping the moral, social, and spiritual orientation of humanity. This study 

aims to analyze the values underlying Qur'anic interpretation including ethical values (the 

interpreter's morals), social values (the interpretation's contribution to societal life), and spiritual 

values (the formation of divine awareness) as well as the primary objectives of interpretation from 

classical and contemporary perspectives. Using a literature study method on the works of scholars 

of interpretation and modern literature, this article finds that axiologically oriented interpretation 

is able to link the sacred text with the reality of human life, providing benefits, providing 

enlightenment, and maintaining the relevance of the Qur'an's message throughout the ages. This 

finding confirms that Qur'anic interpretation is not only cognitive-linguistic, but also normative-

transformational in order to build a just, moral, and civilized civilization. 

Keywords: Axiology, Interpretation, Ethical Values, Social Values, Spiritual Values, Purpose of 

Interpretation. 
 

PEiNDAiHULUAiN 

Seiring perkembangan zaman, kajian tafsir terus berkembang bukan hanya dalam 

aspek epistemologi (metode dan sumber penafsiran), tetapi juga dalam aspek aksiologi, 

ySeiring perkembangan zaman, kajian tafsir terus berkembang bukan hanya dalam aspek 

epistemologi (metode dan sumber penafsiran), tetapi juga dalam aspek aksiologi, yakni 

kajian tentang nilai, manfaat, dan tujuan dari kegiatan penafsiran itu sendiri. Aksiologi tafsir 

menyoroti dimensi nilai (values) yang mendasari dan mengarahkan penafsiran al-Qur’an.  

Penafsiran bukan semata aktivitas ilmiah untuk menyingkap makna linguistik dan 

konteks sejarah, tetapi juga merupakan aktivitas moral dan spiritual yang bertujuan 

menghadirkan kemaslahatan bagi manusia. Dalam pandangan aksiologis, seorang mufasir 

tidak hanya bertugas menjelaskan makna ayat, tetapi juga bertanggung jawab memastikan 

bahwa penafsirannya sejalan dengan nilai-nilai kebenaran, keadilan, dan kemanusiaan yang 

menjadi tujuan utama syariat. 

mailto:ramlanina98@gmail.com1,%20kamalsakti2@gmail.com2,%20laode.ismail@uin-alauddin.ac.id3


118 
 
 

Kecenderungan sebagian mufasir klasik yang menitikberatkan pada aspek kebahasaan 

dan riwayat memang memberikan kontribusi besar terhadap fondasi ilmu tafsir. Namun, 

pendekatan seperti ini terkadang cenderung melupakan dimensi praksis dari pesan al-

Qur’an. Dalam konteks modern, muncul kesadaran baru bahwa tafsir harus diarahkan untuk 

menjawab problem-problem kemanusiaan, sosial, ekonomi, dan moral yang dihadapi 

masyarakat. Dengan demikian, tafsir tidak hanya menjadi produk intelektual, melainkan 

juga instrumen transformasi nilai dalam kehidupan nyata. 

Kajian aksiologis menjadi sangat relevan ketika dihadapkan pada pluralitas metode 

dan corak tafsir yang berkembang dewasa ini. Perbedaan pendekatan, baik tekstual maupun 

kontekstual, perlu diikat oleh tujuan bersama, yaitu menghadirkan pemahaman al-Qur’an 

yang membawa nilai rahmatan lil ‘alamin. Oleh karena itu, memahami aksiologi tafsir 

berarti memahami arah dan tujuan sebenarnya dari penafsiran itu sendiri1 bukan sekadar 

bagaimana menafsirkan, tetapi juga untuk apa tafsir dilakukan. 

Dari uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa urgensi pembahasan mengenai aksiologi 

tafsir terletak pada upayanya mengembalikan fungsi tafsir kepada hakikatnya, yaitu sebagai 

sarana untuk menumbuhkan nilai-nilai moral, spiritual, dan sosial yang bersumber dari 

wahyu. Tanpa memahami aspek aksiologis ini, kegiatan tafsir berpotensi terjebak dalam 

formalisme akademik yang jauh dari realitas kehidupan umat. Dengan demikian, perlu 

dikaji secara mendalam bagaimana nilai-nilai dan tujuan penafsiran al-Qur’an dapat 

dijelaskan, diterapkan, dan dikontekstualisasikan dalam dinamika masyarakat 

kontemporeraksiologis ini, kegiatan tafsir berpotensi terjebak dalam formalisme akademik 

yang jauh dari realitas kehidupan umat. Dengan demikian, perlu dikaji secara mendalam 

bagaimana nilai-nilai dan tujuan penafsiran al-Qur’an dapat dijelaskan, diterapkan, dan 

dikontekstualisasikan dalam dinamika masyarakat kontemporer. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Landasan Teori Tentang Aksiologi dan Ilmu Tafsir 

A. Pengertian Aksiologi 

Aksiologi berasal dari bahasa Yunani axios (nilai) dan logos (ilmu). Dalam filsafat, 

aksiologi membahas teori nilai: apa yang dianggap baik, benar, indah, dan bermanfaat bagi 

manusia.2 Dalam konteks keilmuan Islam, aksiologi digunakan untuk menelaah nilai dan 

tujuan dari sebuah disiplin ilmu, termasuk ilmu tafsir. 

Aksiologi menanyakan “untuk apa” suatu ilmu dikembangkan. Jika epistemologi 

menjawab “bagaimana” cara memperoleh pengetahuan, aksiologi menjawab “mengapa” 

pengetahuan itu penting dan “apa” nilai yang hendak dicapai.3 Oleh karena itu, seorang 

mufasir dituntut untuk tidak hanya menguasai perangkat metodologis dan linguistik, tetapi 

juga memiliki kesadaran aksiologis terhadap nilai-nilai universal yang terkandung dalam 

wahyu. 

B. Pengertian Tafsir 

Secara etimologis, kata tafsir berarti penjelasan atau keterangan. Secara terminologis, 

tafsir adalah ilmu yang digunakan untuk memahami makna-makna al-Qur’an sesuai 

kemampuan manusia berdasarkan dalil-dalil syar’i.4 Para ulama seperti al-Zarkasyi dan al-

Tabari menegaskan bahwa tafsir merupakan aktivitas ilmiah yang mengandung unsur 

 
1 M. Amin Abdullah, “Pendekatan Aksiologis dalam Studi Tafsir Kontemporer,” Jurnal Studi Al-Qur’an, Vol. 

18, No. 2 (2022), h. 120–122. 
2 Harun Nasution, Filsafat Agama (Jakarta: UI Press, 1986), h. 44. 
3 Mulyadhi Kartanegara, Filsafat Ilmu: Sebuah Pengantar Populer (Bandung: Mizan, 2006), h. 72. 
4 Jalaluddin al-Suyuthi, al-Itqan fi Ulum al-Qur’an (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2008), jilid 2, h. 175. 



119 
 
 

pemahaman, penjelasan, dan penerapan nilai-nilai wahyu ke dalam kehidupan nyata.5 Ilmu 

tafsir berusaha mengungkap rahasia dibalik lafadz sesuai dengan kemampuan manusia 

dengan menggunakan wasilah seperti pendekatan bahasa, sejarah, ushul fiqhi dan lain-lain. 

C. Pengertian Aksiologi Tafsir 

Aksiologi tafsir adalah cabang kajian dalam ilmu tafsir yang membahas nilai dan 

tujuan dari kegiatan penafsiran al-Qur’an, ia menelaah dimensi moral, sosial, dan spiritual 

dari proses menafsirkan.6 Aksiologi tafsir juga mengkaji bagaimana penafsiran 

menghasilkan perubahan nilai dalam masyarakat dan bagaimana al-Qur’an menjadi 

pedoman moral universal.7 

Atau dengan kata lain aksiologi tafsir adalah cabang kajian tafsir yang menelaah nilai 

dan tujuan dari proses penafsiran al-Qur’an, baik secara teoritis maupun praktis. Ia berperan 

untuk memastikan bahwa tafsir tidak hanya menjadi produk akademik, tetapi juga menjadi 

sarana etis dan spiritual yang membimbing manusia menuju kehidupan yang berkeadaban 

sesuai dengan pesan ilahi. 

Nilai-Nilai Dalam Penafsiran dan Maqashidnya (Tujuan Penafsiran) 

Ada beberapa nilai yang menjadi tujuan utama dalam penafsiran yang merupakan 

maqashid adanya penasfsiran itu sendiri, yaitu sebagai berikut: 

A. Nilai-Nilai Dalam Penafsiran 

1. Nilai Etis 

Nilai etis menjadi ruh dari seluruh penafsiran. Tujuan utama tafsir adalah membimbing 

manusia menuju kebaikan akhlak dan moralitas sosial.8 Etika merupakan salah satu dimensi 

terpenting dalam aksiologi tafsir. Ia berfungsi sebagai landasan moral yang membimbing 

seorang mufasir dalam memahami, menafsirkan, dan menyampaikan pesan-pesan al-

Qur’an. Etika penafsiran tidak hanya berkaitan dengan perilaku pribadi mufasir, tetapi juga 

mencakup tanggung jawab ilmiah, sosial, dan spiritual terhadap hasil penafsirannya. 

2. Nilai Sosial 

Salah satu dimensi penting dalam aksiologi tafsir adalah nilai sosial yang terkandung 

dalam proses dan hasil penafsiran al-Qur’an. Nilai sosial ini menegaskan bahwa penafsiran 

tidak hanya berfungsi sebagai kegiatan intelektual, tetapi juga memiliki orientasi terhadap 

kemaslahatan masyarakat (maṣlaḥah ‘āmmah). Al-Qur’an diturunkan sebagai petunjuk 

hidup bagi seluruh manusia (hudā li al-nās), sehingga setiap upaya penafsiran semestinya 

diarahkan untuk menjawab persoalan-persoalan sosial yang dihadapi umat dalam setiap 

zaman.9 Al-Qur’an menuntun manusia untuk menciptakan masyarakat yang adil dan 

berperikemanusiaan. Tafsir sosial menekankan nilai keadilan (al-‘adl), kemaslahatan, dan 

solidaritas sosial. 

3. Nilai Spiritual 

Tafsir juga berperan menumbuhkan kesadaran spiritual umat. Nilai ini tampak dalam 

tafsir sufistik yang berfokus pada pembersihan hati dan pengenalan Tuhan.10 Dalam 

perspektif aksiologis, nilai spiritual menjadikan kegiatan tafsir sebagai ibadah yang 

menghubungkan hati manusia dengan sumber wahyu, bukan sekadar sebagai aktivitas 

intelektual semata. Al-Qur’an sendiri menegaskan bahwa kitab suci ini diturunkan bukan 

 
5 Badruddin al-Zarkasyi, al-Burhan fi Ulum al-Qur’an (Kairo: Dar al-Turats, 2001), h. 23. 
6 Ahmad Mahfud, “Epistemologi dan Aksiologi Ilmu Tafsir,” Jurnal Ushuluddin, Vol. 29, No. 2 (2021), h. 33. 
7 Nasr Hamid Abu Zayd, Mafhum al-Nash: Dirasah fi Ulum al-Qur’an, (Beirut: al-Markaz al-Tsaqafi al-

‘Arabi, 2002), h. 115. 
8 M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat, 

(Bandung: Mizan, 1996), h. 56. 
9 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition, (Chicago: University of 

Chicago Press, 1982), h. 19. 
10 Abu al-Qasim al-Qusyairi, al-Risalah al-Qusyairiyyah (Kairo: Dar al-Ma’arif, 2000), h. 40. 



120 
 
 

hanya sebagai petunjuk hukum atau norma sosial, melainkan juga sebagai sumber 

ketenangan batin dan pencerahan spiritual. 

4. Nilai Ilmiah dan Rasional 

Tafsir kontemporer banyak menekankan dimensi rasional dan ilmiah, agar al-Qur’an 

dipahami secara kontekstual tanpa mengabaikan prinsip wahyu.11 Nilai ilmiah dalam tafsir 

tercermin pada penerapan prinsip-prinsip metodologis yang ketat. Mufasir dituntut 

menguasai berbagai disiplin ilmu seperti bahasa Arab, ushul tafsir, asbab al-nuzul, nasikh-

mansukh, dan ilmu qira’at. Penguasaan ilmu-ilmu tersebut menjadi prasyarat agar tafsir 

yang dihasilkan memiliki validitas ilmiah dan dapat dipertanggungjawabkan secara 

akademik. Sementara itu, nilai rasional dalam tafsir menegaskan bahwa penggunaan akal 

adalah instrumen penting dalam memahami wahyu. Hal ini menunjukkan bahwa penafsiran 

yang rasional telah menjadi bagian integral dari tradisi keilmuan Islam sejak masa klasik. 

B. Maqāṣid dalam Penafsiran 

Tujuan utama tafsir adalah menjelaskan maksud Allah SWT dalam setiap ayat agar 

manusia memperoleh petunjuk hidup.12 Selain itu, tafsir juga bertujuan agar al-Qur’an dapat 

menjadi pedoman dalam berbagai aspek kehidupan: akidah, ibadah, sosial, politik, dan 

ekonomi.13 

Pendekatan maqāṣid al-Qur’an menempatkan nilai dan tujuan syariat sebagai inti 

tafsir. Tujuan utama al-Qur’an antara lain: menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta 

(al-kulliyyat al-khams).14 Dengan demikian, aksiologi tafsir tidak berhenti pada pemahaman 

teks, melainkan juga pada penerapan nilai-nilai maqāṣid tersebut dalam konteks sosial.15 

Tafsir yang berorientasi maqāṣid merupakan tafsir yang hidup yang menebarkan rahmat, 

menegakkan keadilan, dan mengantarkan manusia menuju kesempurnaan spiritual dan 

sosial sebagaimana dikehendaki oleh al-Qur’an. 

Selain itu, pendekatan maqāṣid juga menumbuhkan fleksibilitas dan inovasi dalam 

ijtihad tafsir. Ia membuka ruang bagi pemaknaan baru yang tetap berakar pada prinsip 

wahyu, namun responsif terhadap perubahan zaman. Pendekatan maqāṣidī juga sangat 

relevan dalam menjawab tantangan modern. Dengan menjadikan maqāṣid sebagai dasar 

tafsir, mufasir dapat menafsirkan ayat-ayat hukum, sosial, dan moral secara kontekstual 

tanpa kehilangan otoritas teks. Misalnya, ayat-ayat tentang keadilan gender, hak asasi 

manusia, atau lingkungan hidup dapat dipahami sebagai manifestasi dari maqāṣid utama al-

Qur’an: menjaga martabat manusia dan menegakkan keseimbangan (mīzān) dalam 

kehidupan. Dengan demikian, maqāṣid menjadi jembatan antara teks suci dan realitas sosial, 

antara keabadian wahyu dan dinamika kehidupan manusia. 

Implikasi Aksiologi Dalam Tafsir Kontemporer 

Aksiologi tafsir menuntut penafsir untuk mempertimbangkan konteks sosial dan nilai 

kemanusiaan. Tafsir yang tidak memiliki kesadaran aksiologis sering kali jatuh pada 

kekakuan literal.16 

 

 

 

 
11 Wahbah al-Zuhaili, Tafsir al-Munir fi al-‘Aqidah wa al-Syari‘ah wa al-Manhaj (Damaskus: Dar al-Fikr, 

1998), jilid 1, h. 22. 
12 Al-Tabari, Jami‘ al-Bayan ‘an Ta’wil Ay al-Qur’an (Beirut: Dar al-Fikr, 2000) jilid 1, h. 10. 
13 Wahbah al-Zuhaili, Tafsir al-Munir jilid 1, h. 35. 
14 Al-Syatibi, al-Muwafaqat fi Usul al-Syari‘ah (Kairo: Dar Ibn Affan, 1997) jilid 2, h. 302. 
15 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: IIIT, 2008) h. 45. 
16 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach (London: Routledge, 2006), 

h. 33. 



121 
 
 

A. Relevansi Sosial Tafsir 

Penafsiran al-Qur’an masa kini menuntut kepekaan terhadap isu-isu sosial seperti 

keadilan gender, kemiskinan, dan hak asasi manusia.17 Relevansi sosial tafsir dalam 

kerangka aksiologi tafsir kontemporer menegaskan bahwa tujuan penafsiran bukan hanya 

mengungkap makna teks, tetapi juga mengaktualisasikan nilai-nilai al-Qur’an dalam 

kehidupan masyarakat. Tafsir harus menjadi medium perubahan sosial yang menegakkan 

keadilan, persaudaraan, dan kemaslahatan umat manusia secara universal. 

B. Integrasi Tafsir dan Ilmu Sosial 

Pendekatan interdisipliner menjadi kebutuhan mendesak agar tafsir mampu menjawab 

tantangan zaman modern.18 Dalam perkembangan tafsir kontemporer, pendekatan 

aksiologis menuntut adanya integrasi antara tafsir dan ilmu sosial sebagai upaya 

menghadirkan al-Qur’an dalam konteks kehidupan manusia modern yang kompleks. 

Integrasi ini berangkat dari kesadaran bahwa al-Qur’an tidak hanya berbicara tentang aspek 

ritual dan teologis, tetapi juga menyinggung dimensi sosial, budaya, ekonomi, dan politik 

yang menjadi bagian integral dari kehidupan umat manusia. 

C. Peran Penafsir 

Penafsir bukan hanya penerjemah teks, tetapi juga pembawa nilai. Ia memiliki 

tanggung jawab moral untuk memastikan tafsirnya tidak menimbulkan ketimpangan atau 

diskriminasi sosial.19 

Dalam studi tafsir kontemporer, peran penafsir (mufasir) tidak lagi dipahami hanya 

sebagai penerjemah makna teks suci, tetapi juga sebagai agen moral, sosial, dan spiritual 

yang berfungsi menjembatani antara pesan ilahi dan realitas manusia modern. Dari 

perspektif aksiologi, penafsir memiliki tanggung jawab etis untuk memastikan bahwa hasil 

tafsir tidak hanya benar secara metodologis, tetapi juga bermanfaat dan bernilai bagi 

kehidupan manusia. 

Menurut M. Quraish Shihab, seorang mufasir harus memahami bahwa tugas 

menafsirkan al-Qur’an tidak berhenti pada aspek linguistik atau gramatikal, melainkan 

harus menyingkap nilai-nilai petunjuk (hudan) yang terkandung di dalamnya. Hal ini berarti 

penafsir bukan hanya seorang akademisi, melainkan juga seorang pendidik dan pembimbing 

moral umat. Tanggung jawab ini mengandung dimensi spiritual dan sosial yang menuntut 

kepekaan terhadap kebutuhan zaman. 

Dari perspektif aksiologi tafsir, peran mufasir mencakup tiga dimensi utama: 

1. Dimensi Ilmiah (Epistemologi) 

Penafsir bertanggung jawab menjaga validitas metodologis dalam proses interpretasi. 

Ia harus memahami bahasa Arab, asbab al-nuzul, dan metodologi tafsir yang sahih agar 

makna teks tidak disalahartikan. 

2. Demensi Etis (Moral) 

Penafsir harus menjaga objektivitas dan kejujuran ilmiah, menghindari penafsiran 

yang berpihak pada kepentingan politik, ideologi, atau kelompok tertentu. 

3. Dimensi Sosial (Humanistik) 

Penafsir harus mampu menghadirkan pesan al-Qur’an yang relevan dengan realitas 

sosial, menjadi jembatan antara teks dan konteks. 

Dalam pandangan Fazlur Rahman, seorang mufasir kontemporer harus mampu 

melakukan gerak ganda (double movement): memahami makna teks dalam konteks historis 

pewahyuan, lalu menerapkannya secara kontekstual pada kehidupan modern. Dengan 

 
17 Riffat Hassan, “An Ethical Approach to the Qur’an,” Journal of Islamic Studies, Vol. 10, No. 2 (1999), h. 

220. 
18 Azyumardi Azra, Paradigma Baru Pendidikan Nasional (Jakarta: Penerbit Buku Kompas, 2002), h. 112. 
19 Hamid Abu Zayd, Naqd al-Khitab al-Dini (Beirut: al-Markaz al-Tsaqafi, 2000) h. 28. 



122 
 
 

demikian, mufasir tidak sekadar mengulang makna klasik, tetapi menghadirkan kembali 

spirit moral al-Qur’an agar tetap hidup dalam masyarakat. 

Selain itu, menurut Nasr Hamid Abu Zayd, penafsir berperan sebagai subjek aktif yang 

berinteraksi secara kreatif dengan teks. Teks al-Qur’an bersifat terbuka untuk ditafsirkan, 

tetapi penafsir tetap harus menyadari posisi etisnya sebagai hamba yang bertanggung jawab 

di hadapan Allah. Karena itu, tafsir bukan hanya kegiatan intelektual, melainkan juga amal 

ibadah yang memiliki konsekuensi moral dan spiritual. 

Dalam konteks sosial, peran mufasir menjadi semakin strategis seiring dengan 

meningkatnya tantangan global seperti radikalisme, ketimpangan sosial, dan krisis 

lingkungan. Melalui penafsiran yang bernuansa aksiologis, mufasir diharapkan mampu 

menampilkan wajah Islam yang rahmatan lil ‘alamin Islam yang membawa rahmat, 

toleransi, dan keadilan bagi seluruh manusia. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa peran penafsir dalam konteks aksiologi 

tafsir tidak hanya menyingkap makna teks, tetapi juga mengarahkan pemahaman itu menuju 

tujuan kemanusiaan yang luhur. Mufasir bukan sekadar penerjemah teks, tetapi pelaksana 

nilai-nilai al-Qur’an yang hidup di tengah masyarakat.  

 

KESIMPULAN 

Aksiologi tafsir tidak hanya menyoroti bagaimana tafsir dilakukan, tetapi lebih jauh 

mengkaji untuk apa tafsir itu diarahkan dan nilai-nilai apa yang dihasilkan darinya. Melalui 

pendekatan aksiologis, penafsiran al-Qur’an ditempatkan sebagai aktivitas ilmiah sekaligus 

moral dan spiritual yang berorientasi pada kemaslahatan manusia (maslahah insaniyyah). 

Nilai-nilai etis, sosial, spiritual, dan ilmiah yang melekat dalam tafsir menunjukkan bahwa 

al-Qur’an bukan sekadar teks suci yang dibaca, tetapi juga pedoman hidup yang menuntun 

manusia menuju keadilan, kebijaksanaan, dan kesejahteraan. 

Tafsir harus mampu menjawab tantangan zaman dengan memadukan pendekatan 

ilmiah dan nilai-nilai ilahiah, serta memperhatikan maqashid al-syari‘ah sebagai tujuan 

universal dari wahyu. Peran mufasir menjadi sangat sentral, bukan hanya sebagai 

penerjemah makna teks, tetapi juga sebagai agen perubahan sosial yang menjembatani 

antara pesan ilahi dan problem kemanusiaan modern. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Abu Zayd, Nasr Hamid. Mafhūm al-Nas̱h: Dirāsah fī ‘Ulūm al-Qur’ān. Beirut: al-Markaz al-Thaqāfī 

al-‘Arabī, 2002. 

Al-Qusyairi, Abu al-Qasim. al-Risālah al-Qusyairiyyah. Kairo: Dār al-Ma‘ārif, 2000. 

Al-Suyuthi, Jalaluddin. al-Itqān fī ‘Ulūm al-Qur’ān. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2008. 

Al-Syāṭibī. al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Syarī‘ah. Kairo: Dār Ibn ‘Affān, 1997. 

Al-Tabari, Ibn Jarir al-. Jami‘ al-Bayan ‘an Ta’wil Ay al-Qur’an. Beirut: Dar al-Fikr, 2000. 

Al-Zarkasyi, Badruddin. al-Burhan fi ‘Ulum al-Qur’an. Kairo: Dar al-Turats, 2001. 

Al-Zuhaili, Wahbah. Tafsīr al-Munīr fī al-‘Aqīdah wa al-Syarī‘ah wa al-Manhaj. Damaskus: Dār al-

Fikr, 1998. 

Auda, Jasser. Maqāṣid al-Sharī‘ah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. London: 

IIIT, 2008. 

Hassan, Riffat. “An Ethical Approach to the Qur’an.” Journal of Islamic Studies, Vol. 10, No. 2 

(1999): 215–230. 

Kartanegara, Mulyadi. Filsafat Ilmu: Sebuah Pengantar Populer (Bandung: Mizan, 2006). 

Mahfud, Ahmad, dan Abd Kholid. “Mazāhib al-Tafsīr: An Axiological and Ontological-

Epistemological Investigation in the Context of Qur'anic Interpretation.” Jurnal Ushuluddin, 

Vol. 29, No. 1, 2021. 

Nasution, Harun. Filsafat Agama. Jakarta: UI Press, 1986. 

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago: 



123 
 
 

University of Chicago Press, 1982. ———. Major Themes of the Qur’an. Minneapolis: 

Bibliotheca Islamica, 1980. 

Saeed, Abdullah. Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach. London: Routledge, 

2006. 

Shihab, M. Quraish. Membumikan al-Qur’an. Bandung: Mizan, 1996. 


