Vol 10 No. 1 Januari 2026
Jurnal Multidisiplin Inovatif eISSN: 2246-6110

PERAN ILMU AL-QUR’AN DALAM MEMBUAT KURIKULUM
PENDIDIKAN NASIONAL

Panca Sakti Kamal!, Achmad Abubakar?, Sitti Aisyah Chalik®
kamalsakti2@gmail.com', achmad.abubakar@uin-alauddin.ac.id?, sittiaisyahchalik@gmail.com?
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar

ABSTRAK

Penelitian ini berangkat dari kebutuhan pendidikan nasional akan kurikulum yang tidak hanya
berorientasi pada capaian akademik, tetapi juga berlandaskan nilai-nilai al-Qur’an sebagai sumber
utama pembentukan karakter dan moral bangsa. Artikel ini bertujuan untuk mengungkap kajian
mengenai peran ‘Ulim al-Qur’an dalam membangun dan mengarahkan kurikulum pendidikan
nasional agar sejalan dengan nilai-nilai spiritual, intelektual, dan sosial yang terkandung dalam
wahyu Ilahi. Penelitian ini menggunakan pendekatan tafsir dari aspek bahasa dan fighi dengan
metode studi pustaka yang menelaah literatur klasik dan kontemporer tentang ‘Ulim al-Qur’an,
pengembangan kurikulum, serta kebijakan pendidikan nasional. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa integrasi ‘Ulim al-Qur’an dalam kurikulum pendidikan nasional mampu memperkuat
dimensi moral, etika, dan spiritual peserta didik sekaligus meningkatkan relevansi pendidikan
terhadap tantangan global. Rekomendasi akademik yang diajukan adalah perlunya pengembangan
kurikulum berbasis nilai-nilai al-Qur’an yang adaptif terhadap perkembangan teknologi serta
peningkatan kompetensi guru dalam memahami dan mengimplementasikan prinsip-prinsip al-
Qur’an dalam proses pembelajaran.

Kata Kunci: ‘Ulam al-Qur’an, Kurikulum, Pendidikan Nasional.

ABSTRACT

This study arises from the need for a national education curriculum that is not only oriented toward
academic achievement but also grounded in the values of the Qur’an as the primary source for
shaping the nation’s character and morality. This article aims to explore the role of ‘Uliim al-Qur’an
(Qur’anic Sciences) in constructing and guiding the national education curriculum so that it aligns
with the spiritual, intellectual, and social values contained in the Divine revelation. The research
employs a tafsir-based approach from linguistic and fight perspectives, using a literature review
method that examines classical and contemporary works on ‘Ulim al-Qur’an, curriculum
development, and national education policies. The findings indicate that integrating ‘Ulam al-
Qur’an into the national education curriculum can strengthen students’ moral, ethical, and spiritual
dimensions while enhancing the relevance of education in facing global challenges. The academic
recommendation proposed is the development of a Qur’an-based curriculum that is adaptive to
technological advancements, along with improving teachers’ competence in understanding and
implementing Qur’anic principles in the learning process.

Keywords: ‘Ulum al-Qur’an, Curriculum, National Education.

PENDAHULUAN

Kurikulum pendidikan nasional memiliki peran strategis dalam membentuk arah dan
karakter pembangunan manusia yang berkeadaban. Dalam dinamika pendidikan modern,
muncul permasalahan serius berupa krisis nilai, dominasi orientasi materialistik, serta
lemahnya integrasi antara ilmu pengetahuan dan spiritualitas. Pendidikan yang seharusnya
menjadi sarana pembentukan manusia utuh sering kali terjebak dalam pola pragmatis dan
teknokratis. Akibatnya, terjadi ketimpangan antara kecerdasan intelektual dan kedalaman
moral. Kondisi ini menuntut adanya paradigma baru yang menjadikan ilmu al-Qur’an
(‘Uliim al-Qur’an) sebagai fondasi epistemologis dalam perumusan kurikulum pendidikan
nasional. Melalui integrasi nilai-nilai a/-Qur’an, pendidikan diharapkan tidak hanya

145


mailto:kamalsakti2@gmail.com1
mailto:achmad.abubakar@uin-alauddin.ac.id2
mailto:sittiaisyahchalik@gmail.com3

berorientasi pada kemampuan akademik, tetapi juga pada pembentukan kesadaran etik,
spiritual, dan sosial yang seimbang.'

Perdebatan mengenai relevansi ‘Ulim al-Qur’an dalam pengembangan kurikulum
pendidikan nasional masih berlangsung hingga kini. Sebagian pandangan menganggap
bahwa integrasi nilai-nilai wahyu ke dalam sistem pendidikan adalah kebutuhan mendasar
untuk menghindari sekularisasi ilmu dan disorientasi moral. Pendekatan ini menekankan
bahwa seluruh disiplin ilmu harus berpijak pada prinsip tauhid agar memiliki arah yang jelas
dan bermakna. Namun, pandangan lain berargumen bahwa penerapan nilai-nilai keagamaan
dalam kurikulum nasional harus dilakukan secara kontekstual dan terbuka terhadap
perkembangan ilmu modern. Integrasi yang terlalu normatif dikhawatirkan dapat
mengekang kebebasan berpikir ilmiah dan menghambat inovasi pendidikan. Kedua
pandangan ini menunjukkan adanya dialektika epistemologis yang penting dalam
menentukan model kurikulum nasional yang ideal antara nilai keagamaan yang
transendental dan ilmu pengetahuan yang rasional-empiris.>

Berbagai kajian terdahulu menunjukkan upaya integrasi nilai-nilai al-Qur’an dalam
pendidikan, namun sebagian besar masih terbatas pada aspek normatif dan etis. Pendekatan
yang dilakukan cenderung menekankan dimensi moral tanpa menguraikan secara sistematis
bagaimana ilmu al-Qur’an dapat berperan dalam struktur kurikulum nasional secara
konseptual dan aplikatif. Berbeda dengan itu, arah kajian ini menempatkan ‘Uliim al-Qur’an
sebagai kerangka epistemologis yang mampu menyinergikan antara pengetahuan rasional
dan nilai-nilai wahyu, sehingga menghasilkan sistem kurikulum yang lebih integratif dan
adaptif terhadap perkembangan zaman. Kajian ini berupaya menjembatani kesenjangan
antara idealisme pendidikan berbasis wahyu dan kebutuhan praktis dunia pendidikan
modern yang plural dan dinamis.

Kajian mengenai peran ‘Ulim al-Qur’an dalam membangun kurikulum pendidikan
nasional memiliki nilai strategis baik secara teoretis maupun praktis. Secara teoretis, ia
memberikan landasan filosofis yang kuat untuk mengembalikan fungsi pendidikan sebagai
proses pembentukan manusia yang seimbang antara aspek intelektual, spiritual, dan moral.
Secara praktis, hasil kajian ini diharapkan mampu memberikan arah bagi pengembangan
kurikulum nasional yang berorientasi pada nilai, bukan sekadar keterampilan teknis.
Kurikulum yang berpijak pada ilmu al-Qur’an akan berfungsi sebagai pedoman moral yang
menuntun peserta didik memahami makna ilmu dalam kaitannya dengan tanggung jawab
sosial dan kemanusiaan. Hal ini penting dilakukan mengingat tantangan globalisasi yang
cenderung menempatkan pendidikan dalam arus kompetisi tanpa memperhatikan dimensi
etik dan spiritual.®

Argumentasi utama yang melandasi penelitian ini berpijak pada teori tafsir maqgasidi
dan konsep ta’dib yang memandang pendidikan sebagai proses penanaman adab dan
pencarian makna hidup. Pendekatan tafsir maqasidi menekankan bahwa setiap ayat al-
Qur’an memiliki tujuan universal (magqasid al-shari ‘ah) yang dapat dijadikan dasar untuk
membangun sistem pendidikan yang relevan dengan konteks sosial dan budaya. Sementara
konsep fa’dib menjelaskan bahwa pendidikan sejati bertujuan menata intelektualitas dan
moralitas manusia agar selaras dengan nilai-nilai wahyu. Dengan landasan teori ini,

ISetiawan & Nisa, “Integrasi Nilai-Nilai Islam dalam Kurikulum Nasional: Tantangan dalam Konteks
Pendidikan di Indonesia,” Jurnal Moral Vol. 2 No. 2 (2025), h. 64

Ningsih, “Pendidikan Islam Berbasis Maqasid Syariah: Membangun Sistem Pembelajaran yang Berorientasi
Kesejahteraan Umat,” Jurnal Hidayah: Cendekia Pendidikan Islam dan Hukum Syariah Vol. 1 No. 2
(2024), h. 18

3Sumiati, “Konsep Integrasi dalam Pengembangan Pendidikan Agama Islam,” Jurnal Mudarrisuna (2025),
h.23

146



integrasi ‘Ulim al-Qur’an dalam kurikulum nasional dapat dipandang sebagai proses
harmonisasi antara akal dan wahyu yang menghasilkan keseimbangan antara ilmu dan
akhlak, serta antara pengetahuan dan kebijaksanaan.*

Dari perspektif ini, ilmu al-Qur’an berperan tidak hanya sebagai sumber normatif
ajaran agama, tetapi juga sebagai sistem pengetahuan yang dinamis dalam membangun arah
pendidikan nasional. Kurikulum yang dirancang dengan berlandaskan nilai-nilai a/-Qur’an
akan mampu melahirkan peserta didik yang kritis, beretika, dan berkepribadian luhur.
Dengan demikian, pendidikan nasional tidak hanya menjadi sarana untuk mencapai
kemajuan material, tetapi juga menjadi media pembentukan peradaban yang berakar pada
nilai ilahiah dan kemanusiaan. Pendekatan ini sekaligus menawarkan paradigma pendidikan
yang integratif dan berkelanjutan, yang menempatkan ‘Ulim al-Qur’an sebagai inti dalam
membangun sistem pendidikan nasional yang berkarakter dan berkeadaban.

METODOLOGI

Penelitian ini bersifat /ibrary research atau studi kepustakaan dengan jenis penelitian
kualitatif deskriptif yang bertujuan menggali dan menganalisis secara mendalam peran
‘Ulim al-Qur’an dalam membangun kurikulum pendidikan nasional. Pendekatan yang
digunakan adalah pendekatan fafsir, yaitu menelaah teks-teks al/-Qur’an secara tematik dan
kontekstual guna menemukan prinsip-prinsip epistemologis dan pedagogis yang relevan
bagi pengembangan kurikulum. Sumber data penelitian terdiri atas sumber primer dan
sekunder. Sumber primer meliputi a/-Qur’an dan literatur klasik (furdath) yang membahas
tentang ‘Ulum al-Qur’an, sedangkan sumber sekunder mencakup buku-buku ilmiah, artikel
jurnal, hasil penelitian, dan dokumen pendidikan yang mendukung analisis konseptual
penelitian ini. Teknik analisis data dilakukan dengan metode deskriptif-analitis, yakni
melalui proses membaca, menelaah, dan menginterpretasikan berbagai literatur untuk
menemukan relevansi tematik antar-sumber, kemudian mengkolaborasikannya menjadi satu
kerangka pemikiran yang utuh. Proses analisis ini menghasilkan sintesis konseptual yang
menggambarkan bagaimana nilai-nilai ‘Ulim al-Qur’an dapat diintegrasikan secara
sistematis ke dalam kurikulum pendidikan nasional agar selaras dengan kebutuhan zaman
tanpa kehilangan dasar spiritual dan moralnya.’

HASIL DAN PEMBAHASAN
PEMBAHASAN
A. Konseptualisasi ‘Ulim al-Qur’an sebagai Basis Epistemologis Pendidikan

Dalam khazanah keilmuan Islam, ‘Uliim al-Qur’an menempati posisi sentral sebagai
fondasi epistemologis yang mengarahkan seluruh bangunan ilmu menuju satu poros nilai,
yaitu ketuhanan. Disiplin ini tidak hanya berfungsi sebagai perangkat metodologis untuk
memahami teks wahyu, melainkan juga sebagai sistem pengetahuan yang memandu
manusia dalam membangun relasi epistemik antara akal, wahyu, dan realitas empiris.
Dengan demikian, ‘Ulim al-Qur’an bukan sekadar disiplin linguistik dan historis, tetapi
merupakan instrumen paradigmatik yang membentuk kerangka berpikir ilmiah yang
berorientasi pada kebenaran ilahiah.®

Sebagai basis epistemologis pendidikan, ‘Ulim al-Qur’an mengandung prinsip
integratif yang menolak dikotomi antara ilmu agama dan ilmu rasional. Pendidikan, dalam

4M. Asykur, “Integrasi Kurikulum PAI dan Ilmu Pengetahuan,” Jurnal Algiyam (2025), h.82

>Juliansyah Noor, Metodologi Penelitian: “Skripsi, Tesis, Disertasi dan Karya Ilmiah”, (Jakarta: PT
Fajar Interpratama Mandiri, 2011), h.26

®Risa Kinan, “Integrasi Pendidikan Islam dalam Kurikulum Nasional: Dampaknya terhadap Pembentukan
Karakter Siswa”, Advances In Education Journal, Vol. 1 No. 2 (2024), h.139

147



pandangan Qur’ani, tidak berhenti pada penumpukan informasi (informative process), tetapi
bergerak menuju proses penyadaran dan transformasi (transformative process), sehingga
pengetahuan menjadi sarana pembentukan kepribadian paripurna (insan kamil).

1. Hakikat dan Ruang Lingkup ‘Ulim al-Qur’an

Secara konseptual, ‘Ulim al-Qur’an merupakan disiplin ilmu yang tumbuh dari
kebutuhan umat Islam untuk memahami Al-Qur’an secara utuh, mendalam, dan
proporsional. Ia tidak sekadar mencakup pengetahuan teknis mengenai struktur teks,
melainkan juga meliputi dimensi filosofis, historis, dan metodologis dari wahyu. Dalam
pengertian terminologis, ‘Ulam al-Qur’an mencakup berbagai cabang ilmu yang menopang
pemahaman Al-Qur’an, seperti asbab al-nuzil (sebab-sebab turunnya ayat), nasikh wa al-
mansitkh (ayat-ayat yang menghapus dan dihapus), gira ’at (variasi bacaan Al-Qur’an), dan
tafsir (penafsiran ayat). Namun dalam kerangka epistemologis, ruang lingkupnya lebih luas
daripada sekadar instrumen teknis; ia menyentuh aspek bagaimana wahyu ilahi dipahami,
diinternalisasi dalam kesadaran intelektual, serta dioperasionalkan dalam praksis keilmuan
dan kehidupan sosial.”

‘Ulim al-Qur’an berfungsi tidak sekadar sebagai cabang ilmu yang menjelaskan
makna literal teks Al-Qur’an, melainkan sebagai kerangka epistemologis yang menuntun
manusia dalam menata pengetahuan dan sikapnya terhadap wahyu. Ilmu ini menekankan
bahwa pemahaman terhadap Al-Qur’an harus memperhitungkan keterkaitan antara akal dan
hati, sehingga setiap proses belajar dan menafsirkan wahyu melibatkan refleksi rasional
sekaligus kesadaran spiritual (tansik dan itqan). Pengetahuan yang diperoleh dari AI-Qur’an
tidak bersifat netral atau terlepas dari nilai; sebaliknya, ia selalu diorientasikan pada
pembentukan karakter, pengembangan kebijaksanaan, dan penerapan prinsip moral dalam
kehidupan sehari-hari (tansik dan itqan). Dengan pendekatan ini, manusia dilatih untuk
menilai informasi, memahami realitas sosial dan alam, serta menyusun keputusan
berdasarkan keseimbangan antara logika dan iman. ‘Ulim al-Qur’an juga menegaskan
pentingnya integrasi antara teori dan praksis, sehingga ilmu tidak hanya diketahui secara
intelektual, tetapi juga dihayati dan diamalkan sebagai bagian dari pengabdian kepada
Tuhan dan kontribusi terhadap kemaslahatan umat manusia (fansik dan itqan). Proses
epistemik ini membentuk cara berpikir holistik, di mana setiap aspek kehidupan dipahami
sebagai bagian dari tatanan yang memiliki makna ilahiah dan nilai etis.

Sebagaimana ditegaskan dalam firman Allah Q.S. Ali ‘Imran: 7:
) 5T L G085 G O3 B 2l o a0 U6 Syt el A a4 2 i O gl 05T B 5
S W 8 g T e 23 38 G Ogls L o Ot B Y ik s g gk i
Terjemahnya:

“Dialah (Allah) yang menurunkan Kitab (Al-Qur’an) kepadamu (Nabi Muhammad).
Di antara ayat-ayatnya ada yang muhkamat, itulah pokok-pokok isi Kitab (Al-Qur’an) dan
yvang lain mutasyabihat. Adapun orang-orang yang dalam hatinya ada kecenderungan pada
kesesatan, mereka mengikuti ayat-ayat yang mutasyabihat untuk menimbulkan fitnah
(kekacauan dan keraguan) dan untuk mencari-cari takwilnya. Padahal, tidak ada yang
mengetahui takwilnya, kecuali Allah. Orang-orang yang ilmunya mendalam berkata,
“Kami beriman kepadanya (Al-Qur’an), semuanya dari Tuhan kami.” Tidak ada yang

dapat mengambil pelajaran, kecuali ululalbab”®

"Masrizal, “Integrasi Nilai-Nilai Qur’ani dalam Kurikulum Pendidikan Islam”, Hijri: Jurnal Manajemen
Kependidikan dan Keislaman, Vol. 11 No. 2 (2022), h.52

8Kementerian Agama, 41-Qur’an dan Terjemahnya (Jakarta: Lajnah Pentashihah Mushaf Al-Qur’an, 2019),
h. 58

148



Ayat ini memberikan dasar konseptual bagi keberadaan ‘Ulim al-Qur’an sebagai
perangkat epistemik. Klasifikasi ayat-ayat muhkamat dan mutasyabihat mengandung
pelajaran bahwa teks wahyu memiliki hirarki makna dan tingkat kepastian yang berbeda.
Ayat-ayat muhkamadat berfungsi sebagai prinsip-prinsip fundamental yang menjadi rujukan
bagi keseluruhan pemahaman Al-Qur’an, sedangkan ayat-ayat mutasyabihdt membuka
ruang tafsir yang menuntut kepekaan metodologis dan ketajaman intelektual. Dari
perspektif pendidikan, pemahaman terhadap struktur epistemik ini menumbuhkan
kesadaran bahwa pengetahuan tidak bersifat tunggal dan statis. Prinsip kehati-hatian
epistemologis (epistemic caution) yang terkandung dalam ‘Ulam al-Qur’an mengajarkan
bahwa setiap pemahaman terhadap wahyu harus melalui proses refleksi kritis, analisis
kontekstual, dan pertimbangan rasional yang matang. Dalam lingkungan pendidikan, hal ini
berimplikasi pada pembentukan sikap ilmiah yang tidak tergesa-gesa dalam menyimpulkan,
terbuka terhadap perbedaan tafsir, dan senantiasa menimbang antara teks, konteks, dan
maqasid (tujuan) syariat.’

Dengan demikian, ‘Ulim al-Qur’an menjadi landasan epistemologi pendidikan Islam
yang menuntun peserta didik untuk memahami bahwa kebenaran dalam Al-Qur’an tidak
hanya ditemukan dalam dimensi literalnya, tetapi juga dalam dinamika makna yang terus
hidup di tengah perubahan zaman. Ia mengarahkan proses pendidikan agar tidak terjebak
pada dogmatisme teks, tetapi membuka ruang bagi dialog antara wahyu, akal, dan realitas
sosial sebuah proses pembelajaran yang holistik, integratif, dan berorientasi pada pencarian
hikmah.

2. ‘Ulam al-Qur’an sebagai Sistem Epistemologis Islam

‘Uliim al-Qur’an menempati posisi fundamental dalam konstruksi epistemologi Islam.
Ia tidak hanya berfungsi sebagai cabang ilmu yang menguraikan kaidah-kaidah penafsiran
Al-Qur’an, tetapi menjadi sistem pengetahuan yang menegaskan hubungan hierarkis antara
wahyu, akal, dan pengalaman empiris. Dalam sistem ini, wahyu menempati kedudukan
sebagai sumber kebenaran mutlak, sementara akal dan pengalaman berperan sebagai
instrumen interpretatif untuk menyingkap makna dan hikmah di balik realitas ciptaan
Tuhan.!'”

Epistemologi yang lahir dari ‘Ulim al-Qur’an menolak pandangan otonomi rasio
sebagaimana dijunjung oleh epistemologi modern Barat. Rasionalitas dalam Islam bukan
entitas yang bebas nilai, melainkan bagian dari kesadaran teologis yang tunduk pada
bimbingan wahyu. Dengan demikian, pengetahuan dalam Islam tidak bersifat
antroposentris, melainkan teosentris; kebenaran tidak diukur dari kesepakatan manusia atau
hasil verifikasi empiris semata, tetapi dari kesesuaiannya dengan nilai-nilai ilahiah yang
menjadi dasar keberadaan seluruh realitas.

Paradigma ini menjadikan aktivitas intelektual sebagai bagian dari ibadah. Proses
berpikir, meneliti, dan memahami hakikat sesuatu merupakan bentuk penghambaan, sebab
seluruh aktivitas kognitif manusia pada hakikatnya adalah usaha untuk membaca tanda-
tanda Tuhan yang hadir di alam semesta dan dalam diri manusia. Dengan demikian, ilmu
dalam pandangan ‘Ulim al-Qur’an tidak pernah bebas nilai; ia senantiasa berkelindan
dengan dimensi etika, moral, dan spiritual.'!

“Muhsin Mahfudz, "Implikasi Pemahaman Tafsir Al-Qur’an Terhadap Sikap Keberagamaan", Jurnal Tafsere
Vol. 4 No. 2 (Tahun 2016), h. 122.

10Akhmad Maulana Sufi, "Epistemologi Tafsir Pelita Al-Qur’an Karya Fadhlullah Haeri", Ushuly: Jurnal Ilmu
Ushuluddin Vol. 1 No. 1 (Januari 2022), h. 59.

M. Rifaki, "Epistemologi Tafsir Al-Nur Karya Hasbi Ash-Shiddieqy", Sabda: Jurnal llmu Dakwah Vol. 21
No. 2 (2022), h. 2119

149



Dalam bidang pendidikan, sistem epistemologis ini menuntut penyusunan kurikulum
dan proses belajar yang berakar pada kesadaran tauhid. [lmu pengetahuan, apapun bentuk
dan cabangnya, harus dipahami sebagai satu kesatuan yang bersumber dari Tuhan. Karena
itu, dikotomi antara ilmu agama dan ilmu dunia menjadi tidak relevan dalam kerangka
epistemologi Qur’ani. Pendidikan diarahkan bukan semata pada penguasaan pengetahuan
teknis, melainkan pada pembentukan kepribadian ilmiah yang beriman, berpikir kritis, dan
memiliki kesadaran moral yang tinggi. Dengan demikian, ‘Ulim al-Qur’an menawarkan
kerangka epistemik yang holistik, integratif, dan transendental. Ia menyatukan dimensi
rasional dan spiritual, empiris dan normatif, teoritis dan praksis. Dalam sistem ini, ilmu
menjadi sarana pengenalan terhadap Tuhan dan pengabdian kepada-Nya, sementara akal
berfungsi sebagai jembatan yang menghubungkan manusia dengan hakikat kebenaran.
Melalui pandangan semacam ini, ‘Ulum al-Qur’an membentuk paradigma pengetahuan
yang tidak sekadar menuntun manusia untuk mengetahui, tetapi juga untuk memahami,
menghayati, dan mengabdi.

3. Prinsip-prinsip Qur’ani dalam Pembentukan Paradigma Pendidikan

Dalam khazanah ‘Ulim al-Qur’an, terdapat tiga prinsip pokok yang memiliki
relevansi mendalam bagi konstruksi paradigma pendidikan Islam, yakni tadabbur, tazakkur,
dan ta ‘lim. Ketiganya membentuk satu kesatuan epistemologis yang menyatukan dimensi
akal, hati, dan amal dalam proses pencarian ilmu. Melalui tiga prinsip inilah Al-Qur’an
menuntun manusia untuk memahami hakikat pengetahuan, bukan semata sebagai aktivitas
intelektual, tetapi juga sebagai perjalanan spiritual menuju kesadaran ilahiah.'?

Allah berfirman dalam Q.S. Shad: 29:
AT sl 553 S o 433 e
Terjemahnya:

“(Al-Qur’an ini adalah) kitab yang Kami turunkan kepadamu (Nabi Muhammad)
yang penuh berkah supaya mereka menghayati ayat-ayatnya dan orang-orang yang berakal
sehat mendapat pelajaran”.'?

Ayat ini mengandung dua pilar epistemik yang sekaligus bersifat pedagogik, yaitu
tadabbur dan tazakkur. Tadabbur merupakan proses intelektual yang menuntut keaktifan
akal dalam memahami struktur makna wahyu secara mendalam dan berlapis. Aktivitas ini
bukan sekadar pembacaan tekstual, tetapi suatu perenungan kritis yang membuka cakrawala
makna, menghubungkan teks dengan realitas kehidupan, serta menyingkap hikmah di balik
ketetapan ilahi. Dalam ranah pendidikan, fadabbur melahirkan kemampuan berpikir
reflektif dan analitis, menumbuhkan sikap ilmiah yang berakar pada kesadaran spiritual,
serta menjauhkan manusia dari reduksi makna pengetahuan menjadi sekadar data atau
konsep yang beku.'*

Sementara itu, tazakkur mengandung makna pengingatan diri dan internalisasi nilai-
nilai wahyu ke dalam kesadaran moral. la meneguhkan dimensi etis dan spiritual dalam
setiap proses berpikir dan belajar. Melalui tazakkur, ilmu tidak berhenti sebagai objek
pengetahuan, tetapi menjadi sumber transformasi diri yang menumbuhkan kepekaan nurani,
ketulusan niat, dan kesadaran tanggung jawab terhadap kebenaran. Dengan demikian,
tazakkur berfungsi sebagai poros keseimbangan antara rasionalitas dan spiritualitas dalam
pendidikan.

12Zaenal Khalid, "Eksklusivisme Tafsir", Skripsi (Jakarta: Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah,
2022), h. 123

BKementrian Agama, Alquran Dan Terjemahnya, h. 649.

“Nur Faizin Maswan, Kajian Deskriptif Tafsir Ibnu Katsir, (Y ogyakarta: Menara Kudus, 2002), h. 44

150



Adapun ta lim merupakan wujud praksis dari kedua prinsip tersebut. Ia meliputi
proses pengajaran, pembimbingan, dan pewarisan nilai-nilai keilmuan yang disertai
orientasi moral dan teologis. Dalam kerangka ‘Ulim al-Qur’an, ta‘lim tidak sekadar
penyampaian informasi, tetapi juga pembentukan kepribadian dan kesadaran diri sebagai
subjek moral yang bertanggung jawab. Proses fa lim sejati terjadi ketika ilmu tidak hanya
dikuasai secara kognitif, tetapi dihayati sebagai amanah dan diamalkan dalam kehidupan
nyata.15

Ketiga prinsip tersebut menunjukkan bahwa paradigma pendidikan Qur’ani bersifat
integratif dan holistik. Tadabbur mengasah akal agar mampu membaca tanda-tanda Tuhan
dengan nalar yang jernih, tazakkur menata hati agar tetap terikat pada nilai-nilai ilahiah, dan
ta ‘lim menggerakkan amal sebagai bentuk aktualisasi pengetahuan. Ketiganya berpadu
membentuk proses pendidikan yang melahirkan manusia berfikir mendalam, berhati bersih,
dan berakhlak mulia yakni manusia yang memahami ilmu bukan sebagai tujuan akhir,
melainkan sebagai jalan menuju pengenalan dan pengabdian kepada Tuhan.

4. Orientasi Pendidikan Qur’ani Menuju Pembentukan Insan Kamil

Al-Qur'an mengandung ajaran moral dan etika yang mendasar untuk membentuk
karakter manusia. Jika kita pahami lebih mendalam isi dari al-Qur'an akan ada banyak
pengajaran yang kita temukan dan diimplementasikan di kehidupan.'® Puncak dari sistem
pendidikan yang berakar pada ‘Uliim al-Qur’an adalah lahirnya insan kamil, yakni manusia
paripurna yang menyatukan akal, iman, dan amal dalam harmoni eksistensial yang utuh.
Konsep ini tidak hanya bersifat ideal moral, tetapi merupakan tujuan ontologis dan
epistemologis dari pendidikan Islam itu sendiri. /nsan kamil menggambarkan sosok manusia
yang mampu menyeimbangkan dimensi rasional dan spiritual, yang berpikir dengan
kejernihan nalar sekaligus hidup dengan kesadaran ketuhanan yang mendalam.'”

Allah menegaskan hal ini dalam firman-Nya Q.S. al- Baqarah 30:
&\Jquww)_\wcwf,;umm,wmJL@JJ&A@\A%U@&@&\} deJ)Ju;b
bplisyu rlpi
Terjemahnya:

“(Ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, “Aku hendak
menjadikan khalifah di bumi.” Mereka berkata, “Apakah Engkau hendak menjadikan orang
yang merusak dan menumpahkan darah di sana, sedangkan kami bertasbih memuji-Mu dan
menyucikan nama-Mu?” Dia berfirman, “Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak
kamu ketahui.” "8

Ayat ini mengandung dua dimensi pokok dalam antropologi Qur’ani: manusia sebagai
‘abd Allah (hamba Tuhan) dan sebagai khalifah fi al-ard (pemakmur bumi). Sebagai ‘abd,
manusia dituntut untuk tunduk dan taat kepada kehendak Ilahi, mengarahkan seluruh potensi
dirinya pada ibadah dan pengabdian. Sebagai khalifah, manusia memiliki tanggung jawab
kosmologis untuk mengelola, memelihara, dan menata kehidupan sesuai dengan nilai-nilai
wahyu. Kedua peran ini tidak dapat dipisahkan, sebab kepemimpinan manusia di bumi
hanya sah apabila didasarkan pada ketundukan kepada Tuhan.'

SM. Ilham Muchtar, "Ummatan Wasathan dalam Perspektif Tafsir", Jurnal Tafsere Vol. 5 No. 1 (2017), h.
296

Iwani, Fatimah Nurlala; Abubakar, Achmad; Ilyas, Hamka, “Moralitas Digital dalam Pendidikan:
Mengintegrasikan Nilai-Nilai Al-Qur’an di Era Teknologi”, Journal of Instructional and Development
Researches, Vol. 4 No. 6 (2024), h. 556

17Abdul Mustaqim, Epistemologi Tafsir Kontemporer, (Yogyakarta: LKiS, 2010), h. 11

8K ementrian Agama, Alquran Dan Terjemahnya,h.42.

M. Alfatih Suryadilaga, Metodologi Ilmu Tafsir, (Yogyakarta: TERAS, 2010), h. 94

151



Dalam perspektif epistemologis, ayat tersebut menegaskan bahwa pengetahuan dalam
Islam tidak berdiri bebas dari nilai. [lmu adalah amanah yang mengandung tanggung jawab
moral dan spiritual. Proses pencarian ilmu harus selalu diarahkan pada pemaknaan realitas
dengan landasan wahyu, sehingga aktivitas intelektual tidak tercerabut dari kesadaran
tauhid. Di sinilah pendidikan Qur’ani memainkan perannya: membentuk manusia yang
bukan hanya cerdas secara kognitif, tetapi juga matang secara spiritual dan berkarakter etis.

Pendidikan berbasis ‘Uliim al-Qur’an berorientasi pada penyatuan dimensi akal, hati,
dan amal. Akal berfungsi sebagai instrumen pemahaman dan pengembangan ilmu; hati
sebagai pusat kesadaran moral dan spiritual; sementara amal merupakan wujud konkret dari
ilmu yang diinternalisasi. Ketiganya saling melengkapi dalam membentuk kepribadian yang
utuh, sehingga pengetahuan tidak berhenti pada tataran teoritis, tetapi berbuah pada tindakan
yang membawa kemaslahatan bagi manusia dan alam.*

Tujuan akhir dari pendidikan semacam ini adalah terciptanya insan kamil manusia
yang tidak hanya mengetahui kebenaran, tetapi juga menghayatinya dan
mengimplementasikannya dalam kehidupan sosial. la adalah manusia yang menempatkan
ilmu sebagai sarana pengabdian kepada Tuhan dan pemakmuran bumi; yang memadukan
kecerdasan intelektual dengan kebersihan hati; dan yang menempatkan seluruh
pengetahuannya dalam kerangka tanggung jawab moral kepada Pencipta.

Sebagaimana ditegaskan dalam karya klasik seperti al-Burhan fi ‘Ulim al-Qur’an
karya al-Zarkashi dan al-Itgan fi ‘Ulim al-Qur’an karya al-Suyiiti, Al-Qur’an bukan
sekadar sumber hukum atau pedoman ibadah, tetapi juga fondasi epistemologi yang menata
struktur berpikir dan sistem nilai manusia. Dalam ranah pemikiran kontemporer, pandangan
ini diperkuat oleh M. Naquib al-Attas dalam Prolegomena to the Metaphysics of Islam dan
Fazlur Rahman dalam Islam and Modernity, yang sama-sama menegaskan bahwa
pendidikan Islam harus diarahkan pada pembentukan pribadi yang sadar akan asal, tujuan,
dan tanggung jawab keberadaannya di hadapan Tuhan.?!

Dengan demikian, orientasi pendidikan Qur’ani tidak berhenti pada transfer
pengetahuan, melainkan pada pembentukan kesadaran keberadaan manusia dalam tatanan
kosmos ilahi. ‘Ulim al-Qur’an menjadi dasar epistemik yang memastikan bahwa ilmu tidak
sekadar diketahui, tetapi juga dihayati dan diamalkan, sehingga menghasilkan manusia yang
utuh berilmu, beriman, dan beramal saleh sebagai cerminan dari hakikat insan kamil yang
dikehendaki Al-Qur’an.

B. Integrasi Nilai-nilai ‘Uliim al-Qur’an dalam Pengembangan Kurikulum

Kurikulum menempati posisi sentral dalam sistem pendidikan, sebab di dalamnya
terumuskan arah, isi, dan metode pembelajaran yang menentukan kualitas serta orientasi
pendidikan itu sendiri. Ia bukan hanya sekumpulan dokumen administratif yang mengatur
mata pelajaran, tetapi merupakan manifestasi dari sistem nilai dan pandangan hidup suatu
bangsa terhadap hakikat manusia dan tujuan keberadaannya. Dalam konteks pendidikan
Islam, kurikulum memiliki dimensi spiritual yang berakar pada wahyu, sehingga berfungsi
tidak hanya mengembangkan aspek intelektual, tetapi juga membentuk kesadaran moral dan
spiritual peserta didik.>?

NLutfiyah Rahman, "Implementasi Tadabbur dan Tazakkur dalam Pembelajaran Qur’ani", Jurnal Ilmu
Tarbiyah Vol. 13 No. 1 (2022), h.79

Z'Ahmad Zainuri, "Integrasi ‘Ulim al-Qur’an dalam Kurikulum Pendidikan Nasional", Jurnal Pendidikan
Islam Kontemporer Vol. 7 No. 2 (2019), h.59

2Dede Dwi Kurniasih, Mohammad Firmansyah, Navisatul Inayah, dan Zaki Arrazaq, Integrasi Nilai-
Nilai Al-Qur’an dan Tafsir dalam Kurikulum Pendidikan Agama Islam untuk Mewujudkan Generasi
Emas 2045, (Jakarta: Lembaga Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LPPM), 2025), h.73

152



Dalam kerangka tersebut, ‘Ulium al-Qur’an sebagai cabang keilmuan yang mengkaji
segala aspek yang berkaitan dengan Al-Qur’an baik dari segi sejarah, bahasa, maupun
makna teologisnya memiliki peranan penting dalam membentuk basis epistemologis
kurikulum. Nilai-nilai yang dikandungnya, seperti ‘ad/ (keadilan), hikmah (kebijaksanaan),
dan amanah (tanggung jawab), memberikan arah moral dan teologis bagi pengembangan
kurikulum nasional agar tetap berpijak pada nilai-nilai ketuhanan di tengah tantangan
modernitas.?

Konsep integrasi nilai-nilai ‘Ulim al-Qur’an dalam kurikulum dirancang untuk
menyatukan kemampuan rasional dan ilmiah dengan kedalaman kesadaran spiritual (fansik
dan itgan). Kurikulum yang berlandaskan nilai Qur’ani tidak sekadar menyampaikan
informasi atau fakta, tetapi menekankan transformasi cara berpikir, pola perilaku, dan
pandangan hidup secara menyeluruh (fansik dan itgan). Dalam perspektif Al-Qur’an, ilmu
memiliki fungsi ganda: sebagai sarana pengenalan terhadap Tuhan dan sebagai media
pelaksanaan amanah kekhalifahan di bumi, sehingga pendidikan menjadi proses yang
memadukan pengembangan intelektual dengan pembentukan karakter moral dan tanggung
jawab sosial (tansik dan itgan). Hal ini ditegaskan dalam firman Allah dalam Q.S. al-
Baqgarah 31: .

Gilo 33870 VB ST d;:,w Jus & B 2i F G sl deg
Terjemahnya:

“Dia mengajarkan kepada Adam nama-nama (benda) seluruhnya, kemudian Dia
memperlihatkannya kepada para malaikat, seraya berfirman, “Sebutkan kepada-Ku nama-
nama (benda) ini jika kamu benar!” **

Ayat ini menegaskan bahwa setiap proses pendidikan sejatinya bersumber dari
kehendak ilahi (tansik dan itqan), sehingga ilmu pengetahuan bukan sekadar hasil akumulasi
manusia, tetapi merupakan anugerah yang diberikan Tuhan untuk dimanfaatkan secara
bertanggung jawab. Anugerah ilmu ini memiliki dimensi transendental, yaitu memandu
manusia untuk mengenal Pencipta dan memahami hakikat eksistensi serta tanggung
jawabnya sebagai khalifah f1 al-ard. Dengan demikian, pendidikan tidak hanya berfokus
pada penguasaan fakta atau keterampilan teknis, tetapi juga diarahkan pada pembinaan
kesadaran moral dan spiritual (fansik dan itgan). Kurikulum yang dirancang berdasarkan
‘Ulim al-Qur’an menekankan keseimbangan antara pengembangan kemampuan rasional,
seperti analisis kritis dan pemecahan masalah, dengan pembinaan ruhani yang
menumbuhkan integritas, ketakwaan, dan kepekaan sosial. Pendekatan semacam ini
mengajarkan peserta didik untuk melihat ilmu sebagai sarana pengenalan terhadap Tuhan,
sekaligus sebagai alat untuk mengaktualisasikan tanggung jawab moral dalam kehidupan
sehari-hari, sehingga pendidikan menjadi proses yang menyeluruh, holistik, dan selaras
dengan prinsip-prinsip wahyu (tansik dan itqan).”

1. Kurikulum sebagai Representasi Nilai dan Pandangan Hidup

Dalam perspektif pendidikan Islam, kurikulum bukan sekadar perangkat teknis yang
mengatur struktur dan konten pembelajaran, melainkan representasi dari pandangan hidup
(weltanschauung) suatu peradaban. la berfungsi sebagai instrumen ideologis dan
epistemologis yang menanamkan sistem nilai tertentu dalam diri peserta didik. Oleh karena
itu, kurikulum Qur’ani tidak diarahkan hanya pada penguasaan ilmu pengetahuan, tetapi
juga pada pembentukan kesadaran eksistensial manusia tentang perannya sebagai ‘abd Allah

BFathurohim, Implementasi Kurikulum PAI Berbasis Nilai-Nilai Qur’ani di Era Digital, (Jakarta: Lembaga
Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LPPM), 2023), h.128

2Kementrian Agama, Alquran Dan Terjemahnya, h.47.

Zyahrizal, "Integrasi Nilai-Nilai Al-Qur’an dan Hadits dalam Kurikulum Merdeka pada Lembaga Pendidikan
Islam", Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran, Vol. 7 No. 4 (2024), h. 15536

153



dan khalifah fi al-ard. Dua posisi ini menegaskan bahwa proses pendidikan harus
mengintegrasikan dimensi spiritual dan sosial, agar peserta didik mampu mengelola
kehidupan dunia dengan berlandaskan nilai-nilai transenden. Dengan demikian, kurikulum
menjadi medium transformatif yang menghubungkan antara pengetahuan dan pengabdian,
antara ilmu dan moralitas.*®
2. Prinsip Keadilan (‘Adl) dalam Kurikulum
Keadilan dalam konteks kurikulum mencerminkan keseimbangan pengembangan
potensi manusia secara menyeluruh. Nilai ‘ad/ menuntut agar pendidikan tidak bersifat
dikotomis antara ilmu agama dan ilmu rasional, melainkan mengakui keduanya sebagai
ekspresi berbeda dari satu kebenaran yang sama. Prinsip ini menolak fragmentasi ilmu yang
melahirkan kesenjangan antara aspek spiritual dan intelektual. Kurikulum yang
berlandaskan ‘ad! dirancang untuk menciptakan harmoni antara dimensi kognitif, afektif,
dan psikomotorik, sekaligus memastikan pemerataan akses terhadap pendidikan yang
bermutu. Dengan demikian, keadilan tidak hanya dimaknai sebagai prinsip moral, tetapi
juga sebagai asas epistemologis dalam pengembangan kurikulum yang berorientasi pada
kemaslahatan manusia secara utuh.?’
3. Prinsip Kebijaksanaan (Hikmah) sebagai Orientasi [Imu
Konsep hikmah dalam epistemologi Islam menempatkan ilmu pengetahuan dalam
relasi yang erat dengan kebajikan dan tujuan hidup manusia. Ilmu tidak memiliki nilai
intrinsik tanpa orientasi etis dan fungsional yang mengarah pada kebaikan. Oleh karena itu,
kurikulum yang berlandaskan hikmah menuntut agar setiap proses pembelajaran
mengaitkan antara teori dan praktik, antara pengetahuan dan aksi moral. Pendidikan
diarahkan untuk membentuk peserta didik yang reflektif, kritis, dan bijaksana dalam
menggunakan ilmunya untuk kemaslahatan sosial. Pendekatan ini menolak paradigma
instrumentalistik yang memandang ilmu hanya sebagai sarana produksi atau efisiensi
ekonomi, dan mengembalikannya pada fungsi humanistiknya sebagai jalan menuju
pemahaman hakikat dan kebajikan.
4. Prinsip Amanah (Amanah) sebagai Tanggung Jawab Pendidikan
Amanah menempati posisi sentral dalam konsepsi pendidikan Qur’ani. Ia menegaskan
bahwa ilmu merupakan tanggung jawab moral yang menuntut kejujuran intelektual,
integritas personal, dan kepedulian sosial. Dalam kerangka kurikulum, nilai amanah
mengandaikan keterlibatan aktif seluruh pihak pendidik, peserta didik, dan lembaga
pendidikan dalam menjaga kemurnian tujuan pendidikan. Pendidik bukan hanya penyampai
pengetahuan, tetapi pembimbing yang menanamkan kesadaran moral terhadap penggunaan
ilmu. Kurikulum yang berpijak pada amanah dengan demikian diarahkan untuk
menumbuhkan etika tanggung jawab, yakni kemampuan individu untuk
mempertanggungjawabkan pengetahuan dan tindakannya terhadap diri sendiri, masyarakat,
dan lingkungan.”®
5. Pendekatan Tematik Qur’ani dalam Desain Kurikulum
Desain kurikulum Qur’ani berlandaskan pada prinsip integratif, yang memandang
seluruh bidang ilmu sebagai bagian dari satu kesatuan makna yang berakar pada tauhid.
Pendekatan tematik digunakan untuk menghubungkan setiap disiplin ilmu dengan nilai-nilai
Qur’ani, sehingga peserta didik mampu melihat keterpaduan antara fenomena alam, sosial,

2%Dede Dwi Kurniasih, "Integrasi Nilai-Nilai Al-Qur’an dalam Pendidikan Anak Usia Dini untuk
Pembentukan Karakter Islam", Al-Tkram: Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 8§ No. 2 (2025), h. 220

YMuhammad Masrizal, "Integrasi Nilai-Nilai Qur’ani dalam Kurikulum Pendidikan Agama Islam di
Madrasah", Hijri: Jurnal llmiah Pendidikan Islam, Vol. 6 No. 1 (2022), h. 48

28Candra PA, "Integrasi Nilai-Nilai Qur’ani dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam", Jurnal Inspirasi
Modern, Vol. 5 No. 3 (2025), h. 217

154



dan spiritual. Dengan demikian, kurikulum tidak lagi terjebak dalam struktur pengetahuan
yang terpisah-pisah, melainkan menampilkan visi holistik tentang realitas. Model ini
mengajarkan bahwa pengetahuan ilmiah, sosial, dan keagamaan sejatinya merupakan ayat
(tanda-tanda) yang mengantarkan manusia pada pemahaman terhadap kebenaran ilahi.
Pendekatan semacam ini mendorong terbentuknya cara berpikir sintetik dan reflektif yang
menumbuhkan kesadaran metafisis dalam proses pendidikan.?’

C.Relevansi ‘Ulim al-Qur’an terhadap Pembangunan Kurikulum Pendidikan

Nasional

Pendidikan nasional merupakan sistem yang dibangun untuk mewujudkan cita-cita
bangsa melalui proses pembentukan sumber daya manusia yang cerdas, berakhlak, dan
berdaya guna. Namun, dalam praktiknya, pendidikan modern sering terjebak pada orientasi
materialistik yang menitikberatkan aspek kognitif dan kompetensi teknis, sementara
dimensi moral dan spiritual kurang mendapatkan perhatian proporsional. Akibatnya, lahir
generasi yang unggul secara akademik, tetapi miskin integritas dan kesadaran etis.*°

Dalam konteks inilah ‘Ulim al-Qur’an memiliki relevansi fundamental bagi
pembangunan kurikulum pendidikan nasional. Sebagai basis epistemologis keilmuan Islam,
‘Ulim al-Qur’an tidak hanya mengajarkan cara memahami teks wahyu, tetapi juga
membangun paradigma berpikir yang integral antara ilmu dan nilai. Dengan menjadikan
nilai-nilai Qur’ani sebagai pedoman konseptual, pendidikan nasional dapat diarahkan untuk
menghasilkan manusia yang berilmu, berakhlak, dan berorientasi pada kemaslahatan
publik.’!

Kontribusi ‘Uliim al-Qur’an terhadap pendidikan nasional memiliki signifikansi yang
luas, baik secara filosofis maupun metodologis. Pada tataran filosofis, ‘Ulim al-Qur’an
memberikan fondasi normatif yang menentukan arah, tujuan, dan hakikat pendidikan itu
sendiri. Pendidikan dalam kerangka Qur’ani dipahami bukan semata sebagai proses transfer
pengetahuan, melainkan sebagai bagian dari mandat keilahian yang menghubungkan
manusia dengan sumber kebenaran tertinggi. Ilmu tidak berdiri otonom dari nilai-nilai
spiritual, tetapi merupakan amanah yang harus dikelola dengan kesadaran teologis. Oleh
sebab itu, kegiatan belajar dan mengajar dipandang sebagai bentuk pengabdian ( ibddah)
yang mengandung dimensi etis dan transendental.

Dalam konteks pendidikan nasional, prinsip tersebut menuntut agar kurikulum dan
praktik pembelajaran tidak berhenti pada aspek penguasaan kompetensi teknis, tetapi
diarahkan pula pada pembentukan integritas spiritual dan moral peserta didik. Kurikulum
yang berlandaskan nilai-nilai ‘Uliim al-Qur’an berfungsi menumbuhkan kesadaran bahwa
ilmu harus digunakan untuk kemaslahatan, bukan untuk kepentingan pragmatis semata.
Dengan demikian, pendidikan nasional dapat melahirkan individu yang cerdas secara
intelektual, beretika dalam tindakan, dan memiliki orientasi hidup yang terikat pada nilai-
nilai ketuhanan

Pada tataran metodologis, ‘Ulim al-Qur’an juga menawarkan paradigma integratif
dalam penyusunan kurikulum dan pelaksanaan pembelajaran. la menekankan pentingnya
keseimbangan antara nalar ( ‘aq/) dan wahyu (naql), antara dimensi empiris dan spiritual.

»Juliana, "Integrasi Nilai-Nilai Islam dalam Kurikulum Pendidikan di Sekolah Menengah", Jurnal
Pendidikan Islam, Vol. 9 No. 2 (2025), h. 100

39Y usnita, "Integrasi Al-Qur’an dan Al-Hadits dalam Pengembangan Pendidikan Islam di Madrasah
Tsanawiyah", Al-Tarbiyah: Jurnal llmu Pendidikan Islam, Vol. 3 No. 1 (2024), h. 127

3lCandra PA, "Implementasi Nilai-Nilai Al-Qur’an dalam Kurikulum Pendidikan Agama Islam di
SMA", Pendidikan Agama Islam. Studi dan Analisis, Vol. 4 No. 2 (2025), h. 156

M. Romli dan Ainur Rofiq Sofa, "Integrasi Al-Qur’an dan Al-Hadits dalam Pengembangan
Pendidikan Islam di Madrasah Tsanawiyah", Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 3 No. 1 (2024), h. 127

155



Pendekatan ini tidak menafikan metode ilmiah modern, tetapi menempatkannya dalam
kerangka nilai yang lebih luas, yaitu kesadaran akan keterpaduan antara ilmu, etika, dan
kemanusiaan. Dengan demikian, ‘Ulum al-Qur’an berkontribusi membangun model
pendidikan nasional yang holistik, berakar pada kearifan spiritual Islam, dan relevan dengan
tantangan zaman.
1. ‘Ulim al-Qur’an sebagai Landasan Filosofis Pendidikan Nasional
Dalam konteks pembangunan pendidikan nasional, diperlukan fondasi filosofis yang
mampu menegaskan hakikat manusia, arah kehidupan, dan tujuan pembelajaran. ‘Uliam al-
Qur’an menawarkan kerangka ontologis dan teleologis yang berakar pada pandangan
Qur’ani tentang manusia sebagai makhluk berakal sekaligus makhluk spiritual. Pendidikan,
dalam pandangan ini, bukan hanya aktivitas intelektual, melainkan juga proses
penyempurnaan eksistensi menuju insan kamil—manusia paripurna yang seimbang antara
rasionalitas dan spiritualitas. Dengan menjadikan ‘Ulim al-Qur’an sebagai landasan
filosofis, sistem pendidikan nasional diarahkan untuk mengintegrasikan nilai ketuhanan
(teosentrisme) dengan kebutuhan kemanusiaan (antroposentrisme). Artinya, setiap upaya
pendidikan harus berorientasi pada pengabdian kepada Tuhan tanpa menafikan tanggung
jawab sosial manusia terhadap realitas duniawi.*
2. ‘Ulam al-Qur’an sebagai Paradigma Integratif Ilmu dan Nilai
Dikotomi antara ilmu dan moralitas yang mewarnai sistem pendidikan modern
merupakan problem epistemologis yang mendalam. ‘Ulum al-Qur’an hadir untuk
meruntuhkan sekat tersebut dengan menegaskan bahwa pengetahuan sejati selalu bersumber
dari wahyu dan harus diarahkan pada kemaslahatan umat. I[lmu tidak berdiri dalam ruang
nilai yang netral, melainkan selalu mengandung dimensi etis dan spiritual. Oleh sebab itu,
paradigma pendidikan yang berlandaskan ‘Uliim al-Qur’an mengintegrasikan rasionalitas
ilmiah dengan kesadaran imaniah. Kurikulum nasional yang dibangun atas dasar ini harus
mampu mengembangkan potensi intelektual peserta didik sekaligus menanamkan kepekaan
moral dan spiritual, agar ilmu tidak hanya berfungsi sebagai sarana teknis, tetapi juga
sebagai jalan menuju kebijaksanaan dan kemanusiaan.>*
3. ‘Uliim al-Qur’an sebagai Instrumen Etis dan Moral dalam Kurikulum
Pendidikan yang kehilangan orientasi etik cenderung menghasilkan manusia
berpengetahuan tinggi namun miskin nilai. ‘Ulim al-Qur’an menempatkan akhlak sebagai
poros utama pendidikan, di mana proses pengajaran tidak semata mentransfer ilmu,
melainkan juga menanamkan karakter moral yang luhur. Prinsip-prinsip Qur’ani seperti sidg
(kejujuran), amanah (tanggung jawab), ‘adl (keadilan), dan hikmah (kebijaksanaan)
menjadi parameter etika dalam seluruh disiplin ilmu. Dengan demikian, setiap mata
pelajaran baik dalam ranah eksakta, sosial, maupun humaniora harus memuat dimensi moral
yang memandu peserta didik untuk menggunakan ilmu bagi kebaikan dan kemaslahatan.
Kurikulum yang berlandaskan ‘Ulim al-Qur’an berfungsi sebagai sistem pembentukan
watak yang menyatukan nalar, etika, dan iman dalam satu kesatuan praksis pendidikan.>®
4. ‘Ulim al-Qur’an dalam Pembentukan Karakter dan Integritas Bangsa
Tujuan utama pendidikan nasional sebagaimana tercantum dalam Undang-Undang
Nomor 20 Tahun 2003 adalah membentuk manusia yang beriman, bertakwa, dan berakhlak
mulia. ‘Ulim al-Qur’an menyediakan kerangka konseptual bagi pencapaian tujuan tersebut

3Irmawati, "Integrasi Nilai-Nilai Islam dalam Kurikulum PAI", Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 6 No. 3
(2024), h.52

3Eryandi, "Integrasi Nilai-Nilai Keislaman dalam Pendidikan Karakter di Sekolah", KAIPI: Jurnal
Pendidikan Islam Vol. 3 No. 1 (2023), h. 27

3> Ahmad Taufiq, "Integrasi Nilai-Nilai Islami dalam Proses Pengembangan Kurikulum PAI", Jurnal Ilmiah
Pendidikan Vol. 8 No. 2 (2025), h. 56

156



dengan menegaskan pentingnya karakter sebagai inti dari kemajuan peradaban. Nilai-nilai
Qur’ani menumbuhkan kesadaran moral untuk bekerja dengan integritas, tanggung jawab,
dan keikhlasan. Melalui pendidikan yang berbasis ‘Uliim al-Qur’an, peserta didik diarahkan
untuk menjadi insan berkarakter, mampu berkontribusi secara positif terhadap masyarakat,
dan menjunjung tinggi etos kerja yang berorientasi pada nilai spiritual. Dengan demikian,
pendidikan bukan hanya mencetak tenaga terampil, tetapi membentuk manusia bermartabat
yang menjadi kekuatan moral bangsa.
5. ‘Uliim al-Qur’an sebagai Pilar Pembangunan Pendidikan Madaniyah

Pendidikan madaniyah berakar pada nilai-nilai Qur’ani yang menekankan
keseimbangan antara kemajuan intelektual dan kedalaman spiritual. Dalam konteks sistem
pendidikan nasional, konsep ini sangat relevan untuk membangun masyarakat beradab
(civilized society) yang menjadikan ilmu sebagai sarana pencerahan, bukan dominasi. ‘Uliim
al-Qur’an menuntun pendidikan menuju keseimbangan (wasatiyyah), yaitu keseimbangan
antara rasionalitas dan spiritualitas, antara kebebasan berpikir dan tanggung jawab moral.
Dengan menjadikan prinsip moderasi dan keadaban sebagai orientasi kurikulum,
pendidikan nasional dapat melahirkan generasi yang berpikir kritis namun berakar pada
nilai-nilai etis dan religius. Inilah wujud konkret dari pendidikan berkeadaban, di mana
kemajuan ilmu pengetahuan berpadu dengan keluhuran akhlak untuk membangun
peradaban bangsa yang bermartabat.?’

Dengan demikian, relevansi ‘Ulim al-Qur’an terhadap pembangunan kurikulum
pendidikan nasional terletak pada kemampuannya mengintegrasikan dimensi ilmu, iman,
dan akhlak dalam satu kerangka filosofis yang utuh. Ia menjadi landasan konseptual dalam
membentuk pendidikan nasional yang berorientasi pada keseimbangan antara kemajuan
intelektual dan ketundukan spiritual kepada Allah SWT. Kurikulum yang berpijak pada
nilai-nilai Qur’ani bukan hanya mencetak individu berpengetahuan luas, tetapi juga pribadi
beradab dan berintegritas sebuah tujuan ideal dari pendidikan nasional yang berkarakter
madaniyah.

KESIMPULAN

‘Uliim al-Qur’an memiliki peran mendasar dalam membangun kurikulum pendidikan
nasional karena menjadi sumber epistemologi yang menuntun arah dan tujuan pendidikan.
Prinsip-prinsip yang terkandung di dalamnya tidak hanya menekankan penguasaan ilmu
pengetahuan, tetapi juga pembentukan karakter dan spiritualitas peserta didik. Dengan
menjadikan “Ulum al-Qur’an sebagai landasan konseptual, pendidikan dapat diarahkan
untuk melahirkan manusia yang berilmu, beriman, dan berakhlak, sekaligus mampu
menyeimbangkan dimensi rasional dan moral dalam kehidupan.

Integrasi nilai-nilai Qur’ani ke dalam kurikulum pendidikan nasional merupakan
upaya strategis untuk menjawab tantangan modernisasi tanpa kehilangan identitas
keislaman. Nilai-nilai seperti keadilan (‘adl), kebijaksanaan (hikmah), dan tanggung jawab
sosial (amanah) dapat dijadikan pedoman dalam penyusunan materi ajar, metode
pembelajaran, dan evaluasi pendidikan. Kurikulum yang dibangun di atas dasar ‘Ultim al-
Qur’an tidak hanya mengembangkan kemampuan intelektual, tetapi juga menumbuhkan
kesadaran etis dan spiritual yang relevan dengan kebutuhan masyarakat modern.

Secara keseluruhan, peran ‘Ulim al-Qur’an dalam kurikulum pendidikan nasional
bersifat transformatif karena mampu mengembalikan fungsi pendidikan sebagai sarana

3Masripah, "Integrasi Nilai-Nilai Al-Qur’an dan Ilmu Pengetahuan dalam Pendidikan", A/-Risalah Jurnal
Iimiah Vol. 7 No. 1 (2025), h. 109

7Anggrena Aditya S. O., "Integrasi Nilai-Nilai Qur’ani dalam Praktik Pendidikan Sekolah", Jurnal
Pendidikan dan Pembelajaran Vol. 9 No. 4 (2025), h. 207

157



pembentukan manusia seutuhnya. Implementasi prinsip-prinsipnya dapat menjembatani
kesenjangan antara ilmu pengetahuan dan nilai moral, sehingga pendidikan nasional
menjadi sistem yang berkeadaban dan berorientasi pada kemaslahatan. Dengan demikian,
penguatan kurikulum berbasis ‘Ulim al-Qur’an menjadi keharusan untuk menciptakan
generasi berdaya saing global yang tetap berakar pada nilai-nilai ketuhanan.
Saran

Disarankan agar pengembangan kurikulum pendidikan nasional menempatkan ‘Ulim
al-Qur’an sebagai landasan konseptual dan metodologis dalam perumusan visi, isi, serta
tujuan pendidikan. Nilai-nilai yang terkandung dalam ‘Ulim al-Qur’an seperti ‘adl
(keadilan), hikmah (kebijaksanaan), dan amanah (tanggung jawab) perlu diintegrasikan
untuk memastikan kurikulum tidak hanya membentuk kecerdasan intelektual, tetapi juga
karakter moral dan spiritual peserta didik. Pemerintah dan lembaga pendidikan diharapkan
menjadikan pendekatan ‘Ulim al-Qur’an sebagai acuan utama dalam reformasi kurikulum
agar arah pendidikan nasional selaras dengan nilai-nilai wahyu dan mampu menjawab
tantangan global secara bermartabat.

DAFTAR PUSTAKA

Aditya S. O., Anggrena, “,Integrasi Nilai-Nilai Qur’ani dalam Praktik Pendidikan Sekolah”, Jurnal
Pendidikan dan Pembelajara, Vol. 9 No. 4 (2025)

Asykur, M., “Integrasi Kurikulum PAI dan [lmu Pengetahuan,” Jurnal Algiyam (2025)

Eryandi, “Integrasi Nilai-Nilai Keislaman dalam Pendidikan Karakter di Sekolah”, KAIPI: Jurnal
Pendidikan Islam Vol. 3 No. 1 (2023)

Fathurohim, “Implementasi Kurikulum PAI Berbasis Nilai-Nilai Qur’ani di Era Digital”, Jakarta:
Lembaga Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LPPM), 2023

Irmawati, “Integrasi Nilai-Nilai Islam dalam Kurikulum PAI”, Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 6 No.
3(2024)

Iwani, Fatimah Nurlala; Abubakar, Achmad; Ilyas, Hamka, “Moralitas Digital dalam Pendidikan:
Mengintegrasikan Nilai-Nilai Al-Qur’an di Era Teknologi”, Journal of Instructional and
Development Researches, Vol. 4 No. 6 (2024)

Juliana, “Integrasi Nilai-Nilai Islam dalam Kurikulum Pendidikan di Sekolah Menengah”, Jurnal
Pendidikan Islam, Vol. 9 No. 2 (2025)

Kementerian Agama, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Lajnah Pentashihah Mushaf Al-Qur’an,
2019

Khalid, Zaenal, “Eksklusivisme Tafsir”, Skripsi, Jakarta: Universitas Islam Negeri Syarif
Hidayatullah, 2022

Kinan, Risa, “Integrasi Pendidikan Islam dalam Kurikulum Nasional: Dampaknya terhadap
Pembentukan Karakter Siswa”, Advances In Education Journal, Vol. 1 No. 2 (2024)

Kurniasih, Dede Dwi; Firmansyah, Mohammad; Inayah, Navisatul; Arrazaq, Zaki, “Integrasi Nilai-
Nilai Al-Qur’an dan Tafsir dalam Kurikulum Pendidikan Agama Islam untuk Mewujudkan
Generasi Emas 2045”7, Jakarta: Lembaga Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LPPM),
2025

Mahfudz, Muhsin, “Implikasi Pemahaman Tafsir Al-Qur’an Terhadap Sikap Keberagamaan”, Jurnal
Tafsere Vol. 4 No. 2 (2016)

Masripah, “Integrasi Nilai-Nilai Al-Qur’an dan Ilmu Pengetahuan dalam Pendidikan”, Al-Risalah
Jurnal [lmiah Vol. 7 No. 1 (2025)

Masrizal, Muhammad, “Integrasi Nilai-Nilai Qur’ani dalam Kurikulum Pendidikan Agama Islam di
Madrasah”, Hijri: Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam, Vol. 6 No. 1 (2022)

Maswan, Nur Faizin, “Kajian Deskriptif Tafsir Ibnu Katsir”, Yogyakarta: Menara Kudus, 2002

Muchtar, M. Ilham, “Ummatan Wasathan dalam Perspektif Tafsir”, Jurnal Tafsere Vol. 5 No. 1
(2017)

Mustaqim, Abdul, “Epistemologi Tafsir Kontemporer”, Yogyakarta: LKiS, 2010

Ningsih, “Pendidikan Islam Berbasis Magasid Syariah: Membangun Sistem Pembelajaran yang

158



Berorientasi Kesejahteraan Umat,” Jurnal Hidayah: Cendekia Pendidikan Islam dan Hukum
Syariah Vol. 1 No. 2 (2024)

Noor, Juliansyah 1., “Metodologi Penelitian: Skripsi, Tesis, Disertasi dan Karya Ilmiah”, Jakarta:
IPT IFajar Interpratama Mandiri, 2011

PA, Candra, “Integrasi Nilai-Nilai Qur’ani dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam”, Jurnal
Inspirasi Modern, Vol. 5 No. 3 (2025)

Rahman, Lutfiyah, “Implementasi Tadabbur dan Tazakkur dalam Pembelajaran Qur’ani”, Jurnal
Ilmu Tarbiyah Vol. 13 No. 1 (2022)

Rifaki, M., “Epistemologi Tafsir Al-Nur Karya Hasbi Ash-Shiddieqy”, Sabda: Jurnal [lmu Dakwah
Vol. 21 No. 2 (2022)

Romli, M.; Sofa, Ainur Rofiq, “Integrasi Al-Qur’an dan Al-Hadits dalam Pengembangan Pendidikan
Islam di Madrasah Tsanawiyah”, Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 3 No. 1 (2024)

Setiawan, & Nisa, “Integrasi Nilai-Nilai Islam dalam Kurikulum Nasional: Tantangan dalam
Konteks Pendidikan di Indonesia,” Jurnal Moral Vol. 2 No. 2 (2025)

Sufi, Akhmad Maulana, “Epistemologi Tafsir Pelita Al-Qur’an Karya Fadhlullah Haeri”, Ushuly:
Jurnal [lmu Ushuluddin Vol. 1 No. 1 (Januari 2022)

Sumiati, “Konsep Integrasi dalam Pengembangan Pendidikan Agama Islam,” Jurnal Mudarrisuna
(2025)

Suryadilaga, M. Alfatih, “Metodologi Ilmu Tafsir”, Yogyakarta: TERAS, 2010

Taufiq, Ahmad, “Integrasi Nilai-Nilai Islami dalam Proses Pengembangan Kurikulum PAI”, Jurnal
Ilmiah Pendidikan Vol. 8 No. 2 (2025)

Yahrizal, “Integrasi Nilai-Nilai Al-Qur’an dan Hadits dalam Kurikulum Merdeka pada Lembaga
Pendidikan Islam”, Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran, Vol. 7 No. 4 (2024)

Yusnita, “Integrasi Al-Qur’an dan Al-Hadits dalam Pengembangan Pendidikan Islam di Madrasah
Tsanawiyah”, Al-Tarbiyah: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, Vol. 3 No. 1 (2024)

Zainuri, Ahmad, “Integrasi ‘Ulim al-Qur’an dalam Kurikulum Pendidikan Nasional”, Jurnal
Pendidikan Islam Kontemporer, Vol. 7 No. 2 (2019).

159



