
Jurnal Multidisiplin Inovatif 
Vol 10 No. 1 Januari 2026 

eISSN: 2246-6110 
 

 

145 
 
 

PERAN ILMU AL-QUR’AN DALAM MEMBUAT KURIKULUM 

PENDIDIKAN NASIONAL 
 

Panca Sakti Kamal1, Achmad Abubakar2, Sitti Aisyah Chalik3 

kamalsakti2@gmail.com1, achmad.abubakar@uin-alauddin.ac.id2, sittiaisyahchalik@gmail.com3  

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

 

ABSTRAK 
Penelitian ini berangkat dari kebutuhan pendidikan nasional akan kurikulum yang tidak hanya 

berorientasi pada capaian akademik, tetapi juga berlandaskan nilai-nilai al-Qur’an sebagai sumber 

utama pembentukan karakter dan moral bangsa. Artikel ini bertujuan untuk mengungkap kajian 

mengenai peran ‘Ulūm al-Qur’ān dalam membangun dan mengarahkan kurikulum pendidikan 

nasional agar sejalan dengan nilai-nilai spiritual, intelektual, dan sosial yang terkandung dalam 

wahyu Ilahi. Penelitian ini menggunakan pendekatan tafsīr dari aspek bahasa dan fiqhī dengan 

metode studi pustaka yang menelaah literatur klasik dan kontemporer tentang ‘Ulūm al-Qur’ān, 

pengembangan kurikulum, serta kebijakan pendidikan nasional. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa integrasi ‘Ulūm al-Qur’ān dalam kurikulum pendidikan nasional mampu memperkuat 

dimensi moral, etika, dan spiritual peserta didik sekaligus meningkatkan relevansi pendidikan 

terhadap tantangan global. Rekomendasi akademik yang diajukan adalah perlunya pengembangan 

kurikulum berbasis nilai-nilai al-Qur’an yang adaptif terhadap perkembangan teknologi serta 

peningkatan kompetensi guru dalam memahami dan mengimplementasikan prinsip-prinsip al-

Qur’an dalam proses pembelajaran. 

Kata Kunci: ‘Ulūm al-Qur’ān, Kurikulum, Pendidikan Nasional. 

 

ABSTRACT 
This study arises from the need for a national education curriculum that is not only oriented toward 

academic achievement but also grounded in the values of the Qur’an as the primary source for 

shaping the nation’s character and morality. This article aims to explore the role of ‘Ulūm al-Qur’ān 

(Qur’anic Sciences) in constructing and guiding the national education curriculum so that it aligns 

with the spiritual, intellectual, and social values contained in the Divine revelation. The research 

employs a tafsīr-based approach from linguistic and fiqhī perspectives, using a literature review 

method that examines classical and contemporary works on ‘Ulūm al-Qur’ān, curriculum 

development, and national education policies. The findings indicate that integrating ‘Ulūm al-

Qur’ān into the national education curriculum can strengthen students’ moral, ethical, and spiritual 

dimensions while enhancing the relevance of education in facing global challenges. The academic 

recommendation proposed is the development of a Qur’an-based curriculum that is adaptive to 

technological advancements, along with improving teachers’ competence in understanding and 

implementing Qur’anic principles in the learning process. 

Keywords: ‘Ulūm al-Qur’ān, Curriculum, National Education. 
 

PEiNDAiHULUAiN 

Kurikulum pendidikan nasional memiliki peran strategis dalam membentuk arah dan 

karakter pembangunan manusia yang berkeadaban. Dalam dinamika pendidikan modern, 

muncul permasalahan serius berupa krisis nilai, dominasi orientasi materialistik, serta 

lemahnya integrasi antara ilmu pengetahuan dan spiritualitas. Pendidikan yang seharusnya 

menjadi sarana pembentukan manusia utuh sering kali terjebak dalam pola pragmatis dan 

teknokratis. Akibatnya, terjadi ketimpangan antara kecerdasan intelektual dan kedalaman 

moral. Kondisi ini menuntut adanya paradigma baru yang menjadikan ilmu al-Qur’an 

(ʿUlūm al-Qur’ān) sebagai fondasi epistemologis dalam perumusan kurikulum pendidikan 

nasional. Melalui integrasi nilai-nilai al-Qur’an, pendidikan diharapkan tidak hanya 

mailto:kamalsakti2@gmail.com1
mailto:achmad.abubakar@uin-alauddin.ac.id2
mailto:sittiaisyahchalik@gmail.com3


146 
 
 

berorientasi pada kemampuan akademik, tetapi juga pada pembentukan kesadaran etik, 

spiritual, dan sosial yang seimbang.1 

Perdebatan mengenai relevansi ʿUlūm al-Qur’ān dalam pengembangan kurikulum 

pendidikan nasional masih berlangsung hingga kini. Sebagian pandangan menganggap 

bahwa integrasi nilai-nilai wahyu ke dalam sistem pendidikan adalah kebutuhan mendasar 

untuk menghindari sekularisasi ilmu dan disorientasi moral. Pendekatan ini menekankan 

bahwa seluruh disiplin ilmu harus berpijak pada prinsip tauhid agar memiliki arah yang jelas 

dan bermakna. Namun, pandangan lain berargumen bahwa penerapan nilai-nilai keagamaan 

dalam kurikulum nasional harus dilakukan secara kontekstual dan terbuka terhadap 

perkembangan ilmu modern. Integrasi yang terlalu normatif dikhawatirkan dapat 

mengekang kebebasan berpikir ilmiah dan menghambat inovasi pendidikan. Kedua 

pandangan ini menunjukkan adanya dialektika epistemologis yang penting dalam 

menentukan model kurikulum nasional yang ideal antara nilai keagamaan yang 

transendental dan ilmu pengetahuan yang rasional-empiris.2 

Berbagai kajian terdahulu menunjukkan upaya integrasi nilai-nilai al-Qur’an dalam 

pendidikan, namun sebagian besar masih terbatas pada aspek normatif dan etis. Pendekatan 

yang dilakukan cenderung menekankan dimensi moral tanpa menguraikan secara sistematis 

bagaimana ilmu al-Qur’an dapat berperan dalam struktur kurikulum nasional secara 

konseptual dan aplikatif. Berbeda dengan itu, arah kajian ini menempatkan ʿUlūm al-Qur’ān 

sebagai kerangka epistemologis yang mampu menyinergikan antara pengetahuan rasional 

dan nilai-nilai wahyu, sehingga menghasilkan sistem kurikulum yang lebih integratif dan 

adaptif terhadap perkembangan zaman. Kajian ini berupaya menjembatani kesenjangan 

antara idealisme pendidikan berbasis wahyu dan kebutuhan praktis dunia pendidikan 

modern yang plural dan dinamis. 

Kajian mengenai peran ʿUlūm al-Qur’ān dalam membangun kurikulum pendidikan 

nasional memiliki nilai strategis baik secara teoretis maupun praktis. Secara teoretis, ia 

memberikan landasan filosofis yang kuat untuk mengembalikan fungsi pendidikan sebagai 

proses pembentukan manusia yang seimbang antara aspek intelektual, spiritual, dan moral. 

Secara praktis, hasil kajian ini diharapkan mampu memberikan arah bagi pengembangan 

kurikulum nasional yang berorientasi pada nilai, bukan sekadar keterampilan teknis. 

Kurikulum yang berpijak pada ilmu al-Qur’an akan berfungsi sebagai pedoman moral yang 

menuntun peserta didik memahami makna ilmu dalam kaitannya dengan tanggung jawab 

sosial dan kemanusiaan. Hal ini penting dilakukan mengingat tantangan globalisasi yang 

cenderung menempatkan pendidikan dalam arus kompetisi tanpa memperhatikan dimensi 

etik dan spiritual.3 

Argumentasi utama yang melandasi penelitian ini berpijak pada teori tafsīr maqāṣidī 

dan konsep ta’dīb yang memandang pendidikan sebagai proses penanaman adab dan 

pencarian makna hidup. Pendekatan tafsīr maqāṣidī menekankan bahwa setiap ayat al-

Qur’an memiliki tujuan universal (maqāṣid al-sharīʿah) yang dapat dijadikan dasar untuk 

membangun sistem pendidikan yang relevan dengan konteks sosial dan budaya. Sementara 

konsep ta’dīb menjelaskan bahwa pendidikan sejati bertujuan menata intelektualitas dan 

moralitas manusia agar selaras dengan nilai-nilai wahyu. Dengan landasan teori ini, 

 
1Setiawan & Nisa, “Integrasi Nilai-Nilai Islam dalam Kurikulum Nasional: Tantangan dalam Konteks 

Pendidikan di Indonesia,” Jurnal Moral Vol. 2 No. 2 (2025), h. 64 
2Ningsih, “Pendidikan Islam Berbasis Maqasid Syariah: Membangun Sistem Pembelajaran yang Berorientasi 

Kesejahteraan Umat,” Jurnal Hidayah: Cendekia Pendidikan Islam dan Hukum Syariah Vol. 1 No. 2 

(2024), h. 18 
3Sumiati, “Konsep Integrasi dalam Pengembangan Pendidikan Agama Islam,” Jurnal Mudarrisuna (2025), 

h.23 



147 
 
 

integrasi ʿUlūm al-Qur’ān dalam kurikulum nasional dapat dipandang sebagai proses 

harmonisasi antara akal dan wahyu yang menghasilkan keseimbangan antara ilmu dan 

akhlak, serta antara pengetahuan dan kebijaksanaan.4 

Dari perspektif ini, ilmu al-Qur’an berperan tidak hanya sebagai sumber normatif 

ajaran agama, tetapi juga sebagai sistem pengetahuan yang dinamis dalam membangun arah 

pendidikan nasional. Kurikulum yang dirancang dengan berlandaskan nilai-nilai al-Qur’an 

akan mampu melahirkan peserta didik yang kritis, beretika, dan berkepribadian luhur. 

Dengan demikian, pendidikan nasional tidak hanya menjadi sarana untuk mencapai 

kemajuan material, tetapi juga menjadi media pembentukan peradaban yang berakar pada 

nilai ilahiah dan kemanusiaan. Pendekatan ini sekaligus menawarkan paradigma pendidikan 

yang integratif dan berkelanjutan, yang menempatkan ʿUlūm al-Qur’ān sebagai inti dalam 

membangun sistem pendidikan nasional yang berkarakter dan berkeadaban. 

 

METODOLOGI 

Penelitian ini bersifat library research atau studi kepustakaan dengan jenis penelitian 

kualitatif deskriptif yang bertujuan menggali dan menganalisis secara mendalam peran 

ʿUlūm al-Qur’ān dalam membangun kurikulum pendidikan nasional. Pendekatan yang 

digunakan adalah pendekatan tafsīrī, yaitu menelaah teks-teks al-Qur’an secara tematik dan 

kontekstual guna menemukan prinsip-prinsip epistemologis dan pedagogis yang relevan 

bagi pengembangan kurikulum. Sumber data penelitian terdiri atas sumber primer dan 

sekunder. Sumber primer meliputi al-Qur’an dan literatur klasik (turāth) yang membahas 

tentang ʿUlūm al-Qur’ān, sedangkan sumber sekunder mencakup buku-buku ilmiah, artikel 

jurnal, hasil penelitian, dan dokumen pendidikan yang mendukung analisis konseptual 

penelitian ini. Teknik analisis data dilakukan dengan metode deskriptif-analitis, yakni 

melalui proses membaca, menelaah, dan menginterpretasikan berbagai literatur untuk 

menemukan relevansi tematik antar-sumber, kemudian mengkolaborasikannya menjadi satu 

kerangka pemikiran yang utuh. Proses analisis ini menghasilkan sintesis konseptual yang 

menggambarkan bagaimana nilai-nilai ʿUlūm al-Qur’ān dapat diintegrasikan secara 

sistematis ke dalam kurikulum pendidikan nasional agar selaras dengan kebutuhan zaman 

tanpa kehilangan dasar spiritual dan moralnya.5 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

PEMBAHASAN 

A. Konseptualisasi ʿUlūm al-Qur’ān sebagai Basis Epistemologis Pendidikan 

Dalam khazanah keilmuan Islam, ʿUlūm al-Qur’ān menempati posisi sentral sebagai 

fondasi epistemologis yang mengarahkan seluruh bangunan ilmu menuju satu poros nilai, 

yaitu ketuhanan. Disiplin ini tidak hanya berfungsi sebagai perangkat metodologis untuk 

memahami teks wahyu, melainkan juga sebagai sistem pengetahuan yang memandu 

manusia dalam membangun relasi epistemik antara akal, wahyu, dan realitas empiris. 

Dengan demikian, ʿUlūm al-Qur’ān bukan sekadar disiplin linguistik dan historis, tetapi 

merupakan instrumen paradigmatik yang membentuk kerangka berpikir ilmiah yang 

berorientasi pada kebenaran ilahiah.6 

Sebagai basis epistemologis pendidikan, ʿUlūm al-Qur’ān mengandung prinsip 

integratif yang menolak dikotomi antara ilmu agama dan ilmu rasional. Pendidikan, dalam 

 
4M. Asykur, “Integrasi Kurikulum PAI dan Ilmu Pengetahuan,” Jurnal Alqiyam (2025), h.82 
5Juliansyah INoor, IMetodologi IPenelitian: I“Skripsi, ITesis, IDisertasi Idan IKarya IIlmiah”, I(Jakarta: IPT 

IFajar IInterpratama IMandiri, I2011), Ih.26 
6Risa Kinan, “Integrasi Pendidikan Islam dalam Kurikulum Nasional: Dampaknya terhadap Pembentukan 

Karakter Siswa”, Advances In Education Journal, Vol. 1 No. 2 (2024), h.139 



148 
 
 

pandangan Qur’ani, tidak berhenti pada penumpukan informasi (informative process), tetapi 

bergerak menuju proses penyadaran dan transformasi (transformative process), sehingga 

pengetahuan menjadi sarana pembentukan kepribadian paripurna (insān kāmil). 

1. Hakikat dan Ruang Lingkup ʿUlūm al-Qur’ān 

Secara konseptual, ʿUlūm al-Qur’ān merupakan disiplin ilmu yang tumbuh dari 

kebutuhan umat Islam untuk memahami Al-Qur’an secara utuh, mendalam, dan 

proporsional. Ia tidak sekadar mencakup pengetahuan teknis mengenai struktur teks, 

melainkan juga meliputi dimensi filosofis, historis, dan metodologis dari wahyu. Dalam 

pengertian terminologis, ʿUlūm al-Qur’ān mencakup berbagai cabang ilmu yang menopang 

pemahaman Al-Qur’an, seperti asbāb al-nuzūl (sebab-sebab turunnya ayat), nasikh wa al-

mansūkh (ayat-ayat yang menghapus dan dihapus), qirā’āt (variasi bacaan Al-Qur’an), dan 

tafsīr (penafsiran ayat). Namun dalam kerangka epistemologis, ruang lingkupnya lebih luas 

daripada sekadar instrumen teknis; ia menyentuh aspek bagaimana wahyu ilahi dipahami, 

diinternalisasi dalam kesadaran intelektual, serta dioperasionalkan dalam praksis keilmuan 

dan kehidupan sosial.7 

ʿUlūm al-Qur’ān berfungsi tidak sekadar sebagai cabang ilmu yang menjelaskan 

makna literal teks Al-Qur’an, melainkan sebagai kerangka epistemologis yang menuntun 

manusia dalam menata pengetahuan dan sikapnya terhadap wahyu. Ilmu ini menekankan 

bahwa pemahaman terhadap Al-Qur’an harus memperhitungkan keterkaitan antara akal dan 

hati, sehingga setiap proses belajar dan menafsirkan wahyu melibatkan refleksi rasional 

sekaligus kesadaran spiritual (tansik dan itqān). Pengetahuan yang diperoleh dari Al-Qur’an 

tidak bersifat netral atau terlepas dari nilai; sebaliknya, ia selalu diorientasikan pada 

pembentukan karakter, pengembangan kebijaksanaan, dan penerapan prinsip moral dalam 

kehidupan sehari-hari (tansik dan itqān). Dengan pendekatan ini, manusia dilatih untuk 

menilai informasi, memahami realitas sosial dan alam, serta menyusun keputusan 

berdasarkan keseimbangan antara logika dan iman. ʿUlūm al-Qur’ān juga menegaskan 

pentingnya integrasi antara teori dan praksis, sehingga ilmu tidak hanya diketahui secara 

intelektual, tetapi juga dihayati dan diamalkan sebagai bagian dari pengabdian kepada 

Tuhan dan kontribusi terhadap kemaslahatan umat manusia (tansik dan itqān). Proses 

epistemik ini membentuk cara berpikir holistik, di mana setiap aspek kehidupan dipahami 

sebagai bagian dari tatanan yang memiliki makna ilahiah dan nilai etis. 

Sebagaimana ditegaskan dalam firman Allah Q.S. Āli ʿImrān: 7: 

َ  و اخُ رَُ ال كِتٰبَِ امُحَ هُنََّ مُّح ك مٰتَ  اٰيٰتَ  مِن هَُ ال كِتٰبَ  ع ل ي كَ  ا ن  ز لَ  الَّذِي َ  هُوَ 
ن ةَِ اب تِغ اۤءَ  مِن هَُ ت ش اب هَ  م ا ف  ي  تَّبِعُو نَ  ز ي غَ  قُ لُو بِِِمَ  فَِ  الَّذِي نَ  ف ا مَّا مُت شٰبِهٰت  ال فِت    

هَ اِلََّّ تَ  وِي  ل ه ي  ع ل مَُ و م ا تَ  وِي لِه و اب تِغ اۤءَ 
لُو نَ  ال عِل مَِ فَِ و الرلٰسِخُو نَ  اللُٰ الّ  ل ب ابَِ اوُلُوا اِلََّّ  ي ذَّكَّرَُ و م ا ر بلنِ اَ  عِن دَِ ملِنَ  كُلَ  بِه اٰم نَّا ي  قُو   

Terjemahnya: 

“Dialah (Allah) yang menurunkan Kitab (Al-Qur’an) kepadamu (Nabi Muhammad). 

Di antara ayat-ayatnya ada yang muhkamat, itulah pokok-pokok isi Kitab (Al-Qur’an) dan 

yang lain mutasyabihat. Adapun orang-orang yang dalam hatinya ada kecenderungan pada 

kesesatan, mereka mengikuti ayat-ayat yang mutasyabihat untuk menimbulkan fitnah 

(kekacauan dan keraguan) dan untuk mencari-cari takwilnya. Padahal, tidak ada yang 

mengetahui takwilnya, kecuali Allah. Orang-orang yang ilmunya mendalam berkata, 

“Kami beriman kepadanya (Al-Qur’an), semuanya dari Tuhan kami.” Tidak ada yang 

dapat mengambil pelajaran, kecuali ululalbab”.8 

 
7Masrizal, “Integrasi Nilai-Nilai Qur’ani dalam Kurikulum Pendidikan Islam”, Hijri: Jurnal Manajemen 

Kependidikan dan Keislaman, Vol. 11 No. 2 (2022), h.52 
8Kementerian Agama, Al-Qur’an dan Terjemahnya (Jakarta: Lajnah Pentashihah Mushaf Al-Qur’an, 2019), 

h. 58 



149 
 
 

Ayat ini memberikan dasar konseptual bagi keberadaan ʿUlūm al-Qur’ān sebagai 

perangkat epistemik. Klasifikasi ayat-ayat muhkamāt dan mutasyābihāt mengandung 

pelajaran bahwa teks wahyu memiliki hirarki makna dan tingkat kepastian yang berbeda. 

Ayat-ayat muhkamāt berfungsi sebagai prinsip-prinsip fundamental yang menjadi rujukan 

bagi keseluruhan pemahaman Al-Qur’an, sedangkan ayat-ayat mutasyābihāt membuka 

ruang tafsir yang menuntut kepekaan metodologis dan ketajaman intelektual. Dari 

perspektif pendidikan, pemahaman terhadap struktur epistemik ini menumbuhkan 

kesadaran bahwa pengetahuan tidak bersifat tunggal dan statis. Prinsip kehati-hatian 

epistemologis (epistemic caution) yang terkandung dalam ʿUlūm al-Qur’ān mengajarkan 

bahwa setiap pemahaman terhadap wahyu harus melalui proses refleksi kritis, analisis 

kontekstual, dan pertimbangan rasional yang matang. Dalam lingkungan pendidikan, hal ini 

berimplikasi pada pembentukan sikap ilmiah yang tidak tergesa-gesa dalam menyimpulkan, 

terbuka terhadap perbedaan tafsir, dan senantiasa menimbang antara teks, konteks, dan 

maqāṣid (tujuan) syariat.9 

Dengan demikian, ʿUlūm al-Qur’ān menjadi landasan epistemologi pendidikan Islam 

yang menuntun peserta didik untuk memahami bahwa kebenaran dalam Al-Qur’an tidak 

hanya ditemukan dalam dimensi literalnya, tetapi juga dalam dinamika makna yang terus 

hidup di tengah perubahan zaman. Ia mengarahkan proses pendidikan agar tidak terjebak 

pada dogmatisme teks, tetapi membuka ruang bagi dialog antara wahyu, akal, dan realitas 

sosial sebuah proses pembelajaran yang holistik, integratif, dan berorientasi pada pencarian 

hikmah. 

2. ʿUlūm al-Qur’ān sebagai Sistem Epistemologis Islam 

ʿUlūm al-Qur’ān menempati posisi fundamental dalam konstruksi epistemologi Islam. 

Ia tidak hanya berfungsi sebagai cabang ilmu yang menguraikan kaidah-kaidah penafsiran 

Al-Qur’an, tetapi menjadi sistem pengetahuan yang menegaskan hubungan hierarkis antara 

wahyu, akal, dan pengalaman empiris. Dalam sistem ini, wahyu menempati kedudukan 

sebagai sumber kebenaran mutlak, sementara akal dan pengalaman berperan sebagai 

instrumen interpretatif untuk menyingkap makna dan hikmah di balik realitas ciptaan 

Tuhan.10 

Epistemologi yang lahir dari ʿUlūm al-Qur’ān menolak pandangan otonomi rasio 

sebagaimana dijunjung oleh epistemologi modern Barat. Rasionalitas dalam Islam bukan 

entitas yang bebas nilai, melainkan bagian dari kesadaran teologis yang tunduk pada 

bimbingan wahyu. Dengan demikian, pengetahuan dalam Islam tidak bersifat 

antroposentris, melainkan teosentris; kebenaran tidak diukur dari kesepakatan manusia atau 

hasil verifikasi empiris semata, tetapi dari kesesuaiannya dengan nilai-nilai ilahiah yang 

menjadi dasar keberadaan seluruh realitas. 

Paradigma ini menjadikan aktivitas intelektual sebagai bagian dari ibadah. Proses 

berpikir, meneliti, dan memahami hakikat sesuatu merupakan bentuk penghambaan, sebab 

seluruh aktivitas kognitif manusia pada hakikatnya adalah usaha untuk membaca tanda-

tanda Tuhan yang hadir di alam semesta dan dalam diri manusia. Dengan demikian, ilmu 

dalam pandangan ʿUlūm al-Qur’ān tidak pernah bebas nilai; ia senantiasa berkelindan 

dengan dimensi etika, moral, dan spiritual.11 

 
9Muhsin Mahfudz, "Implikasi Pemahaman Tafsir Al-Qur’an Terhadap Sikap Keberagamaan", Jurnal Tafsere 

Vol. 4 No. 2 (Tahun 2016), h. 122. 
10Akhmad Maulana Sufi, "Epistemologi Tafsir Pelita Al-Qur’an Karya Fadhlullah Haeri", Ushuly: Jurnal Ilmu 

Ushuluddin Vol. 1 No. 1 (Januari 2022), h. 59. 
11M. Rifaki, "Epistemologi Tafsir Al-Nur Karya Hasbi Ash-Shiddieqy", Sabda: Jurnal Ilmu Dakwah Vol. 21 

No. 2 (2022), h. 2119 



150 
 
 

Dalam bidang pendidikan, sistem epistemologis ini menuntut penyusunan kurikulum 

dan proses belajar yang berakar pada kesadaran tauhid. Ilmu pengetahuan, apapun bentuk 

dan cabangnya, harus dipahami sebagai satu kesatuan yang bersumber dari Tuhan. Karena 

itu, dikotomi antara ilmu agama dan ilmu dunia menjadi tidak relevan dalam kerangka 

epistemologi Qur’ani. Pendidikan diarahkan bukan semata pada penguasaan pengetahuan 

teknis, melainkan pada pembentukan kepribadian ilmiah yang beriman, berpikir kritis, dan 

memiliki kesadaran moral yang tinggi. Dengan demikian, ʿUlūm al-Qur’ān menawarkan 

kerangka epistemik yang holistik, integratif, dan transendental. Ia menyatukan dimensi 

rasional dan spiritual, empiris dan normatif, teoritis dan praksis. Dalam sistem ini, ilmu 

menjadi sarana pengenalan terhadap Tuhan dan pengabdian kepada-Nya, sementara akal 

berfungsi sebagai jembatan yang menghubungkan manusia dengan hakikat kebenaran. 

Melalui pandangan semacam ini, ʿUlūm al-Qur’ān membentuk paradigma pengetahuan 

yang tidak sekadar menuntun manusia untuk mengetahui, tetapi juga untuk memahami, 

menghayati, dan mengabdi. 

3. Prinsip-prinsip Qur’ani dalam Pembentukan Paradigma Pendidikan 

Dalam khazanah ʿUlūm al-Qur’ān, terdapat tiga prinsip pokok yang memiliki 

relevansi mendalam bagi konstruksi paradigma pendidikan Islam, yakni tadabbur, tazakkur, 

dan taʿlīm. Ketiganya membentuk satu kesatuan epistemologis yang menyatukan dimensi 

akal, hati, dan amal dalam proses pencarian ilmu. Melalui tiga prinsip inilah Al-Qur’an 

menuntun manusia untuk memahami hakikat pengetahuan, bukan semata sebagai aktivitas 

intelektual, tetapi juga sebagai perjalanan spiritual menuju kesadaran ilahiah.12 

Allah berfirman dalam Q.S. Shad: 29: 

َاوُلُواَالّ  ل ب ابَِ َللِي دَّب َّرُو  اَاٰيٰتِهَو ليِ  ت ذ كَّر  َمُبٰٰ ك  َا ن  ز ل نٰهَُالِ ي ك   كِتٰب 
Terjemahnya: 

“(Al-Qur’an ini adalah) kitab yang Kami turunkan kepadamu (Nabi Muhammad) 

yang penuh berkah supaya mereka menghayati ayat-ayatnya dan orang-orang yang berakal 

sehat mendapat pelajaran”.13 

Ayat ini mengandung dua pilar epistemik yang sekaligus bersifat pedagogik, yaitu 

tadabbur dan tazakkur. Tadabbur merupakan proses intelektual yang menuntut keaktifan 

akal dalam memahami struktur makna wahyu secara mendalam dan berlapis. Aktivitas ini 

bukan sekadar pembacaan tekstual, tetapi suatu perenungan kritis yang membuka cakrawala 

makna, menghubungkan teks dengan realitas kehidupan, serta menyingkap hikmah di balik 

ketetapan ilahi. Dalam ranah pendidikan, tadabbur melahirkan kemampuan berpikir 

reflektif dan analitis, menumbuhkan sikap ilmiah yang berakar pada kesadaran spiritual, 

serta menjauhkan manusia dari reduksi makna pengetahuan menjadi sekadar data atau 

konsep yang beku.14 

Sementara itu, tazakkur mengandung makna pengingatan diri dan internalisasi nilai-

nilai wahyu ke dalam kesadaran moral. Ia meneguhkan dimensi etis dan spiritual dalam 

setiap proses berpikir dan belajar. Melalui tazakkur, ilmu tidak berhenti sebagai objek 

pengetahuan, tetapi menjadi sumber transformasi diri yang menumbuhkan kepekaan nurani, 

ketulusan niat, dan kesadaran tanggung jawab terhadap kebenaran. Dengan demikian, 

tazakkur berfungsi sebagai poros keseimbangan antara rasionalitas dan spiritualitas dalam 

pendidikan. 

 
12Zaenal Khalid, "Eksklusivisme Tafsir", Skripsi (Jakarta: Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah, 

2022), h. 123 
13Kementrian IAgama, IAlquran IDan ITerjemahnya, Ih. 649. 
14Nur Faizin Maswan, Kajian Deskriptif Tafsir Ibnu Katsir, (Yogyakarta: Menara Kudus, 2002), h. 44 



151 
 
 

Adapun taʿlīm merupakan wujud praksis dari kedua prinsip tersebut. Ia meliputi 

proses pengajaran, pembimbingan, dan pewarisan nilai-nilai keilmuan yang disertai 

orientasi moral dan teologis. Dalam kerangka ʿUlūm al-Qur’ān, taʿlīm tidak sekadar 

penyampaian informasi, tetapi juga pembentukan kepribadian dan kesadaran diri sebagai 

subjek moral yang bertanggung jawab. Proses taʿlīm sejati terjadi ketika ilmu tidak hanya 

dikuasai secara kognitif, tetapi dihayati sebagai amanah dan diamalkan dalam kehidupan 

nyata.15 

Ketiga prinsip tersebut menunjukkan bahwa paradigma pendidikan Qur’ani bersifat 

integratif dan holistik. Tadabbur mengasah akal agar mampu membaca tanda-tanda Tuhan 

dengan nalar yang jernih, tazakkur menata hati agar tetap terikat pada nilai-nilai ilahiah, dan 

taʿlīm menggerakkan amal sebagai bentuk aktualisasi pengetahuan. Ketiganya berpadu 

membentuk proses pendidikan yang melahirkan manusia berfikir mendalam, berhati bersih, 

dan berakhlak mulia yakni manusia yang memahami ilmu bukan sebagai tujuan akhir, 

melainkan sebagai jalan menuju pengenalan dan pengabdian kepada Tuhan. 

4. Orientasi Pendidikan Qur’ani Menuju Pembentukan Insān Kāmil 

Al-Qur'an mengandung ajaran moral dan etika yang mendasar untuk membentuk 

karakter manusia. Jika kita pahami lebih mendalam isi dari al-Qur'an akan ada banyak 

pengajaran yang kita temukan dan diimplementasikan di kehidupan.16 Puncak dari sistem 

pendidikan yang berakar pada ʿUlūm al-Qur’ān adalah lahirnya insān kāmil, yakni manusia 

paripurna yang menyatukan akal, iman, dan amal dalam harmoni eksistensial yang utuh. 

Konsep ini tidak hanya bersifat ideal moral, tetapi merupakan tujuan ontologis dan 

epistemologis dari pendidikan Islam itu sendiri. Insān kāmil menggambarkan sosok manusia 

yang mampu menyeimbangkan dimensi rasional dan spiritual, yang berpikir dengan 

kejernihan nalar sekaligus hidup dengan kesadaran ketuhanan yang mendalam.17 

Allah menegaskan hal ini dalam firman-Nya Q.S. al-Baqarah: 30: 
سِدَُفَِ َي حف  اَم ن  َق الُو  اَا تَ  ع لَُفِي  ه 

 
ف ة  لِي   اعِل َفَِالّ  ر ضَِخ  انّلِ َج  ك ةَِِ ىِٕ

ۤ
لٰ َللِ م  َر بحك  َاِنّلِ َ و اِذ َق ال  َق ال 

 
َو نُ ق دلِسَُل ك  دِك  َو نَ  نَُنُس بلِحَُبِِ م 

 
فِكَُالدلِم اۤء  اَو ي س  ي  ه  َ

َت  ع ل مُو نَ   ا ع ل مَُم اَلّ 
Terjemahnya: 

“(Ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, “Aku hendak 

menjadikan khalifah di bumi.” Mereka berkata, “Apakah Engkau hendak menjadikan orang 

yang merusak dan menumpahkan darah di sana, sedangkan kami bertasbih memuji-Mu dan 

menyucikan nama-Mu?” Dia berfirman, “Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak 

kamu ketahui.”.18 

Ayat ini mengandung dua dimensi pokok dalam antropologi Qur’ani: manusia sebagai 

ʿabd Allāh (hamba Tuhan) dan sebagai khalīfah fī al-arḍ (pemakmur bumi). Sebagai ʿabd, 

manusia dituntut untuk tunduk dan taat kepada kehendak Ilahi, mengarahkan seluruh potensi 

dirinya pada ibadah dan pengabdian. Sebagai khalīfah, manusia memiliki tanggung jawab 

kosmologis untuk mengelola, memelihara, dan menata kehidupan sesuai dengan nilai-nilai 

wahyu. Kedua peran ini tidak dapat dipisahkan, sebab kepemimpinan manusia di bumi 

hanya sah apabila didasarkan pada ketundukan kepada Tuhan.19 

 
15M. Ilham Muchtar, "Ummatan Wasathan dalam Perspektif Tafsir", Jurnal Tafsere Vol. 5 No. 1 (2017), h. 

296 
16Iwani, Fatimah Nurlala; Abubakar, Achmad; Ilyas, Hamka, “Moralitas Digital dalam Pendidikan: 

Mengintegrasikan Nilai-Nilai Al-Qur’an di Era Teknologi”, Journal of Instructional and Development 

Researches, Vol. 4 No. 6 (2024), h. 556 
17Abdul Mustaqim, Epistemologi Tafsir Kontemporer, (Yogyakarta: LKiS, 2010), h. 11 
18Kementrian IAgama, IAlquran IDan ITerjemahnya, h.42. 
19M. Alfatih Suryadilaga, Metodologi Ilmu Tafsir, (Yogyakarta: TERAS, 2010), h. 94 



152 
 
 

Dalam perspektif epistemologis, ayat tersebut menegaskan bahwa pengetahuan dalam 

Islam tidak berdiri bebas dari nilai. Ilmu adalah amanah yang mengandung tanggung jawab 

moral dan spiritual. Proses pencarian ilmu harus selalu diarahkan pada pemaknaan realitas 

dengan landasan wahyu, sehingga aktivitas intelektual tidak tercerabut dari kesadaran 

tauhid. Di sinilah pendidikan Qur’ani memainkan perannya: membentuk manusia yang 

bukan hanya cerdas secara kognitif, tetapi juga matang secara spiritual dan berkarakter etis. 

Pendidikan berbasis ʿUlūm al-Qur’ān berorientasi pada penyatuan dimensi akal, hati, 

dan amal. Akal berfungsi sebagai instrumen pemahaman dan pengembangan ilmu; hati 

sebagai pusat kesadaran moral dan spiritual; sementara amal merupakan wujud konkret dari 

ilmu yang diinternalisasi. Ketiganya saling melengkapi dalam membentuk kepribadian yang 

utuh, sehingga pengetahuan tidak berhenti pada tataran teoritis, tetapi berbuah pada tindakan 

yang membawa kemaslahatan bagi manusia dan alam.20 

Tujuan akhir dari pendidikan semacam ini adalah terciptanya insān kāmil manusia 

yang tidak hanya mengetahui kebenaran, tetapi juga menghayatinya dan 

mengimplementasikannya dalam kehidupan sosial. Ia adalah manusia yang menempatkan 

ilmu sebagai sarana pengabdian kepada Tuhan dan pemakmuran bumi; yang memadukan 

kecerdasan intelektual dengan kebersihan hati; dan yang menempatkan seluruh 

pengetahuannya dalam kerangka tanggung jawab moral kepada Pencipta. 

Sebagaimana ditegaskan dalam karya klasik seperti al-Burhān fī ʿUlūm al-Qur’ān 

karya al-Zarkashī dan al-Itqān fī ʿUlūm al-Qur’ān karya al-Suyūṭī, Al-Qur’an bukan 

sekadar sumber hukum atau pedoman ibadah, tetapi juga fondasi epistemologi yang menata 

struktur berpikir dan sistem nilai manusia. Dalam ranah pemikiran kontemporer, pandangan 

ini diperkuat oleh M. Naquib al-Attas dalam Prolegomena to the Metaphysics of Islam dan 

Fazlur Rahman dalam Islam and Modernity, yang sama-sama menegaskan bahwa 

pendidikan Islam harus diarahkan pada pembentukan pribadi yang sadar akan asal, tujuan, 

dan tanggung jawab keberadaannya di hadapan Tuhan.21 

Dengan demikian, orientasi pendidikan Qur’ani tidak berhenti pada transfer 

pengetahuan, melainkan pada pembentukan kesadaran keberadaan manusia dalam tatanan 

kosmos ilahi. ʿUlūm al-Qur’ān menjadi dasar epistemik yang memastikan bahwa ilmu tidak 

sekadar diketahui, tetapi juga dihayati dan diamalkan, sehingga menghasilkan manusia yang 

utuh berilmu, beriman, dan beramal saleh sebagai cerminan dari hakikat insān kāmil yang 

dikehendaki Al-Qur’an. 

B. Integrasi Nilai-nilai ʿUlūm al-Qur’ān dalam Pengembangan Kurikulum 

Kurikulum menempati posisi sentral dalam sistem pendidikan, sebab di dalamnya 

terumuskan arah, isi, dan metode pembelajaran yang menentukan kualitas serta orientasi 

pendidikan itu sendiri. Ia bukan hanya sekumpulan dokumen administratif yang mengatur 

mata pelajaran, tetapi merupakan manifestasi dari sistem nilai dan pandangan hidup suatu 

bangsa terhadap hakikat manusia dan tujuan keberadaannya. Dalam konteks pendidikan 

Islam, kurikulum memiliki dimensi spiritual yang berakar pada wahyu, sehingga berfungsi 

tidak hanya mengembangkan aspek intelektual, tetapi juga membentuk kesadaran moral dan 

spiritual peserta didik.22 

 
20Lutfiyah Rahman, "Implementasi Tadabbur dan Tazakkur dalam Pembelajaran Qur’ani", Jurnal Ilmu 

Tarbiyah Vol. 13 No. 1 (2022), h.79 
21Ahmad Zainuri, "Integrasi ʿUlūm al-Qur’ān dalam Kurikulum Pendidikan Nasional", Jurnal Pendidikan 

Islam Kontemporer Vol. 7 No. 2 (2019), h.59 
22Dede Dwi Kurniasih, Mohammad Firmansyah, Navisatul Inayah, dan Zaki Arrazaq, Integrasi Nilai-

Nilai Al-Qur’an dan Tafsir dalam Kurikulum Pendidikan Agama Islam untuk Mewujudkan Generasi 

Emas 2045, (Jakarta: Lembaga Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LPPM), 2025), h.73 



153 
 
 

Dalam kerangka tersebut, ʿUlūm al-Qur’ān sebagai cabang keilmuan yang mengkaji 

segala aspek yang berkaitan dengan Al-Qur’an baik dari segi sejarah, bahasa, maupun 

makna teologisnya memiliki peranan penting dalam membentuk basis epistemologis 

kurikulum. Nilai-nilai yang dikandungnya, seperti ʿadl (keadilan), ḥikmah (kebijaksanaan), 

dan amānah (tanggung jawab), memberikan arah moral dan teologis bagi pengembangan 

kurikulum nasional agar tetap berpijak pada nilai-nilai ketuhanan di tengah tantangan 

modernitas.23 

Konsep integrasi nilai-nilai ʿUlūm al-Qur’ān dalam kurikulum dirancang untuk 

menyatukan kemampuan rasional dan ilmiah dengan kedalaman kesadaran spiritual (tansik 

dan itqān). Kurikulum yang berlandaskan nilai Qur’ani tidak sekadar menyampaikan 

informasi atau fakta, tetapi menekankan transformasi cara berpikir, pola perilaku, dan 

pandangan hidup secara menyeluruh (tansik dan itqān). Dalam perspektif Al-Qur’an, ilmu 

memiliki fungsi ganda: sebagai sarana pengenalan terhadap Tuhan dan sebagai media 

pelaksanaan amanah kekhalifahan di bumi, sehingga pendidikan menjadi proses yang 

memadukan pengembangan intelektual dengan pembentukan karakter moral dan tanggung 

jawab sosial (tansik dan itqān). Hal ini ditegaskan dalam firman Allah dalam Q.S. al-

Baqarah 31: 
بِ  وُ نّ َبِِ سْ  اۤءَِهٰ ؤُلّ َۤ

ْۢ
َا ن  ةَِف  ق ال  ك  ىِٕ

ۤ
لٰ ع ر ض هُم َع ل ىَال م  اَثََُُّ كَُلَّه  َ و ع لَّم َاٰد م َالّ  سْ  اۤء  تُم َصٰدِقِي  كَُن   ءَِاِن   

Terjemahnya: 

“Dia mengajarkan kepada Adam nama-nama (benda) seluruhnya, kemudian Dia 

memperlihatkannya kepada para malaikat, seraya berfirman, “Sebutkan kepada-Ku nama-

nama (benda) ini jika kamu benar!”.24 

Ayat ini menegaskan bahwa setiap proses pendidikan sejatinya bersumber dari 

kehendak ilahi (tansik dan itqān), sehingga ilmu pengetahuan bukan sekadar hasil akumulasi 

manusia, tetapi merupakan anugerah yang diberikan Tuhan untuk dimanfaatkan secara 

bertanggung jawab. Anugerah ilmu ini memiliki dimensi transendental, yaitu memandu 

manusia untuk mengenal Pencipta dan memahami hakikat eksistensi serta tanggung 

jawabnya sebagai khalīfah fī al-arḍ. Dengan demikian, pendidikan tidak hanya berfokus 

pada penguasaan fakta atau keterampilan teknis, tetapi juga diarahkan pada pembinaan 

kesadaran moral dan spiritual (tansik dan itqān). Kurikulum yang dirancang berdasarkan 

ʿUlūm al-Qur’ān menekankan keseimbangan antara pengembangan kemampuan rasional, 

seperti analisis kritis dan pemecahan masalah, dengan pembinaan ruhani yang 

menumbuhkan integritas, ketakwaan, dan kepekaan sosial. Pendekatan semacam ini 

mengajarkan peserta didik untuk melihat ilmu sebagai sarana pengenalan terhadap Tuhan, 

sekaligus sebagai alat untuk mengaktualisasikan tanggung jawab moral dalam kehidupan 

sehari-hari, sehingga pendidikan menjadi proses yang menyeluruh, holistik, dan selaras 

dengan prinsip-prinsip wahyu (tansik dan itqān).25 

1. Kurikulum sebagai Representasi Nilai dan Pandangan Hidup  

Dalam perspektif pendidikan Islam, kurikulum bukan sekadar perangkat teknis yang 

mengatur struktur dan konten pembelajaran, melainkan representasi dari pandangan hidup 

(weltanschauung) suatu peradaban. Ia berfungsi sebagai instrumen ideologis dan 

epistemologis yang menanamkan sistem nilai tertentu dalam diri peserta didik. Oleh karena 

itu, kurikulum Qur’ani tidak diarahkan hanya pada penguasaan ilmu pengetahuan, tetapi 

juga pada pembentukan kesadaran eksistensial manusia tentang perannya sebagai ʿ abd Allāh 

 
23Fathurohim, Implementasi Kurikulum PAI Berbasis Nilai-Nilai Qur’ani di Era Digital, (Jakarta: Lembaga 

Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LPPM), 2023), h.128 
24Kementrian IAgama, IAlquran IDan ITerjemahnya, Ih.47. 
25yahrizal, "Integrasi Nilai-Nilai Al-Qur’an dan Hadits dalam Kurikulum Merdeka pada Lembaga Pendidikan 

Islam", Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran, Vol. 7 No. 4 (2024), h. 15536 



154 
 
 

dan khalīfah fī al-arḍ. Dua posisi ini menegaskan bahwa proses pendidikan harus 

mengintegrasikan dimensi spiritual dan sosial, agar peserta didik mampu mengelola 

kehidupan dunia dengan berlandaskan nilai-nilai transenden. Dengan demikian, kurikulum 

menjadi medium transformatif yang menghubungkan antara pengetahuan dan pengabdian, 

antara ilmu dan moralitas.26 

2. Prinsip Keadilan (ʿAdl) dalam Kurikulum  

Keadilan dalam konteks kurikulum mencerminkan keseimbangan pengembangan 

potensi manusia secara menyeluruh. Nilai ʿadl menuntut agar pendidikan tidak bersifat 

dikotomis antara ilmu agama dan ilmu rasional, melainkan mengakui keduanya sebagai 

ekspresi berbeda dari satu kebenaran yang sama. Prinsip ini menolak fragmentasi ilmu yang 

melahirkan kesenjangan antara aspek spiritual dan intelektual. Kurikulum yang 

berlandaskan ʿadl dirancang untuk menciptakan harmoni antara dimensi kognitif, afektif, 

dan psikomotorik, sekaligus memastikan pemerataan akses terhadap pendidikan yang 

bermutu. Dengan demikian, keadilan tidak hanya dimaknai sebagai prinsip moral, tetapi 

juga sebagai asas epistemologis dalam pengembangan kurikulum yang berorientasi pada 

kemaslahatan manusia secara utuh.27 

3. Prinsip Kebijaksanaan (Ḥikmah) sebagai Orientasi Ilmu  

Konsep ḥikmah dalam epistemologi Islam menempatkan ilmu pengetahuan dalam 

relasi yang erat dengan kebajikan dan tujuan hidup manusia. Ilmu tidak memiliki nilai 

intrinsik tanpa orientasi etis dan fungsional yang mengarah pada kebaikan. Oleh karena itu, 

kurikulum yang berlandaskan ḥikmah menuntut agar setiap proses pembelajaran 

mengaitkan antara teori dan praktik, antara pengetahuan dan aksi moral. Pendidikan 

diarahkan untuk membentuk peserta didik yang reflektif, kritis, dan bijaksana dalam 

menggunakan ilmunya untuk kemaslahatan sosial. Pendekatan ini menolak paradigma 

instrumentalistik yang memandang ilmu hanya sebagai sarana produksi atau efisiensi 

ekonomi, dan mengembalikannya pada fungsi humanistiknya sebagai jalan menuju 

pemahaman hakikat dan kebajikan. 

4. Prinsip Amanah (Amānah) sebagai Tanggung Jawab Pendidikan  

Amānah menempati posisi sentral dalam konsepsi pendidikan Qur’ani. Ia menegaskan 

bahwa ilmu merupakan tanggung jawab moral yang menuntut kejujuran intelektual, 

integritas personal, dan kepedulian sosial. Dalam kerangka kurikulum, nilai amānah 

mengandaikan keterlibatan aktif seluruh pihak pendidik, peserta didik, dan lembaga 

pendidikan dalam menjaga kemurnian tujuan pendidikan. Pendidik bukan hanya penyampai 

pengetahuan, tetapi pembimbing yang menanamkan kesadaran moral terhadap penggunaan 

ilmu. Kurikulum yang berpijak pada amānah dengan demikian diarahkan untuk 

menumbuhkan etika tanggung jawab, yakni kemampuan individu untuk 

mempertanggungjawabkan pengetahuan dan tindakannya terhadap diri sendiri, masyarakat, 

dan lingkungan.28 

5. Pendekatan Tematik Qur’ani dalam Desain Kurikulum  

Desain kurikulum Qur’ani berlandaskan pada prinsip integratif, yang memandang 

seluruh bidang ilmu sebagai bagian dari satu kesatuan makna yang berakar pada tauhid. 

Pendekatan tematik digunakan untuk menghubungkan setiap disiplin ilmu dengan nilai-nilai 

Qur’ani, sehingga peserta didik mampu melihat keterpaduan antara fenomena alam, sosial, 

 
26Dede Dwi Kurniasih, "Integrasi Nilai-Nilai Al-Qur’an dalam Pendidikan Anak Usia Dini untuk 

Pembentukan Karakter Islam", Al-Ikram: Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 8 No. 2 (2025), h. 220 
27Muhammad Masrizal, "Integrasi Nilai-Nilai Qur’ani dalam Kurikulum Pendidikan Agama Islam di 

Madrasah", Hijri: Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam, Vol. 6 No. 1 (2022), h. 48 
28Candra PA, "Integrasi Nilai-Nilai Qur’ani dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam", Jurnal Inspirasi 

Modern, Vol. 5 No. 3 (2025), h. 217 



155 
 
 

dan spiritual. Dengan demikian, kurikulum tidak lagi terjebak dalam struktur pengetahuan 

yang terpisah-pisah, melainkan menampilkan visi holistik tentang realitas. Model ini 

mengajarkan bahwa pengetahuan ilmiah, sosial, dan keagamaan sejatinya merupakan āyāt 

(tanda-tanda) yang mengantarkan manusia pada pemahaman terhadap kebenaran ilahi. 

Pendekatan semacam ini mendorong terbentuknya cara berpikir sintetik dan reflektif yang 

menumbuhkan kesadaran metafisis dalam proses pendidikan.29 

C. Relevansi ʿUlūm al-Qur’ān terhadap Pembangunan Kurikulum Pendidikan 

Nasional 

Pendidikan nasional merupakan sistem yang dibangun untuk mewujudkan cita-cita 

bangsa melalui proses pembentukan sumber daya manusia yang cerdas, berakhlak, dan 

berdaya guna. Namun, dalam praktiknya, pendidikan modern sering terjebak pada orientasi 

materialistik yang menitikberatkan aspek kognitif dan kompetensi teknis, sementara 

dimensi moral dan spiritual kurang mendapatkan perhatian proporsional. Akibatnya, lahir 

generasi yang unggul secara akademik, tetapi miskin integritas dan kesadaran etis.30 

Dalam konteks inilah ʿUlūm al-Qur’ān memiliki relevansi fundamental bagi 

pembangunan kurikulum pendidikan nasional. Sebagai basis epistemologis keilmuan Islam, 

ʿUlūm al-Qur’ān tidak hanya mengajarkan cara memahami teks wahyu, tetapi juga 

membangun paradigma berpikir yang integral antara ilmu dan nilai. Dengan menjadikan 

nilai-nilai Qur’ani sebagai pedoman konseptual, pendidikan nasional dapat diarahkan untuk 

menghasilkan manusia yang berilmu, berakhlak, dan berorientasi pada kemaslahatan 

publik.31 

Kontribusi ʿUlūm al-Qur’ān terhadap pendidikan nasional memiliki signifikansi yang 

luas, baik secara filosofis maupun metodologis. Pada tataran filosofis, ʿUlūm al-Qur’ān 

memberikan fondasi normatif yang menentukan arah, tujuan, dan hakikat pendidikan itu 

sendiri. Pendidikan dalam kerangka Qur’ani dipahami bukan semata sebagai proses transfer 

pengetahuan, melainkan sebagai bagian dari mandat keilahian yang menghubungkan 

manusia dengan sumber kebenaran tertinggi. Ilmu tidak berdiri otonom dari nilai-nilai 

spiritual, tetapi merupakan amanah yang harus dikelola dengan kesadaran teologis. Oleh 

sebab itu, kegiatan belajar dan mengajar dipandang sebagai bentuk pengabdian (ʿibādah) 

yang mengandung dimensi etis dan transendental. 

Dalam konteks pendidikan nasional, prinsip tersebut menuntut agar kurikulum dan 

praktik pembelajaran tidak berhenti pada aspek penguasaan kompetensi teknis, tetapi 

diarahkan pula pada pembentukan integritas spiritual dan moral peserta didik. Kurikulum 

yang berlandaskan nilai-nilai ʿUlūm al-Qur’ān berfungsi menumbuhkan kesadaran bahwa 

ilmu harus digunakan untuk kemaslahatan, bukan untuk kepentingan pragmatis semata. 

Dengan demikian, pendidikan nasional dapat melahirkan individu yang cerdas secara 

intelektual, beretika dalam tindakan, dan memiliki orientasi hidup yang terikat pada nilai-

nilai ketuhanan.32 

Pada tataran metodologis, ʿUlūm al-Qur’ān juga menawarkan paradigma integratif 

dalam penyusunan kurikulum dan pelaksanaan pembelajaran. Ia menekankan pentingnya 

keseimbangan antara nalar (ʿaql) dan wahyu (naql), antara dimensi empiris dan spiritual. 

 
29Juliana, "Integrasi Nilai-Nilai Islam dalam Kurikulum Pendidikan di Sekolah Menengah", Jurnal 

Pendidikan Islam, Vol. 9 No. 2 (2025), h. 100 
30Yusnita, "Integrasi Al-Qur’an dan Al-Hadits dalam Pengembangan Pendidikan Islam di Madrasah 

Tsanawiyah", Al-Tarbiyah: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, Vol. 3 No. 1 (2024), h. 127 
31Candra PA, "Implementasi Nilai-Nilai Al-Qur’an dalam Kurikulum Pendidikan Agama Islam di 

SMA", Pendidikan Agama Islam: Studi dan Analisis, Vol. 4 No. 2 (2025), h. 156 
32M. Romli dan Ainur Rofiq Sofa, "Integrasi Al-Qur’an dan Al-Hadits dalam Pengembangan 

Pendidikan Islam di Madrasah Tsanawiyah", Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 3 No. 1 (2024), h. 127 



156 
 
 

Pendekatan ini tidak menafikan metode ilmiah modern, tetapi menempatkannya dalam 

kerangka nilai yang lebih luas, yaitu kesadaran akan keterpaduan antara ilmu, etika, dan 

kemanusiaan. Dengan demikian, ʿUlūm al-Qur’ān berkontribusi membangun model 

pendidikan nasional yang holistik, berakar pada kearifan spiritual Islam, dan relevan dengan 

tantangan zaman. 

1. ʿUlūm al-Qur’ān sebagai Landasan Filosofis Pendidikan Nasional  

Dalam konteks pembangunan pendidikan nasional, diperlukan fondasi filosofis yang 

mampu menegaskan hakikat manusia, arah kehidupan, dan tujuan pembelajaran. ʿUlūm al-

Qur’ān menawarkan kerangka ontologis dan teleologis yang berakar pada pandangan 

Qur’ani tentang manusia sebagai makhluk berakal sekaligus makhluk spiritual. Pendidikan, 

dalam pandangan ini, bukan hanya aktivitas intelektual, melainkan juga proses 

penyempurnaan eksistensi menuju insān kāmil—manusia paripurna yang seimbang antara 

rasionalitas dan spiritualitas. Dengan menjadikan ʿUlūm al-Qur’ān sebagai landasan 

filosofis, sistem pendidikan nasional diarahkan untuk mengintegrasikan nilai ketuhanan 

(teosentrisme) dengan kebutuhan kemanusiaan (antroposentrisme). Artinya, setiap upaya 

pendidikan harus berorientasi pada pengabdian kepada Tuhan tanpa menafikan tanggung 

jawab sosial manusia terhadap realitas duniawi.33 

2. ʿUlūm al-Qur’ān sebagai Paradigma Integratif Ilmu dan Nilai  

Dikotomi antara ilmu dan moralitas yang mewarnai sistem pendidikan modern 

merupakan problem epistemologis yang mendalam. ʿUlūm al-Qur’ān hadir untuk 

meruntuhkan sekat tersebut dengan menegaskan bahwa pengetahuan sejati selalu bersumber 

dari wahyu dan harus diarahkan pada kemaslahatan umat. Ilmu tidak berdiri dalam ruang 

nilai yang netral, melainkan selalu mengandung dimensi etis dan spiritual. Oleh sebab itu, 

paradigma pendidikan yang berlandaskan ʿUlūm al-Qur’ān mengintegrasikan rasionalitas 

ilmiah dengan kesadaran imaniah. Kurikulum nasional yang dibangun atas dasar ini harus 

mampu mengembangkan potensi intelektual peserta didik sekaligus menanamkan kepekaan 

moral dan spiritual, agar ilmu tidak hanya berfungsi sebagai sarana teknis, tetapi juga 

sebagai jalan menuju kebijaksanaan dan kemanusiaan.34 

3. ʿUlūm al-Qur’ān sebagai Instrumen Etis dan Moral dalam Kurikulum  

Pendidikan yang kehilangan orientasi etik cenderung menghasilkan manusia 

berpengetahuan tinggi namun miskin nilai. ʿUlūm al-Qur’ān menempatkan akhlak sebagai 

poros utama pendidikan, di mana proses pengajaran tidak semata mentransfer ilmu, 

melainkan juga menanamkan karakter moral yang luhur. Prinsip-prinsip Qur’ani seperti ṣidq 

(kejujuran), amānah (tanggung jawab), ʿadl (keadilan), dan ḥikmah (kebijaksanaan) 

menjadi parameter etika dalam seluruh disiplin ilmu. Dengan demikian, setiap mata 

pelajaran baik dalam ranah eksakta, sosial, maupun humaniora harus memuat dimensi moral 

yang memandu peserta didik untuk menggunakan ilmu bagi kebaikan dan kemaslahatan. 

Kurikulum yang berlandaskan ʿUlūm al-Qur’ān berfungsi sebagai sistem pembentukan 

watak yang menyatukan nalar, etika, dan iman dalam satu kesatuan praksis pendidikan.35 

4. ʿUlūm al-Qur’ān dalam Pembentukan Karakter dan Integritas Bangsa  

Tujuan utama pendidikan nasional sebagaimana tercantum dalam Undang-Undang 

Nomor 20 Tahun 2003 adalah membentuk manusia yang beriman, bertakwa, dan berakhlak 

mulia. ʿUlūm al-Qur’ān menyediakan kerangka konseptual bagi pencapaian tujuan tersebut 

 
33Irmawati, "Integrasi Nilai-Nilai Islam dalam Kurikulum PAI", Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 6 No. 3 

(2024), h.52 
34Eryandi, "Integrasi Nilai-Nilai Keislaman dalam Pendidikan Karakter di Sekolah", KAIPI: Jurnal 

Pendidikan Islam Vol. 3 No. 1 (2023), h. 27 
35Ahmad Taufiq, "Integrasi Nilai-Nilai Islami dalam Proses Pengembangan Kurikulum PAI", Jurnal Ilmiah 

Pendidikan Vol. 8 No. 2 (2025), h. 56 



157 
 
 

dengan menegaskan pentingnya karakter sebagai inti dari kemajuan peradaban. Nilai-nilai 

Qur’ani menumbuhkan kesadaran moral untuk bekerja dengan integritas, tanggung jawab, 

dan keikhlasan. Melalui pendidikan yang berbasis ʿ Ulūm al-Qur’ān, peserta didik diarahkan 

untuk menjadi insan berkarakter, mampu berkontribusi secara positif terhadap masyarakat, 

dan menjunjung tinggi etos kerja yang berorientasi pada nilai spiritual. Dengan demikian, 

pendidikan bukan hanya mencetak tenaga terampil, tetapi membentuk manusia bermartabat 

yang menjadi kekuatan moral bangsa.36 

5. ʿUlūm al-Qur’ān sebagai Pilar Pembangunan Pendidikan Madaniyah  

Pendidikan madaniyah berakar pada nilai-nilai Qur’ani yang menekankan 

keseimbangan antara kemajuan intelektual dan kedalaman spiritual. Dalam konteks sistem 

pendidikan nasional, konsep ini sangat relevan untuk membangun masyarakat beradab 

(civilized society) yang menjadikan ilmu sebagai sarana pencerahan, bukan dominasi. ʿ Ulūm 

al-Qur’ān menuntun pendidikan menuju keseimbangan (wasatiyyah), yaitu keseimbangan 

antara rasionalitas dan spiritualitas, antara kebebasan berpikir dan tanggung jawab moral. 

Dengan menjadikan prinsip moderasi dan keadaban sebagai orientasi kurikulum, 

pendidikan nasional dapat melahirkan generasi yang berpikir kritis namun berakar pada 

nilai-nilai etis dan religius. Inilah wujud konkret dari pendidikan berkeadaban, di mana 

kemajuan ilmu pengetahuan berpadu dengan keluhuran akhlak untuk membangun 

peradaban bangsa yang bermartabat.37 

Dengan demikian, relevansi ʿUlūm al-Qur’ān terhadap pembangunan kurikulum 

pendidikan nasional terletak pada kemampuannya mengintegrasikan dimensi ilmu, iman, 

dan akhlak dalam satu kerangka filosofis yang utuh. Ia menjadi landasan konseptual dalam 

membentuk pendidikan nasional yang berorientasi pada keseimbangan antara kemajuan 

intelektual dan ketundukan spiritual kepada Allah SWT. Kurikulum yang berpijak pada 

nilai-nilai Qur’ani bukan hanya mencetak individu berpengetahuan luas, tetapi juga pribadi 

beradab dan berintegritas sebuah tujuan ideal dari pendidikan nasional yang berkarakter 

madaniyah. 

 

KESIMPULAN 

ʿUlūm al-Qur’ān memiliki peran mendasar dalam membangun kurikulum pendidikan 

nasional karena menjadi sumber epistemologi yang menuntun arah dan tujuan pendidikan. 

Prinsip-prinsip yang terkandung di dalamnya tidak hanya menekankan penguasaan ilmu 

pengetahuan, tetapi juga pembentukan karakter dan spiritualitas peserta didik. Dengan 

menjadikan ʿUlūm al-Qur’ān sebagai landasan konseptual, pendidikan dapat diarahkan 

untuk melahirkan manusia yang berilmu, beriman, dan berakhlak, sekaligus mampu 

menyeimbangkan dimensi rasional dan moral dalam kehidupan. 

Integrasi nilai-nilai Qur’ani ke dalam kurikulum pendidikan nasional merupakan 

upaya strategis untuk menjawab tantangan modernisasi tanpa kehilangan identitas 

keislaman. Nilai-nilai seperti keadilan (ʿadl), kebijaksanaan (ḥikmah), dan tanggung jawab 

sosial (amānah) dapat dijadikan pedoman dalam penyusunan materi ajar, metode 

pembelajaran, dan evaluasi pendidikan. Kurikulum yang dibangun di atas dasar ʿUlūm al-

Qur’ān tidak hanya mengembangkan kemampuan intelektual, tetapi juga menumbuhkan 

kesadaran etis dan spiritual yang relevan dengan kebutuhan masyarakat modern. 

Secara keseluruhan, peran ʿUlūm al-Qur’ān dalam kurikulum pendidikan nasional 

bersifat transformatif karena mampu mengembalikan fungsi pendidikan sebagai sarana 

 
36Masripah, "Integrasi Nilai-Nilai Al-Qur’an dan Ilmu Pengetahuan dalam Pendidikan", Al-Risalah Jurnal 

Ilmiah Vol. 7 No. 1 (2025), h. 109 
37Anggrena Aditya S. O., "Integrasi Nilai-Nilai Qur’ani dalam Praktik Pendidikan Sekolah", Jurnal 

Pendidikan dan Pembelajaran Vol. 9 No. 4 (2025), h. 207 



158 
 
 

pembentukan manusia seutuhnya. Implementasi prinsip-prinsipnya dapat menjembatani 

kesenjangan antara ilmu pengetahuan dan nilai moral, sehingga pendidikan nasional 

menjadi sistem yang berkeadaban dan berorientasi pada kemaslahatan. Dengan demikian, 

penguatan kurikulum berbasis ʿUlūm al-Qur’ān menjadi keharusan untuk menciptakan 

generasi berdaya saing global yang tetap berakar pada nilai-nilai ketuhanan. 

Saran 

Disarankan agar pengembangan kurikulum pendidikan nasional menempatkan ʿUlūm 

al-Qur’ān sebagai landasan konseptual dan metodologis dalam perumusan visi, isi, serta 

tujuan pendidikan. Nilai-nilai yang terkandung dalam ʿUlūm al-Qur’ān seperti ʿadl 

(keadilan), ḥikmah (kebijaksanaan), dan amānah (tanggung jawab) perlu diintegrasikan 

untuk memastikan kurikulum tidak hanya membentuk kecerdasan intelektual, tetapi juga 

karakter moral dan spiritual peserta didik. Pemerintah dan lembaga pendidikan diharapkan 

menjadikan pendekatan ʿUlūm al-Qur’ān sebagai acuan utama dalam reformasi kurikulum 

agar arah pendidikan nasional selaras dengan nilai-nilai wahyu dan mampu menjawab 

tantangan global secara bermartabat. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Aditya S. O., Anggrena, “,Integrasi Nilai-Nilai Qur’ani dalam Praktik Pendidikan Sekolah”, Jurnal 

Pendidikan dan Pembelajara, Vol. 9 No. 4 (2025) 

Asykur, M., “Integrasi Kurikulum PAI dan Ilmu Pengetahuan,” Jurnal Alqiyam (2025) 

Eryandi, “Integrasi Nilai-Nilai Keislaman dalam Pendidikan Karakter di Sekolah”, KAIPI: Jurnal 

Pendidikan Islam Vol. 3 No. 1 (2023) 

Fathurohim, “Implementasi Kurikulum PAI Berbasis Nilai-Nilai Qur’ani di Era Digital”, Jakarta: 

Lembaga Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LPPM), 2023 

Irmawati, “Integrasi Nilai-Nilai Islam dalam Kurikulum PAI”, Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 6 No. 

3 (2024) 

Iwani, Fatimah Nurlala; Abubakar, Achmad; Ilyas, Hamka, “Moralitas Digital dalam Pendidikan: 

Mengintegrasikan Nilai-Nilai Al-Qur’an di Era Teknologi”, Journal of Instructional and 

Development Researches, Vol. 4 No. 6 (2024) 

Juliana, “Integrasi Nilai-Nilai Islam dalam Kurikulum Pendidikan di Sekolah Menengah”, Jurnal 

Pendidikan Islam, Vol. 9 No. 2 (2025) 

Kementerian Agama, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Lajnah Pentashihah Mushaf Al-Qur’an, 

2019 

Khalid, Zaenal, “Eksklusivisme Tafsir”, Skripsi, Jakarta: Universitas Islam Negeri Syarif 

Hidayatullah, 2022 

Kinan, Risa, “Integrasi Pendidikan Islam dalam Kurikulum Nasional: Dampaknya terhadap 

Pembentukan Karakter Siswa”, Advances In Education Journal, Vol. 1 No. 2 (2024) 

Kurniasih, Dede Dwi; Firmansyah, Mohammad; Inayah, Navisatul; Arrazaq, Zaki, “Integrasi Nilai-

Nilai Al-Qur’an dan Tafsir dalam Kurikulum Pendidikan Agama Islam untuk Mewujudkan 

Generasi Emas 2045”, Jakarta: Lembaga Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LPPM), 

2025 

Mahfudz, Muhsin, “Implikasi Pemahaman Tafsir Al-Qur’an Terhadap Sikap Keberagamaan”, Jurnal 

Tafsere Vol. 4 No. 2 (2016) 

Masripah, “Integrasi Nilai-Nilai Al-Qur’an dan Ilmu Pengetahuan dalam Pendidikan”, Al-Risalah 

Jurnal Ilmiah Vol. 7 No. 1 (2025) 

Masrizal, Muhammad, “Integrasi Nilai-Nilai Qur’ani dalam Kurikulum Pendidikan Agama Islam di 

Madrasah”, Hijri: Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam, Vol. 6 No. 1 (2022) 

Maswan, Nur Faizin, “Kajian Deskriptif Tafsir Ibnu Katsir”, Yogyakarta: Menara Kudus, 2002 

Muchtar, M. Ilham, “Ummatan Wasathan dalam Perspektif Tafsir”, Jurnal Tafsere Vol. 5 No. 1 

(2017) 

Mustaqim, Abdul, “Epistemologi Tafsir Kontemporer”, Yogyakarta: LKiS, 2010 

Ningsih, “Pendidikan Islam Berbasis Maqasid Syariah: Membangun Sistem Pembelajaran yang 



159 
 
 

Berorientasi Kesejahteraan Umat,” Jurnal Hidayah: Cendekia Pendidikan Islam dan Hukum 

Syariah Vol. 1 No. 2 (2024) 

Noor, IJuliansyah I., “Metodologi Penelitian: Skripsi, Tesis, Disertasi dan Karya Ilmiah”, Jakarta: 

IPT IFajar Interpratama Mandiri, 2011 

PA, Candra, “Integrasi Nilai-Nilai Qur’ani dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam”, Jurnal 

Inspirasi Modern, Vol. 5 No. 3 (2025) 

Rahman, Lutfiyah, “Implementasi Tadabbur dan Tazakkur dalam Pembelajaran Qur’ani”, Jurnal 

Ilmu Tarbiyah Vol. 13 No. 1 (2022) 

Rifaki, M., “Epistemologi Tafsir Al-Nur Karya Hasbi Ash-Shiddieqy”, Sabda: Jurnal Ilmu Dakwah 

Vol. 21 No. 2 (2022) 

Romli, M.; Sofa, Ainur Rofiq, “Integrasi Al-Qur’an dan Al-Hadits dalam Pengembangan Pendidikan 

Islam di Madrasah Tsanawiyah”, Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 3 No. 1 (2024) 

Setiawan, & Nisa, “Integrasi Nilai-Nilai Islam dalam Kurikulum Nasional: Tantangan dalam 

Konteks Pendidikan di Indonesia,” Jurnal Moral Vol. 2 No. 2 (2025) 

Sufi, Akhmad Maulana, “Epistemologi Tafsir Pelita Al-Qur’an Karya Fadhlullah Haeri”, Ushuly: 

Jurnal Ilmu Ushuluddin Vol. 1 No. 1 (Januari 2022) 

Sumiati, “Konsep Integrasi dalam Pengembangan Pendidikan Agama Islam,” Jurnal Mudarrisuna 

(2025) 

Suryadilaga, M. Alfatih, “Metodologi Ilmu Tafsir”, Yogyakarta: TERAS, 2010 

Taufiq, Ahmad, “Integrasi Nilai-Nilai Islami dalam Proses Pengembangan Kurikulum PAI”, Jurnal 

Ilmiah Pendidikan Vol. 8 No. 2 (2025) 

Yahrizal, “Integrasi Nilai-Nilai Al-Qur’an dan Hadits dalam Kurikulum Merdeka pada Lembaga 

Pendidikan Islam”, Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran, Vol. 7 No. 4 (2024) 

Yusnita, “Integrasi Al-Qur’an dan Al-Hadits dalam Pengembangan Pendidikan Islam di Madrasah 

Tsanawiyah”, Al-Tarbiyah: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, Vol. 3 No. 1 (2024) 

Zainuri, Ahmad, “Integrasi ʿUlūm al-Qur’ān dalam Kurikulum Pendidikan Nasional”, Jurnal 

Pendidikan Islam Kontemporer, Vol. 7 No. 2 (2019). 


