
Jurnal Multidisiplin Inovatif 
Vol 10 No. 1 Januari 2026 

eISSN: 2246-6110 
 

 

351 
 
 

KRITIK TERHADAP PARADIGMA DAN KONSEPSI SAINS BARAT 
 

Dede Rubai Misbahul Alam1, Ayatullah2, Yahya Muhaimin3 

 dede.rubai@unismabekasi.ac.id1   , assakandary82@gmail.com2  ,  
yahyamuhaimin022002@gmail.com3 ,   

Universitas islam 45 

 

ABSTRAK 

Perkembangan sains Barat modern telah memberikan kontribusi besar bagi kemajuan peradaban 

manusia melalui pencapaian teknologi dan ilmu pengetahuan. Namun, sains modern juga lahir dari 

paradigma filosofis tertentu, terutama rasionalisme, empirisme, dan positivisme, yang cenderung 

membatasi pengetahuan pada aspek empiris dan mengabaikan dimensi nilai, moral, serta spiritual. 

Makalah ini bertujuan untuk mengkaji paradigma dan konsepsi dasar sains Barat, mengidentifikasi 

berbagai kritik filosofis, etis, dan religius terhadapnya, serta menawarkan konsep integrasi ilmu dan 

agama sebagai alternatif paradigma keilmuan. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 

kepustakaan dengan teknik pengumpulan data berupa studi dokumen dan analisis data model Miles 

dan Huberman. Hasil kajian menunjukkan bahwa klaim objektivitas dan netralitas sains Barat 

bersifat problematis karena sains tidak pernah lepas dari konteks budaya dan worldview tertentu. 

Kritik dari para pemikir seperti Thomas Kuhn, Seyyed Hossein Nasr, Syed Muhammad Naquib al-

Attas, dan Ziauddin Sardar menegaskan perlunya rekonstruksi paradigma sains agar lebih 

manusiawi dan bermakna. Oleh karena itu, integrasi ilmu dan agama dipandang sebagai pendekatan 

alternatif yang mampu melengkapi sains dengan dimensi etis dan spiritual, sehingga pengembangan 

ilmu pengetahuan tidak hanya berorientasi pada kemajuan teknologis, tetapi juga pada pembentukan 

peradaban yang berkeadaban. 

Kata Kunci: Sains Barat, Paradigma Sains, Konsepsi Sains, Integrasi Sains Dan Agama. 
 

ABSTRACT 

The development of modern Western science has made a significant contribution to the advancement 

of human civilization through scientific and technological achievements. However, modern science 

emerged from particular philosophical paradigms—namely rationalism, empiricism, and 

positivism—which tend to restrict knowledge to empirical aspects while neglecting moral, ethical, 

and spiritual dimensions. This paper aims to examine the paradigm and fundamental conception of 

Western science, identify philosophical, ethical, and religious critiques of it, and propose the 

integration of science and religion as an alternative scientific paradigm. This study employs a 

qualitative library research approach, with data collected through document analysis and analyzed 

using the Miles and Huberman model. The findings indicate that the claims of objectivity and value-

neutrality in Western science are problematic, as science is always embedded within specific 

cultural contexts and worldviews. Critiques from thinkers such as Thomas Kuhn, Seyyed Hossein 

Nasr, Syed Muhammad Naquib al-Attas, and Ziauddin Sardar emphasize the need for reconstructing 

the scientific paradigm to be more humane and meaningful. Therefore, the integration of science 

and religion is viewed as an alternative approach capable of complementing science with ethical 

and spiritual dimensions, ensuring that the development of knowledge is oriented not only toward 

technological progress but also toward the formation of a civilized and ethical human civilization. 

Keywords: Western Science, Scientific Paradigm, Conception Of Science, Integration Of Science 

And Religion. 

 

PEiNDAiHULUAiN 

Perkembangan sains modern merupakan salah satu pencapaian terbesar dalam sejarah 

peradaban manusia. Melalui sains, manusia mampu mengembangkan teknologi komunikasi, 

transportasi, kedokteran, serta berbagai inovasi yang mempermudah kehidupan sehari-hari. 

Namun, kemajuan tersebut tidak dapat dilepaskan dari kerangka filosofis tertentu yang 

mailto:dede.rubai@unismabekasi.ac.id1
mailto:assakandary82@gmail.com2
mailto:rinobenu1@gmail.com3
mailto:rinobenu1@gmail.com3


352 
 
 

melandasi cara kerja sains itu sendiri.1 

Sains modern yang berkembang di Barat lahir dari tradisi pemikiran rasionalisme dan 

empirisme yang kemudian diperkuat oleh positivisme. Tradisi ini memandang bahwa 

pengetahuan yang sahih hanyalah pengetahuan yang dapat diuji melalui akal dan 

pengalaman inderawi. Cara pandang ini membentuk paradigma keilmuan yang sangat kuat 

dalam dunia akademik modern.2 

Persoalannya, paradigma tersebut secara perlahan telah menyempitkan makna 

pengetahuan. Realitas yang tidak dapat diukur secara empiris, seperti nilai moral, makna 

hidup, dan pengalaman spiritual, cenderung dianggap tidak ilmiah. Akibatnya, sains modern 

sering berkembang tanpa keterikatan yang kuat terhadap nilai-nilai etis dan kemanusiaan.3 

Sejumlah krisis global kontemporer, seperti kerusakan lingkungan, eksploitasi alam, 

dehumanisasi dalam teknologi, serta krisis makna hidup, sering dikaitkan dengan cara 

pandang sains modern yang terlalu mekanistik dan materialistik. Hal ini menimbulkan 

kesadaran bahwa sains tidak cukup hanya dikembangkan secara teknis, tetapi juga perlu 

dikaji secara filosofis dan kritis.4 

Dalam konteks dunia akademik Islam, muncul kesadaran pentingnya 

mengembangkan pendekatan integratif antara ilmu dan agama. Studi Integrasi dan Sains 

hadir sebagai respons akademik terhadap problem tersebut, yakni dengan mengupayakan 

rekonstruksi paradigma keilmuan agar lebih utuh, tidak terjebak pada dikotomi antara ilmu 

dan nilai.5 

Oleh karena itu, kajian kritik terhadap paradigma dan konsepsi sains Barat menjadi 

sangat relevan, bukan untuk menolak sains, melainkan untuk memahami batas-batasnya 

sekaligus mencari arah pengembangan ilmu yang lebih manusiawi dan bermakna.6 

 

METODE PENELITIAN  

Dalam penelitian ini penulis menggunakan kualitatif kepustakaan. Pendekatan 

penelitian tersebut ialah serangkaian kegiatan yang berkenaan dengan metode penelitian 

dengan data Pustaka, membaca, mencatat, dan mengelola bahan penelitian. Data yang 

dibutuhkan terdapat di perpustakaan dalam bentuk tertulis di buku, jurnal dokumen, dan 

sebagainya.7  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Paradigma dan Konsepsi Dasar Sains Barat 

Paradigma sains Barat modern sangat dipengaruhi oleh tradisi rasionalisme yang 

berkembang sejak era René Descartes. Rasionalisme memandang bahwa akal manusia 

merupakan sumber utama pengetahuan dan dapat dijadikan alat untuk memahami realitas 

secara objektif. Cara pandang ini melahirkan optimisme besar terhadap kemampuan akal 

 
1 Jujun S. Suriasumantri, Filsafat Ilmu: Sebuah Pengantar Populer (Jakarta: Pustaka Sinar Harapan, 2009), 

hlm. 1,2. 
2 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions (Chicago: University of Chicago Press, 1970), 

hlm. 3–5. 
3 Seyyed Hossein Nasr, Knowledge and the Sacred (Albany: SUNY Press, 1989), hlm. 7–8. 
4 Zainal Abidin Bagir, Integrasi Ilmu dan Agama: Interpretasi dan Aksi (Yogyakarta: Mizan, 2005), hlm. 9–

11. 
5 Ismail Raji al-Faruqi, Islamization of Knowledge: General Principles and Work Plan (Herndon: IIIT, 

1982), hlm. 14–16. 
6 Seyyed Hossein Nasr, Religion and the Order of Nature (New York: Oxford University Press, 1996), hlm. 

87–89. 
7. Hasan. Bakti, Metodologi Studi Pemikiran Islam, (Medan, Perdana Publishing, 2016), hlm. 16. 



353 
 
 

manusia.8 

Di sisi lain, empirisme yang dipelopori oleh tokoh seperti John Locke dan David 

Hume menegaskan bahwa pengetahuan yang valid harus didasarkan pada pengalaman 

inderawi. Dalam kerangka ini, pengalaman menjadi ukuran utama kebenaran ilmiah.9 

Perpaduan antara rasionalisme dan empirisme kemudian berkembang menjadi 

positivisme, terutama melalui pemikiran Auguste Comte. Positivisme menegaskan bahwa 

ilmu pengetahuan hanya berkaitan dengan fakta-fakta yang dapat diamati, diukur, dan 

diverifikasi. Hal-hal metafisik dianggap tidak relevan dalam dunia ilmiah.10 

Paradigma positivistik ini kemudian menjadi arus utama dalam perkembangan sains 

modern. Metode ilmiah dipandang sebagai satu-satunya cara memperoleh pengetahuan yang 

sahih, sementara bentuk pengetahuan lain seperti intuisi, wahyu, dan tradisi spiritual 

dipinggirkan.11 

Konsekuensi epistemologis dari paradigma tersebut adalah munculnya klaim 

objektivitas sains. Sains dipandang bebas nilai dan netral, seolah-olah ilmuwan berdiri di 

luar kepentingan dan konteks sosial. Padahal, banyak kajian filsafat ilmu menunjukkan 

bahwa sains selalu berada dalam konteks budaya tertentu.12 

Dalam praktiknya, paradigma sains Barat juga membentuk cara manusia memandang 

alam semesta. Alam dipahami sebagai objek material yang dapat dieksploitasi demi 

kepentingan manusia. Cara pandang ini berbeda dengan perspektif religius yang 

memandang alam sebagai amanah dan tanda-tanda kebesaran Tuhan.13 

B. Kritik terhadap Paradigma Sains Barat 

Sains memiliki kontribusi besar terhadap perkembangan kemajuan ilmu pengetahuan 

dunia terkhusus pada lini fisika, biologi, dan pengetahuan alam lainnya. Namun perlu 

diperhatikan, barangkali sains memang sering dipahami sebagai cara untuk menemukan 

banyak realita dan kebenaran, demikianpun sains yang mengklaim suatu kebenaran jika 

sudah memenuhi sifat empiris dan logis itu juga memiliki kekurangan. 

Paradigma sains barat yang meyakini akal dan panca indra sebagai sumber kebenaran, 

jika dipaksakan tanpa memandang sisi lain, seumpama dari sisi agama yang masih 

memperhatikan moral, pasti akan memiliki problem yang tidak dapat dijawab dengannya. 

Pertama, sains tidak dapat menjawab problem nilai. Contoh, sains tidak bisa 

menjawab mana yang lebih berharga antara emas dan baja?. Budaya kita menghargai emas, 

namun jika kita ingin membangun gedung pencakar langit, emas yang sangat lunak tidak 

ada gunanya.14 

Kedua, sains tidak dapat menjawab problem moral. Persoalan tentang baik dan buruk, 

benar dan salah tidak dapat diselesaikan oleh sains. Misalnya, sains dapat menemukan 

bagaimana cara aborsi. Hal demikian hanya tuntas pada bagaimana cara aborsi, bukan pada 

dapat dibenarkan kah praktek aborsi tersebut?. 

Ketiga, sains tidak dapat menjawab persoalan supernatural. Sains tidak dapat 

membantu menjawab pertanyaan-pertanyaan tentang segala pertanyaan supernatural. 

Misalnya, pertanyaan tentang surga dan neraka tak bisa dijawab dengan disiplin saintisme. 

Thomas Kuhn merupakan salah satu tokoh yang paling berpengaruh dalam 

 
8 René Descartes, Discourse on Method (Indianapolis: Hackett Publishing, 1998), hlm. 16–18. 
9 John Locke, An Essay Concerning Human Understanding (London: Penguin Classics, 1997), hlm. 85–90. 
10 Auguste Comte, The Positive Philosophy (London: George Bell and Sons, 1896), hlm. 27–30. 
11 Suriasumantri, Filsafat Ilmu, hlm. 86–88. 
12 Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions, hlm. 109–112. 
13 Nasr, Religion and the Order of Nature, hlm. 92–95. 
14. Project Science Einsten, Apa Itu Sains?, https://einsteinscienceproject.com/id/apa-itu-sains-definisi-

sejarah-manfaat-dalam-kehidupan-manusia, diakses pada 16 Januari 2025. 

https://einsteinscienceproject.com/id/apa-itu-sains-definisi-sejarah-manfaat-dalam-kehidupan-manusia
https://einsteinscienceproject.com/id/apa-itu-sains-definisi-sejarah-manfaat-dalam-kehidupan-manusia


354 
 
 

membongkar mitos netralitas sains. Melalui konsep paradigma, Kuhn menunjukkan bahwa 

ilmu berkembang melalui konsensus komunitas ilmiah, bukan semata-mata melalui fakta 

objektif. Dengan demikian, sains sangat dipengaruhi oleh faktor sosial dan historis.15 

Kritik Kuhn membuka kesadaran bahwa ilmu pengetahuan bukanlah bangunan yang 

sepenuhnya objektif, melainkan konstruksi manusia yang selalu terikat pada asumsi-asumsi 

tertentu. Hal ini menjadi dasar bagi berkembangnya pendekatan kritis dalam filsafat ilmu.16 

Seyyed Hossein Nasr mengajukan kritik yang lebih mendalam dengan menyoroti 

dimensi spiritual sains modern. Menurutnya, sains modern telah mengalami proses 

desakralisasi, yakni hilangnya dimensi kesucian dalam memandang alam. Alam direduksi 

menjadi sekadar objek material tanpa makna transenden.17 

Nasr juga mengaitkan paradigma sains modern dengan krisis ekologi global. Ketika 

alam dipahami semata-mata sebagai objek eksploitasi, maka kerusakan lingkungan menjadi 

konsekuensi yang hampir tak terhindarkan. Kritik ini relevan dalam konteks krisis iklim 

yang saat ini dihadapi dunia.18 

Syed Muhammad Naquib al-Attas mengkritik sains modern dari perspektif 

epistemologi Islam. Menurutnya, ilmu modern mengalami “kehilangan adab” karena 

terlepas dari worldview tauhid. Ilmu tidak lagi diarahkan untuk mengenal kebenaran hakiki, 

tetapi lebih banyak digunakan untuk kepentingan pragmatis.19 

Al-Attas menekankan bahwa problem utama ilmu modern bukan terletak pada fakta-

fakta ilmiahnya, melainkan pada cara pandang filosofis yang mendasarinya. Oleh karena 

itu, solusi terhadap problem sains modern harus dimulai dari rekonstruksi worldview 

keilmuan.20 

Ziauddin Sardar juga mengkritik bahwa sains modern telah menjadi instrumen 

hegemoni Barat atas dunia non-Barat. Menurutnya, sains sering dipresentasikan seolah-olah 

universal, padahal ia lahir dari konteks budaya tertentu dan membawa kepentingan tertentu 

pula.21 

Berbagai kritik tersebut menunjukkan bahwa persoalan sains modern bukan terletak 

pada metodenya semata, tetapi pada paradigma dan orientasi filosofisnya. Oleh karena itu, 

diperlukan pendekatan baru yang lebih holistik dalam mengembangkan ilmu pengetahuan.22 

C. Integrasi Ilmu dan Agama sebagai Alternatif Paradigma 

Gagasan integrasi ilmu dan agama muncul sebagai respons terhadap keterbatasan 

paradigma sains modern. Integrasi ini tidak dimaksudkan untuk menolak metode ilmiah, 

melainkan untuk melengkapi sains dengan dimensi nilai dan makna.23 

Ismail Raji al-Faruqi menawarkan konsep Islamisasi ilmu sebagai proyek intelektual 

untuk merekonstruksi bangunan ilmu modern agar sesuai dengan prinsip tauhid. 

Menurutnya, seluruh cabang ilmu harus diarahkan pada tujuan etis dan spiritual, bukan 

sekadar pada efisiensi teknologis.24 

Konsep Islamisasi ilmu menekankan bahwa ilmu tidak boleh netral terhadap nilai. 

Setiap ilmu membawa implikasi moral, sehingga pengembangan ilmu harus disertai dengan 

tanggung jawab etis. Pandangan ini sangat relevan dalam konteks tantangan global 

 
15 Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions, hlm. 22–25. 
16 Ziauddin Sardar, Exploring Islam (London: Routledge, 2004), hlm. 56–58. 
17 Nasr, Knowledge and the Sacred, hlm. 118–120. 
18 Nasr, Religion and the Order of Nature, hlm. 99–103. 
19 Syed Muhammad Naquib al-Attas, Islam and Secularism (Kuala Lumpur: ISTAC, 1993), hlm. 125–128. 
20 Al-Attas, Islam and Secularism, hlm. 131–134. 
21 Sardar, Exploring Islam, hlm. 61–64. 
22 Bagir, Integrasi Ilmu dan Agama, hlm. 30–32. 
23 Al-Faruqi, Islamization of Knowledge, hlm. 33–35. 
24 Ibid, hlm. 40–43. 



355 
 
 

kontemporer.25 

Zainal Abidin Bagir mengembangkan pendekatan integrasi ilmu yang lebih dialogis. 

Ia menekankan bahwa integrasi bukan berarti mencampuradukkan agama dan sains secara 

simplistik, melainkan membangun dialog kritis antara dua tradisi epistemologi yang 

berbeda.26 

Menurut Bagir, integrasi ilmu dan agama justru menuntut sikap ilmiah yang lebih 

dewasa, yakni kesediaan untuk mengakui keterbatasan sains sekaligus membuka ruang bagi 

kontribusi perspektif religius dalam memahami realitas.27 

Paradigma integratif ini memungkinkan lahirnya tradisi keilmuan yang lebih 

seimbang, di mana ilmu tidak hanya menghasilkan kecanggihan teknologi, tetapi juga 

berkontribusi pada pembentukan peradaban yang adil dan beradab.28 

 

KESIMPULAN 

Paradigma sains Barat modern yang berakar pada rasionalisme, empirisme, dan 

positivisme telah memberikan kontribusi besar bagi kemajuan peradaban, namun juga 

mengandung keterbatasan serius karena cenderung mengabaikan dimensi nilai dan 

spiritualitas.29 

Berbagai kritik dari tokoh-tokoh filsafat ilmu dan pemikir Muslim menunjukkan 

bahwa sains tidak pernah bebas nilai, melainkan selalu dipengaruhi oleh worldview tertentu. 

Oleh karena itu, diperlukan paradigma alternatif yang lebih holistik.30 

Integrasi ilmu dan agama menawarkan arah baru dalam pengembangan keilmuan, 

yakni ilmu yang tidak hanya canggih secara teknologis, tetapi juga matang secara moral dan 

bermakna secara spiritual.31 

Saran 

Mahasiswa dan akademisi sebaiknya mengembangkan sikap kritis terhadap ilmu yang 

dipelajari, tidak sekadar menerimanya sebagai kebenaran mutlak. Kajian filsafat ilmu dan 

integrasi sains-agama perlu terus dikembangkan dalam kurikulum pendidikan tinggi.32 

Perguruan tinggi Islam juga perlu memperkuat tradisi penelitian yang berbasis 

integrasi ilmu dan nilai, agar lahir generasi ilmuwan yang tidak hanya cerdas, tetapi juga 

memiliki komitmen moral dan spiritual yang kuat.33 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. Islam and Secularism. Kuala Lumpur: ISTAC, 1993. 

Al-Faruqi, Ismail Raji. Islamization of Knowledge. Herndon: IIIT, 1982. 

Bagir, Zainal Abidin. Integrasi Ilmu dan Agama: Interpretasi dan Aksi. Yogyakarta: Mizan, 2005. 

Bakti, Hasan, Metodologi Studi Pemikiran Islam, Medan, Perdana Publishing, 2016. 

Hatija, Muha, Paradigma Integrasi Agama dan Sains Dalam Pembelajaran Pendidikan Agam Islam, 

Ta’lim, Vol. 7,   hlm. 269. 

Kuhn, Thomas S. The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: University of Chicago Press, 

1970. 

 
25 Bagir, Integrasi Ilmu dan Agama, hlm. 35–38. 
26 Ibid, hlm. 41–43. 
27 Nasr, Knowledge and the Sacred, hlm. 155–157. 
28 Al-Attas, Islam and Secularism, hlm. 150–152. 
29 Suriasumantri, Filsafat Ilmu, hlm. 102–105. 
30 Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions, hlm. 205–208. 
31 Bagir, Integrasi Ilmu dan Agama, hlm. 58–61. 
32 Nasr, Religion and the Order of Nature, hlm. 210–213. 
33 Al-Faruqi, Islamization of Knowledge, hlm. 58–60. 

 



356 
 
 

Nasr, Seyyed Hossein. Knowledge and the Sacred. Albany: SUNY Press, 1989. 

Project Science Einsten, Apa Itu Sains?, https://einsteinscienceproject.com/id/apa-itu-sains-definisi-

sejarah-manfaat-dalam-kehidupan-manusia, diakses pada 16 Januari 2025. 

Sardar, Ziauddin. Exploring Islam. London: Routledge, 2004. 

Sidiq. Umar, Choiri. Moh Miftachul, Metode Penelitian Kualitatif di Bidang Pendidikan, Ponorogo: 

Nata Karya, 2019. 

Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Bandung: Alfabeta, 2022. 

Suriasumantri, Jujun S. Filsafat Ilmu. Jakarta: Pustaka Sinar Harapan, 2009. 


