
Jurnal Multidisiplin Inovatif 
Vol 10 No. 1 Januari 2026 

eISSN: 2246-6110 
 

 

357 
 
 

DINAMIKA BUDAYA LOKAL DALAM ERA GLOBALISASI 
 

Bartolomeus Apa Lerek1, Lusius Sneo Lasar2, Marianus Karing3, Oswaldus Lambi4 

  artholerek79@gmail.com1 ,  iyanlasar123@gmail.com2  ,  riankaring107@gmail.com3 ,  

oswalduslambi@gmail.com4  

Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif Ledalero 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini menyoroti interaksi antara budaya lokal dan arus globalisasi yang semakin intens di 

era modern. Budaya lokal, sebagai identitas dan warisan masyarakat, menghadapi tantangan berupa 

homogenisasi bahasa, pakaian, kuliner, dan adat istiadat, namun sekaligus memperoleh peluang 

untuk berkembang melalui adaptasi kreatif. Globalisasi membawa pengaruh besar dalam bidang 

ekonomi, teknologi, dan informasi, yang berdampak pada cara masyarakat memaknai tradisi. Studi 

kasus di Nusa Tenggara Timur menunjukkan bahwa masyarakat mampu mempertahankan tradisi 

sambil menyesuaikan diri dengan perubahan, misalnya melalui inovasi tenun ikat, komersialisasi 

kuliner se’i, serta ritual adat yang dikemas untuk pariwisata. Hasil kajian menegaskan bahwa budaya 

lokal bersifat dinamis dan relisien, mampu bertransformasi tanpa kehilangan makna spiritual dan 

sosial. Dengan strategi pelestarian berbasis pendidikan, pemanfaatan media digital, serta kolaborasi 

antar-pihak, budaya lokal dapat tetap relevan, menjadi sumber kebangaan, dan memperkuat identitas 

bangsa di tengah arus globalisasi. 

Kata Kunci: Budaya Lokal, Globalisasi, Adapatasi Budaya, Homogenisasi, Nusa Tenggara Timur. 

 

PEiNDAiHULUAiN 

Budaya lokal merupakan keseluruhan sistem nilai, norma, kebiasaan, pengetahuan, 

bahasa, seni, dan praktik kehidupan yang berkembang serta dipelihara oleh suatu komunitas 

di wilayah tertentu. Ia mencerminkan identitas khas suatu daerah dan menjadi warisan 

turun-temurun yang membentuk cara hidup masyarakat setempat. Unsur-unsur budaya lokal 

meliputi nilai dan norma yang mengatur perilaku masyarakat, bahasa dan komunikasi 

sebagai sarana ekspresi, seni dan tradisi seperti tari, musik, kerajian, serta upacara adat, 

pengetahuan lokal yang mencerminkan kearifan tradisional dalam mengelola alam dan 

kehidupan sosial, ritual dan kepercayaan yang menegaskan sistem religi atau spiritualitas 

yang tampak dalam bentuk rumah, tata ruang desa, dan interksi masyarakat dan alam. 

Budaya lokal memiliki ciri-ciri berakar kuat pada sejarah dan pengalaman masyarakat, 

bersifat dinamis dan mampu beradaptasi dengan perkembangan zaman, menjadi identitas 

pembeda antar komunitas, serta mengandung kearifan lokal yang relevan bgi keberlanjutan 

hidup (Koetjayaningrat, 2009). Dengan demikian, budaya lokal bukan sekadar adat atau 

tradisi, melainkan keseluruhan cara hidup yang membentuk identitas masyarakat.  

Di sisi lain, globalisasi adalah proses integrasi dan interkoneksi antarbangsa, 

masyarakat, serta budaya di seluruh dunia yang terjadi melalui pertukaran informasi, 

teknologi, ekonomi, politik, dan sosial (Hidayat, 2004). Globalisasi membuat batas-batas 

geografis semakin kabur sehingga dunia terasa menyatu dalam satu sistem global. Unsur-

unsur globalisasi mencakup ekonomi (perdagangan bebas, investasi lintas negara, 

perusahaan multinasional), teknologi dan informasi (internet, media sosial, komunikasi 

digita), budaya (penyebaran musik, film, makanan, gaya hidup lintas negara),  politik (kerja 

sama internasional, organisasi global seperti PBB dan WTO), mobilitas manusia 

(pariwisata, pendidikan internasional). Globalisasi ditandai oleh arus informasi dan 

teknologi yang sangat cepat, intensitas interaksi lintas budaya, ketergantungan ekonomi 

antarnegara, standarisasi gaya hidup dan produk, serta munculnya isu global bersama seperti 

perubahan iklim, keamanan, kesehatan (Hidayat, 2004). Singkatnya, globalisasi menjadikan 

mailto:dede.rubai@unismabekasi.ac.id1
mailto:assakandary82@gmail.com2
mailto:%20riankaring107@gmail.com3


358 
 
 

dunia semakin terhubung dan saling bergantung.   

Dalam konteks tersebut, pelestarian budaya lokal menjadi sangat penting. Budaya 

lokal bukan hanya warisan masa lalu, melainkan fondasi identitas masyarakat yang 

menyimpan nilai, norma, dan kearifan hidup. Tanpa upaya pelestarian, budaya lokal 

berisiko terkikis oleh arus globalisasi dan modernisasi. Pelestarian budaya lokal memiliki 

beberapa alasan mendasar: pertama, sebagai peneguh identitas dan jati diri; kedua, sebagai 

sumber kearifan lokal yang relevan hingga kini; ketiga, sebagai perekat sosial yang 

memperkuat solidaritas; keempat, sebagai warisan generasi agar akar budaya dapat dikenali; 

kelima,  sebagai daya tarik ekonomi dan pariwisata; dan keenam, sebagai ketahanan 

terhadap homogenesis global (Sedyawati, 2010). Dengan demikian, pelestarian budaya 

lokal bukan hanya menjaga masa lalu, tetapi juga membangun masa depan yang berakar 

pada identitas, sekaligus merawat keberagaman dunia dan memperkaya kehidupan sosial, 

spiritual, serta ekonomi masyarakat. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Dampak Globalisasi Terhadap Budaya Lokal 

Globalisasi dan Budaya Lokal 

Globalisasi adalah arus besar yang menghubungkan masyarakat di seluruh dunia 

melalui teknologi, perdagangan, dan komunikasi. Ia membawa kemudahan, mempercepat 

pertukaran informasi, dan membuka peluang interaksi lintas budaya. Namun, di balik 

manfaatnya, globalisasi juga menimbulkan tantangan serius terhadap keberlangsungan 

budaya. Bahasa, pakaian, makanan, dan adat istiadat yang selama berabad-abad menjadi 

identitas suatu komunitas kini menghadapi tekanan untuk berubah, beradaptasi, bahkan 

terkadang terpinggirkan (Areefa & Sobirin, 2024). 

Bahasa 

Bahasa daerah adalah salah satu unsur budaya lokal yang paling rentan. Globalisasi 

mendorong penggunaan bahasa internas, Mandarin, atau bahasa nasional yang lebih 

dominan. Anak-anak muda lebih sering menggunakan bahasa gaul atau bahasa asing dalam 

percakapan sehari-hari, sementara bahasa ibu perlahan ditinggalkan. Akibatnya, banyak 

bahasa daerah yang terancam punah. Padahal, setiap bahasa menyimpan cara pandang unik 

terhadap dunia, nilai-nilai, serta kearifan lokal yang tidak tergantikan (Mutmainah et al., 

2025). Kehilangan bahasa berarti kehilangan sebagian identitas dan memori kolektif 

masyarakat. 

Pakaian 

Dalam hal pakaian, globalisasi menghadirkan tren mode internasional yang cepat 

menyebar melalui media sosial dan industri fashion. Busana tradisional seperti kebaya, kain 

tenun, atau pakaian adat hanya dikenakan pada acara tertentu, sementara keseharian 

masyarakat lebih dipengaruhi oleh gaya berpakaian modern yang seragam di berbagai 

belahan dunia. Hal ini memang menunjukkan keterbukaan, tetapi juga berisiko mengurangi 

kebanggaan terhadap pakaian tradisional (Haryanto, 2015). Jika tidak dilestarikan, pakaian 

adat bisa berubah menjadi sekadar kostum seremonial tanpa makna mendalam. 

Makanan 

Makanan lokal juga mengalami transformasi besar. Restoran cepat saji internasional 

hadir di hampir setiap kota, menawarkan kepraktisan dan rasa yang dianggap “universal.” 

Akibatnya, kuliner tradisional yang membutuhkan proses panjang dan bahan lokal mulai 

tersisih. Generasi muda lebih mengenal burger, pizza, atau sushi daripada makanan khas 

daerah mereka sendiri. Padahal, makanan tradisional bukan hanya soal rasa, tetapi juga 

mencerminkan sejarah, ekologi, dan kreativitas masyarakat setempat. Kehilangan kuliner 

lokal berarti kehilangan bagian penting dari identitas budaya (Zahrani et al., 2025). 



359 
 
 

Adat Istiadat 

Adat istiadat, sebagai wujud nilai dan norma yang diwariskan turun-temurun, juga 

menghadapi tantangan. Globalisasi membawa gaya hidup individualis dan pragmatis yang 

kadang bertentangan dengan semangat kebersamaan dalam tradisi lokal. Upacara adat yang 

dulu menjadi pusat kehidupan sosial kini dianggap rumit, mahal, atau tidak relevan. 

Sebagian masyarakat memilih bentuk perayaan yang lebih sederhana atau bahkan 

menggantinya dengan praktik modern (Hidayat, 2004). Jika tren ini terus berlanjut, adat 

istiadat bisa kehilangan makna spiritual dan sosialnya, berubah menjadi sekadar tontonan 

budaya untuk wisata. 

Globalisasi memang tidak bisa dihindari, tetapi dampaknya terhadap budaya lokal 

harus disikapi dengan bijak. Bahasa, pakaian, makanan, dan adat istiadat adalah pilar 

identitas yang memberi warna pada kehidupan masyarakat. Jika dibiarkan terkikis, kita akan 

kehilangan kekayaan budaya yang menjadi ciri khas bangsa. Oleh karena itu, pelestarian 

budaya lokal harus berjalan seiring dengan keterbukaan terhadap dunia. Dengan cara itu, 

kita tidak hanya menjadi bagian dari masyarakat global, tetapi juga tetap teguh berdiri 

dengan identitas yang unik dan berharga. 

Adaptasi Budaya Lokal Terhadap Pengaruh Luar 

Dalam dinamika sejarah, budaya lokal tidak pernah berdiri sendiri. Ia senantiasa 

berinteraksi dengan pengaruh luar, baik melalui perdagangan, migrasi, kolonialisme, 

maupun arus globalisasi modern. Interaksi ini melahirkan proses adaptasi, di mana 

masyarakat lokal tidak sekadar menerima pengaruh asing secara pasif, melainkan 

mengolahnya, menyesuaikannya, dan sering kali mengintegrasikannya ke dalam kerangka 

budaya mereka sendiri. Adaptasi budaya lokal terhadap pengaruh luar adalah bukti bahwa 

kebudayaan bersifat dinamis, fleksibel, dan mampu bertahan dengan cara bertransformasi 

(Haryanto, 2015). 

Bahasa sebagai Wadah Adaptasi 

Bahasa daerah sering kali menjadi medium pertama yang mengalami adaptasi. Kata-

kata serapan dari bahasa asing masuk ke dalam kosakata lokal, baik dari bahasa Sanskerta, 

Arab, Belanda, maupun Inggris. Proses ini tidak hanya memperkaya bahasa lokal, tetapi 

juga menunjukkan kemampuan masyarakat untuk mengintegrasikan konsep baru ke dalam 

sistem komunikasi mereka. Misalnya, istilah teknologi modern yang tidak memiliki padanan 

asli diterima dan diadaptasi sesuai fonetik lokal (Mutmainah et al., 2025). Dengan demikian, 

bahasa lokal tetap hidup, meski mengalami perubahan bentuk dan makna. 

Pakaian dan Mode 

Pakaian tradisional juga mengalami adaptasi melalui pengaruh luar. Tenun, batik, atau 

kebaya sering kali dipadukan dengan gaya modern sehingga lebih relevan dengan kebutuhan 

masyarakat kontemporer. Pengaruh luar tidak selalu menghapus tradisi, melainkan dapat 

menjadi inspirasi untuk inovasi. Contohnya, desainer lokal menggabungkan motif 

tradisional dengan potongan busana internasional, sehingga menghasilkan karya yang tetap 

berakar pada identitas lokal namun mampu bersaing di panggung global (Sedyawati, 2010). 

Adaptasi ini memperlihatkan bahwa budaya lokal mampu bertahan dengan cara 

bertransformasi, bukan dengan menutup diri. 

Kuliner sebagai Ruang Pertemuan 

Makanan tradisional adalah salah satu aspek budaya yang paling mudah beradaptasi. 

Pengaruh luar sering masuk melalui bahan, teknik memasak, atau selera konsumen. 

Misalnya, kuliner Nusantara yang kaya rempah beradaptasi dengan teknik memasak modern 

atau bahan impor. Sebaliknya, makanan asing juga diolah dengan cita rasa lokal sehingga 

lebih diterima masyarakat. Proses ini melahirkan kuliner hibrid yang mencerminkan 

pertemuan budaya, seperti pizza dengan topping rendang atau sushi dengan sambal matah 



360 
 
 

(Zahrani et al., 2025). Adaptasi kuliner menunjukkan bahwa budaya lokal tidak kehilangan 

identitas, melainkan memperluas cakrawala rasa. 

Adat Istiadat dan Ritual 

Adat istiadat, sebagai ekspresi nilai dan norma masyarakat, juga mengalami adaptasi. 

Pengaruh luar sering kali masuk melalui agama, sistem politik, atau teknologi. Namun, 

masyarakat lokal tidak serta-merta meninggalkan tradisi mereka. Sebaliknya, mereka 

menyesuaikan adat dengan konteks baru. Misalnya, upacara adat tetap dilaksanakan, tetapi 

dengan penyesuaian waktu, biaya, atau simbol agar lebih sesuai dengan kehidupan modern 

(Hidayat, 2004). Dalam beberapa kasus, adat istiadat bahkan dipadukan dengan unsur-unsur 

baru, sehingga tetap relevan tanpa kehilangan makna spiritual dan sosialnya. 

Adaptasi budaya lokal terhadap pengaruh luar bukanlah tanda kelemahan, melainkan 

bukti kekuatan. Dengan beradaptasi, budaya lokal mampu mempertahankan relevansi, 

memperkaya identitas, dan tetap menjadi sumber kebanggaan masyarakat. Dalam konteks 

akademik, adaptasi ini dapat dipahami sebagai strategi bertahan sekaligus berkembang, di 

mana tradisi dan pengaruh luar saling berinteraksi untuk melahirkan bentuk-bentuk baru 

yang lebih kompleks dan bermakna (Parapat et al., 2025).   

Contoh Kasus 

Salah satu contoh nyata adaptasi budaya lokal di Nusa Tenggara Timur (NTT) 

terhadap pengaruh luar adalah bagaimana masyarakat adat tetap mempertahankan tradisi 

sambil menyesuaikannya dengan tantangan modern, seperti perubahan iklim, teknologi, dan 

arus globalisasi. Kasus ini terlihat jelas dalam praktik pertanian tradisional, upacara adat, 

serta penggunaan bahasa dan simbol budaya yang dipadukan dengan unsur-unsur baru. 

Nusa Tenggara Timur (NTT) adalah wilayah kepulauan dengan keragaman budaya 

yang kaya, mulai dari tradisi tenun ikat, ritual adat, hingga sistem pertanian tradisional. 

(Pusat Penelitian Sejarah dan Budaya, 1978) Namun, wilayah ini juga menghadapi pengaruh 

luar yang kuat, baik dari kolonialisme masa lalu, arus globalisasi, maupun tantangan 

kontemporer seperti perubahan iklim dan modernisasi. Alih-alih kehilangan identitas, 

masyarakat NTT menunjukkan kemampuan adaptasi yang kreatif dan resilien.   

Masyarakat adat pengetahuan lokal yang mendalam tentang siklus musim dan 

pengelolaan sumber daya alam. Ketika perubahan iklim membawa cuaca ekstrem dan 

musim yang tidak menentu, mereka mengadaptasi praktik pertanian tradisional dengan 

teknologi baru. Misalnya, sistem ladang berpindah yang dahulu menjadi ciri khas kini 

dipadukan dengan metode konservasi tanah modern. Ritual adat yang mengiringi musim 

tanam tetap dilaksanakan, tetapi dengan penyesuaian waktu dan simbol agar sesuai dengan 

kondisi iklim yang berubah. Hal ini menunjukkan bahwa kearifan lokal tidak ditinggalkan, 

melainkan diperkuat melalui integrasi dengan pengetahuan luar.   

Tenun ikat NTT adalah warisan budaya yang sarat makna simbolik. Dahulu, kain 

tenun hanya digunakan dalam upacara adat atau sebagai simbol status sosial. (Pusat 

Penelitian Sejarah dan Budaya, 1978) Namun, pengaruh luar melalui industri mode global 

membuat tenun ikat beradaptasi menjadi produk fashion modern. Desainer lokal dan 

internasional mengolah motif tradisional menjadi busana kontemporer yang bisa dipakai 

sehari-hari. Adaptasi ini membuka peluang ekonomi baru bagi perempuan penenun, 

sekaligus menjaga agar tradisi menenun tetap hidup di tengah gempuran produk tekstil 

modern.   

Kuliner NTT juga mengalami tradisional seperti jagung titi dan se’i (daging asap khas 

NTT) kini dipasarkan dengan kemasan modern dan dipromosikan melalui media sosial. 

Pengaruh luar berupa teknik pengolahan dan pemasaran modern tidak menghapus identitas 

kuliner lokal, melainkan memperluas jangkauan konsumsi. Se’i yang dahulu hanya dibuat 

untuk kebutuhan keluarga kini menjadi produk komersial yang bisa ditemukan di restoran 



361 
 
 

besar, bahkan dikombinasikan dengan cita rasa internasional.   

Upacara adat di NTT, seperti ritual penghormatan leluhur atau pesta panen, tetap 

dilaksanakan meski menghadapi pengaruh luar berupa agama resmi, modernisasi, dan 

pariwisata. Masyarakat menyesuaikan bentuk ritual agar lebih sederhana dan efisien, tetapi 

tetap mempertahankan makna spiritualnya. Bahkan, beberapa ritual kini dikemas sebagai 

atraksi budaya untuk wisatawan, sehingga adat istiadat tidak hanya bertahan tetapi juga 

menjadi sumber ekonomi.   

Kasus adaptasi budaya lokal di NTT menunjukkan bahwa masyarakat tidak sekadar 

menerima pengaruh luar secara pasif. Mereka mengolah, menyesuaikan, dan 

mengintegrasikan unsur-unsur baru ke dalam tradisi lama, sehingga lahir bentuk budaya 

yang lebih relevan dengan zaman. Adaptasi ini adalah bukti bahwa budaya lokal memiliki 

daya tahan dan fleksibilitas tinggi, mampu menjaga identitas sekaligus membuka diri 

terhadap perubahan.   

Tantangan dan Peluang 

Budaya lokal adalah akar yang menumbuhkan identitas suatu masyarakat. Ia 

menyimpan nilai, norma, dan kearifan yang diwariskan turun-temurun. Namun, di era 

globalisasi, budaya lokal menghadapi dinamika yang kompleks: di satu sisi terdapat 

tantangan besar yang mengancam keberlangsungannya, di sisi lain terbuka peluang baru 

untuk berkembang dan dikenal dunia (Widyastuti et al., 2025).   

Tantangan 

Arus globalisasi membawa pengaruh luar yang begitu kuat dan cepat. Bahasa daerah, 

misalnya, semakin jarang digunakan oleh generasi muda yang lebih akrab dengan bahasa 

nasional atau internasional. Pakaian tradisional hanya dikenakan pada acara seremonial, 

sementara keseharian didominasi oleh mode global yang seragam. Kuliner lokal perlahan 

tersisih oleh makanan cepat saji yang dianggap praktis dan modern. Adat istiadat pun 

menghadapi tekanan: ritual yang dahulu menjadi pusat kehidupan sosial kini dianggap 

rumit, mahal, atau tidak relevan dengan gaya hidup modern (Abdullah et al., 2024).   

Selain itu, komersialisasi budaya juga menjadi tantangan. Banyak tradisi dijadikan 

sekadar tontonan untuk pariwisata, sehingga makna spiritual dan sosialnya terkikis. 

Generasi muda sering kali memandang budaya lokal sebagai sesuatu yang kuno, sehingga 

minat untuk melestarikannya menurun. Jika tidak ada upaya serius, budaya lokal berisiko 

kehilangan makna dan hanya tersisa sebagai simbol tanpa jiwa (Mutmainah et al., 2025).   

Peluang 

Globalisasi tidak hanya membawa ancaman, ia juga membuka peluang besar bagi 

budaya lokal. Teknologi digital memungkinkan dokumentasi dan promosi budaya secara 

luas. Bahasa daerah bisa diajarkan melalui aplikasi, pakaian tradisional bisa dipasarkan 

sebagai produk fashion global, kuliner lokal bisa dikemas modern dan dijual lintas negara, 

sementara adat istiadat bisa dipromosikan sebagai daya tarik wisata yang bernilai ekonomi 

(Widyastuti et al., 2025).   

Lebih dari itu, globalisasi memberi ruang bagi budaya lokal untuk beradaptasi dan 

berinovasi. Tenun ikat, batik, atau kain tradisional dapat dipadukan dengan desain modern 

sehingga relevan bagi generasi muda. Kuliner lokal bisa dikombinasikan dengan cita rasa 

internasional, melahirkan kreasi baru yang tetap berakar pada tradisi. Adat istiadat dapat 

dikemas ulang sebagai festival budaya yang tidak hanya menjaga makna spiritual, tetapi 

juga memperkuat solidaritas sosial dan menarik perhatian dunia (Parapat et al., 2025).   

Tantangan dan peluang adalah dua sisi dari satu koin. Globalisasi memang 

mengancam keberlangsungan budaya lokal, tetapi sekaligus membuka jalan bagi 

kebangkitan dan pengakuan global. Kuncinya terletak pada sikap masyarakat: apakah 

memilih pasif dan membiarkan budaya terkikis, atau aktif beradaptasi dan menjadikan 



362 
 
 

budaya lokal sebagai kekuatan yang hidup, relevan, dan membanggakan (Rayhan et al., 

2025). Dengan strategi yang tepat, budaya lokal tidak hanya bertahan, tetapi juga 

berkembang sebagai bagian penting dari mosaik kebudayaan dunia.   

Ancaman Homogenisasi Budaya 

Dalam arus deras globalisasi, dunia seakan bergerak menuju keseragaman. Produk, 

gaya hidup, bahkan cara berpikir menyebar dengan cepat melintasi batas negara melalui 

teknologi, perdagangan, dan media massa. Fenomena ini sering disebut sebagai 

homogenisasi budaya, yaitu proses di mana keragaman budaya lokal perlahan terkikis dan 

digantikan oleh budaya global yang seragam (Areefa & Sobirin, 2024). Ancaman 

homogenisasi budaya bukan sekadar hilangnya tradisi, melainkan juga pudarnya identitas 

dan kearifan lokal yang selama berabad-abad menjadi penopang kehidupan masyarakat.   

Hilangnya Bahasa Lokal 

Bahasa adalah salah satu unsur budaya yang paling rentan. Generasi muda lebih 

memilih menggunakan bahasa internasional atau bahasa gaul yang dianggap modern, 

sementara bahasa daerah semakin jarang dipakai. Jika tren ini berlanjut, banyak bahasa lokal 

bisa punah. Padahal, setiap bahasa menyimpan cara pandang unik terhadap dunia, nilai-

nilai, dan pengetahuan tradisional yang tidak tergantikan (Mutmainah et al., 2025). 

Homogenisasi bahasa berarti hilangnya keragaman cara manusia mengekspresikan diri.   

Keseragaman Pakaian dan Mode 

Industri fashion global mendorong masyarakat di berbagai belahan dunia untuk 

mengenakan gaya berpakaian yang serupa. Pakaian tradisional yang dahulu menjadi simbol 

identitas kini hanya dipakai pada acara adat atau festival. Homogenisasi pakaian membuat 

masyarakat kehilangan kebanggaan terhadap busana tradisional, dan lambat laun pakaian 

adat bisa berubah menjadi sekadar kostum serna mendalam (Haryanto, 2015).   

Dominasi Kuliner Global 

Makanan cepat saji internasional hadir di hampir setiap kota, menawarkan kepraktisan 

dan rasa yang dianggap universal. Akibatnya, kuliner lokal yang membutuhkan proses 

panjang dan bahan khas daerah mulai tersisih. Generasi muda lebih mengenal burger, pizza, 

atau fried chicken daripada makanan tradisional mereka sendiri (Areefa & Sobirin, 2024). 

Homogenisasi kuliner bukan hanya soal rasa, tetapi juga menghapus sejarah, ekologi, dan 

kreativitas masyarakat setempat.   

Pudarnya Adat Istiadat 

Adat istiadat yang dahulu menjadi pusat kehidupan sosial kini menghadapi tekanan 

besar. Upacara adat dianggap rumit, mahal, atau tidak relevan dengan gaya hidup modern. 

Sebagian masyarakat memilih bentuk perayaan yang lebih sederhana atau bahkan 

menggantinya dengan praktik global yang lebih praktis (Hidayat, 2004). Jika hal ini terus 

berlanjut, adat istiadat bisa kehilangan makna spiritual dan sosialnya, berubah menjadi 

sekadar tontonan budaya untuk wisata.   

Dampak Jangka Panjang 

Ancaman homogenisasi budaya dapat membawa dampak serius antara lain: pertama, 

Masyarakat kehilangan akar budaya yang membedakan mereka dari komunitas lain. Kedua, 

pudarnya pengetahuan tradisional tentang alam, sosial, dan kehidupan bisa hilang.  Ketiga, 

dunia menjadi seragam, kehilangan warna-warni keragaman yang memperkaya kehidupan 

manusia. Keempat, masyarakat lebih bergantung pada budaya luar daripada 

mengembangkan tradisi sendiri (Mutmainah et al., 2025).   

Homogenisasi budaya adalah ancaman nyata yang mengintai di balik arus globalisasi. 

Ia mengikis bahasa, pakaian, makanan, dan adat istiadat, serta melemahkan identitas 

masyarakat. Namun, ancaman ini bisa dihadapi dengan kesadaran kolektif untuk 

melestarikan budaya lokal, mengajarkannya kepada generasi muda, dan 



363 
 
 

mengintegrasikannya secara kreatif dengan dunia modern (Widyastuti et al., 2025). Dengan 

demikian, budaya lokal tidak hanya bertahan, tetapi juga menjadi kekuatan yang 

memperkaya mosaik kebudayaan global.   

Peluang Promosi Budaya Lokal Melalui Media Digital 

Di era digital, media sosial telah menjadi ruang baru yang menghubungkan 

masyarakat lintas batas geografis dan budaya. Platform seperti Instagram, TikTok, 

Facebook, dan YouTube bukan hanya sekadar sarana komunikasi, tetapi juga panggung 

global tempat identitas budaya dapat ditampilkan, dipertukarkan, dan diapresiasi 

(Widyastuti et al., 2025). Bagi budaya lokal, media sosial membuka peluang besar untuk 

dikenal lebih luas, dipromosikan secara kreatif, dan bahkan dikembangkan menjadi sumber 

ekonomi baru.   

Jangkauan Global 

Salah satu peluang utama media sosial adalah jangkauan yang tidak terbatas. Budaya 

lokal yang sebelumnya hanya dikenal di lingkup komunitas kecil kini dapat diperkenalkan 

kepada audiens internasional. Misalnya, tarian tradisional, musik daerah, atau kuliner khas 

dapat diunggah dalam bentuk video singkat dan langsung ditonton oleh jutaan orang di 

berbagai belahan dunia (Zahrani et al., 2025). Hal ini memberi kesempatan bagi budaya 

lokal untuk menjadi bagian dari percakapan global tanpa harus meninggalkan akar 

tradisinya.   

Kreativitas dan Inovasi 

Media sosial juga memberi ruang bagi kreativitas. Generasi muda dapat mengemas 

budaya lokal dengan cara yang lebih segar dan menarik, misalnya melalui konten visual, 

storytelling, atau kolaborasi lintas budaya. Tenun ikat, batik, atau pakaian adat bisa 

ditampilkan dalam bentuk fashion show digital; kuliner tradisional bisa dipromosikan 

melalui vlog memasak; sementara adat istiadat bisa dikemas sebagai festival virtual (Fatony, 

2025). Dengan cara ini, budaya lokal tidak hanya bertahan, tetapi juga bertransformasi 

menjadi lebih relevan dengan gaya hidup modern.   

Edukasi dan Kesadaran 

Selain hiburan, media sosial dapat menjadi sarana edukasi. Konten yang menjelaskan 

makna simbolik dalam pakaian adat, filosofi di balik ritual, atau sejarah kuliner tradisional 

dapat meningkatkan kesadaran masyarakat, terutama generasi muda, tentang pentingnya 

melestarikan budaya (Mutmainah et al., 2025). Edukasi melalui media sosial lebih mudah 

diterima karena disampaikan dengan format yang ringan, interaktif, dan sesuai dengan 

kebiasaan konsumsi informasi masa kini.   

Peluang Ekonomi 

Promosi budaya lokal melalui media sosial juga membuka peluang ekonomi. Produk 

budaya seperti kerajinan tangan, kuliner, atau pakaian tradisional dapat dipasarkan secara 

daring kepada konsumen global. Dengan strategi branding yang tepat, budaya lokal tidak 

hanya menjadi identitas, tetapi juga sumber penghidupan (Parapat et al., 2025). Banyak 

komunitas lokal yang kini memanfaatkan media sosial untuk menjual produk mereka, 

sekaligus memperkenalkan cerita budaya di balik setiap karya.   

Media sosial adalah jembatan yang menghubungkan budaya lokal dengan dunia. Ia 

memberi peluang untuk memperluas jangkauan, menginspirasi kreativitas, meningkatkan 

kesadaran, dan membuka akses ekonomi. Tantangan homogenisasi budaya dapat diimbangi 

dengan strategi promosi yang cerdas, sehingga budaya lokal tidak hanya bertahan, tetapi 

juga berkembang sebagai kekuatan yang membanggakan di era global (Rayhan et al., 2025). 

Dengan memanfaatkan media sosial, masyarakat dapat memastikan bahwa tradisi dan 

identitas mereka tetap hidup, relevan, dan dihargai oleh dunia. 

 



364 
 
 

KESIMPULAN 

Di tengah derasnya arus globalisasi, identitas budaya lokal menghadapi tantangan 

besar. Bahasa, pakaian, kuliner, dan adat istiadat sering kali terdesak oleh budaya global 

yang lebih dominan dan seragam. Fenomena homogenisasi budaya menjadi ancaman nyata 

yang dapat mengikis akar tradisi dan melemahkan jati diri masyarakat. Namun, budaya lokal 

bukanlah entitas yang statis; ia memiliki kemampuan untuk beradaptasi, bertransformasi, 

dan menemukan relevansi baru dalam konteks modern.   

Globalisasi tidak semata-mata ancaman, tetapi juga peluang. Melalui teknologi 

digital, media sosial, dan interaksi lintas budaya, tradisi lokal dapat dipromosikan, 

diperkenalkan, bahkan dikembangkan menjadi sumber ekonomi kreatif. Dengan demikian, 

menjaga identitas budaya di era global bukan berarti menutup diri dari pengaruh luar, 

melainkan mengolah pengaruh tersebut agar memperkaya tradisi tanpa menghilangkan 

makna aslinya.   

Saran 

Untuk menjaga identitas budaya di tengah arus global, diperlukan langkah-langkah 

strategis yang melibatkan seluruh lapisan masyarakat:   

1. Pendidikan Berbasis Budaya  

Memasukkan muatan lokal dalam kurikulum sekolah agar generasi muda mengenal 

dan mencintai budaya mereka sejak dini.   

2. Pemanfaatan Teknologi Digital   

 Menggunakan media sosial, platform daring, dan dokumentasi digital untuk 

mempromosikan bahasa, pakaian, kuliner, serta adat istiadat lokal ke audiens global.   

3. Revitalisasi Tradisi   

Menghidupkan kembali tradisi dengan cara kreatif, misalnya mengadaptasi pakaian 

adat ke dalam mode modern atau mengemas kuliner tradisional dengan sentuhan 

kontemporer.   

4. Kolaborasi Antar-Pihak   

Melibatkan pemerintah, akademisi, komunitas lokal, dan pelaku industri kreatif dalam 

program pelestarian budaya agar lebih terstruktur dan berkelanjutan.   

5. Festival dan Pariwisata Budaya   

Menjadikan adat istiadat dan seni tradisional sebagai daya tarik wisata, sehingga 

budaya lokal tidak hanya bertahan tetapi juga memberi manfaat ekonomi bagi masyarakat.   

6. Kesadaran Kolektif   

Menumbuhkan rasa bangga terhadap budaya lokal sebagai bagian dari identitas 

bangsa, sehingga masyarakat tidak mudah tergoda untuk meninggalkan tradisi demi budaya 

asing.   

Menjaga identitas budaya di tengah arus global adalah sebuah perjalanan yang 

membutuhkan kesadaran, kreativitas, dan komitmen bersama. Budaya lokal harus 

diperlakukan bukan sebagai peninggalan masa lalu semata, melainkan sebagai sumber 

inspirasi masa depan. Dengan strategi yang tepat, budaya lokal tidak hanya bertahan, tetapi 

juga berkembang, menjadi kekuatan yang memperkaya mosaik kebudayaan dunia sekaligus 

memperkuat jati diri bangsa.   

 

DAFTAR PUSTAKA 
Abdullah, Asshiddiqi, A. R., Arviandi, F., Isnaini, R., Meilani, T., & Antonia, V. J. (2024). Pengaruh 

Globalisasi terhadap Budaya Indonesia serta Tantangan dalam Mempertahankan Rasa 

Nasionalisme. JIIC: Jurnal Intelek Insan Cendikia, 1(10). 

Areefa, N., & Sobirin. (2024). Peran Globalisasi terhadap Kebudayaan Lokal di Indonesia. Didaktik: 

Jurnal Ilmiah PGSD FKIP Universitas Mandiri, 09(03). 

Fatony. (2025). Strategi Komunikasi Digital dalam Membangun Citra Budaya Lokal. Jurnal Studi 



365 
 
 

Multidisiplin Indonesia Global, 1(1). 

Haryanto, J. (2015). Kearifan Lokal dalam Perspektif Global. Pustaka Pelajar. 

Hidayat, K. (2004). Agama dan Budaya dalam Era Globalisasi. Paramadina. 

Koetjayaningrat. (2009). Pengantar Ilmu Antropologi. Rineka Cipta. 

Mutmainah, Ramadhini, R., Aminah, S., Panjaitan, M., Risdalina, & Noviyanti, S. (2025). 

Globalisasi dan Nilai-Nilai Lokal Indonesia: Tinjauan Pustaka tentang Dinamika Budaya di 

Era Modern. Jurnal Pendidikan Tambusia, 9(2). 

Parapat, H., Amri, K., Dewi, N., Huda, R., & Siregar, A. (2025). Kearifan Lokal dan Digitalisasi 

Budaya. Alfa Pustaka. 

Pusat Penelitian Sejarah dan Budaya. (1978). Adat Istiadat Daerah Nusa Tenggara Timur. 1–168. 

Rayhan, M., Jati, K., Zaky, N., Albian, R., & Purwanto, E. (2025). Globalisasi Budaya dan Media 

Digital: Dilema antara Modernisasi dan Pelestarian Budaya Lokal Indonesia. Indonesian 

Culture and Religion Issues, 2(3). 

Sedyawati, E. (2010). Budaya Indonesia: Kajian Arkeologi, Seni, dan Sejarah. Rajawali Pers. 

Widyastuti, E. A., Lestari, Y., Aji, D. R., Dhika, D. F., & Lukitoaji, B. D. (2025). Dampak 

Globalisasi terhadap Budaya Lokal: Tantangan dan Peluang. Educreativa: Jurnal Seputar Isu 

Dan Inovasi Pendidikan, 1(1). 

Zahrani, P., Purwanto, E., Ardiyanti, N., Lusiyanti, S., & Riani, A. (2025). Media sebagai Alat 

Penguatan Budaya Lokal di Tengah Arus Globalisasi. Jurnal Desai Komunikasi Visual, 2(3). 


