Vol 10 No. 1 Januari 2026
Jurnal Multidisiplin Inovatif eISSN: 2246-6110

FILSAFAT ISLAM DALAM INTEGRASI AKAL BUDI DAN WAHYU

Yan Fathur Rahman M?*, Muntaha Nour?
yanrahman4316@gmail.com?, drmuntahal967@gmail.com?
Universitas Islam 45 Bekasi

ABSTRAK

Filsafat Islam merupakan disiplin rasional yang berupaya memahami ajaran Islam melalui
pendekatan akal budi, tanpa melepaskan diri dari otoritas wahyu sebagai sumber kebenaran utama.
Akal budi dipandang sebagai anugerah ilahi yang memungkinkan manusia merenungi, memahami
nilai-nilai moral, dan menemukan kearifan dalam hidup. Sementara itu, wahyu berfungsi sebagai
pedoman absolut yang menjadi landasan kesahihan pengetahuan. Hubungan antara wahyu dan
filsafat dalam tradisi intelektual Islam sering menjadi diskursus penting, terutama dalam upaya
mengharmonikan kebenaran wahyu dengan temuan rasional. Penelitian ini menggunakan metode
kualitatif melalui studi pustaka untuk mengkaji integrasi antara akal budi dan wahyu dalam filsafat
Islam. Hasil kajian menunjukkan bahwa akal memiliki peran penting dalam memahami wahyu,
namun tetap tidak dapat mendahului atau menandingi otoritas wahyu sebagai sumber pengetahuan
tertinggi. Dengan demikian, filsafat Islam berfungsi sebagai jembatan rasional dalam memperkuat
pemahaman keagamaan yang bersumber dari wahyu.

Kata Kunci ; Filsafat Islam, Akal Budi, Wahyu.

ABSTRACT

Islamic philosophy is a rational discipline that attempts to understand Islamic teachings thru an
intellectual approach, without abandoning the authority of revelation as the primary source of truth.
Reason is seen as a divine gift that allows humans to contemplate, understand moral values, and
find wisdom in life. Meanwhile, revelation serves as an absolute guide that forms the foundation for
the validity of knowledge. The relationship between revelation and philosophy in the Islamic
intellectual tradition is often a significant discourse, especially in the effort to harmonize the truth
of revelation with rational findings. This research uses a qualitative method thru literature review
to examine the integration between reason and revelation in Islamic philosophy. The study's findings
indicate that reason plays an important role in understanding revelation, but it cannot precede or
surpass the authority of revelation as the highest source of knowledge. Thus, Islamic philosophy
serves as a rational bridge in strengthening religious understanding derived from revelation.
Keywords: Islamic Philosophy, Reason, Revelation

PENDAHULUAN

Filsafat Islam merupakan salah satu disiplin intelektual yang memiliki kontribusi
besar dalam sejarah perkembangan ilmu pengetahuan. Pada masa kejayaan peradaban Islam,
filsafat tidak hanya menjadi sarana untuk memahami realitas secara rasional, tetapi juga
berfungsi sebagai jembatan antara ajaran wahyu dan penggunaan akal budi dalam menggali
kebenaran. Para filosof Muslim seperti Al-Farabi, Ibn Sina, Ibn Rushd dan Al-Ghazali
memberikan landasan penting bagi upaya harmonisasi antara wahyu sebagai sumber
kebenaran transenden dan akal sebagai instrumen rasional yang dianugerahkan oleh Allah
kepada manusia. Upaya harmonisasi ini menjadi karakter utama filsafat Islam, sehingga
perdebatan mengenai hubungan akal dan wahyu menjadi isu sentral dalam tradisi intelektual
Islam.

Dalam perspektif Islam, akal budi bukan sekadar alat berpikir, tetapi merupakan
amanah ilahi yang memampukan manusia memahami nilai-nilai etis, spiritual, dan
eksistensial. Akal menjadi syarat taklif, yang menunjukkan betapa pentingnya kemampuan
rasional dalam menanggapi petunjuk wahyu. Di sisi lain, wahyu merupakan kalam Allah

378


mailto:zahararony@gmail.com2
mailto:assakandary82@gmail.com2

yang mutlak dan menjadi sumber petunjuk utama bagi umat manusia. Oleh karena itu,
hubungan antara keduanya tidak dapat dipisahkan. Keduanya saling melengkapi dalam
membentuk cara pandang yang utuh terhadap realitas, moralitas, dan tujuan hidup.

Meskipun demikian, sejarah pemikiran Islam menunjukkan adanya berbagai
perdebatan mengenai batasan dan peran masing-masing. Kaum mutakallimun menekankan
supremasi wahyu, sementara para filosof menempatkan akal sebagai sarana penting untuk
memahami kebenaran-kebenaran ilahi. Namun, keduanya setuju bahwa tidak ada
kontradiksi hakiki antara akal dan wahyu ketika keduanya digunakan secara benar.
Persoalan ini menjadi penting untuk dikaji kembali, terutama dalam konteks modern ketika
kemajuan teknologi dan pengetahuan sering kali menggeser nilai-nilai spiritual sehingga
akal budi sebagai esensi kemanusiaan berpotensi terabaikan

Penelitian ini berupaya menggali kembali makna dan hubungan antara filsafat Islam,
akal budi, dan wahyu sebagai upaya mengintegrasikan dua sumber pengetahuan tersebut
secara harmonis. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif melalui studi pustaka,
penelitian ini berfokus pada pemahaman konseptual serta analisis terhadap tradisi pemikiran
Islam klasik dan kontemporer. Diharapkan bahwa kajian ini dapat memberikan wawasan
lebih mendalam mengenai pentingnya integrasi akal dan wahyu dalam membangun
pemikiran Islam yang Kritis, rasional, serta tetap berpegang pada kebenaran ilahi. Penelitian
ini juga memberikan kontribusi terhadap wacana modern mengenai relevansi filsafat Islam
dalam menghadapi tantangan intelektual dan moral pada era globalisasi.

METODE PENELITIAN

Metode yang digunakan merujuk pada Pedoman Umum Ejaan Bahasa Indonesia
(PUEBI) tahun 2016.
1. Jenis Penelitian

Penelitian pada karya ini menggunakan metode kualitatif. Penelitian kualitatif
merupakan penelitian yang digunakan untuk menyelidiki, menemukan, menggambarkan,
dan menjelaskan kualitas atau keistimewaan dari pengaruh sosial yang tidak dapat
dijelaskan, diukur atau digambarkan melalui pendekatan kuantitatif.
2. Sumber Data

Pencarian sumber data dilakukan dengan cara studi pustaka (Library Reseach), baik
yang bersifat primer maupun sekunder yang berkaitan dengan judul. Secara umum studi
pustaka adalah salah satu cara untuk menyelesaikan masalah dengan menelusuri sumber-
sumber tulisan yang pernah dibuat sebelumnya. Data primer adalah sumber data utama atau
pokok yang digunakan dalam penelitian. Data sekunder diambil guna menunjang data
primer yang berfungsi sebagai pelengkap dan penguat data primer dengan melakukan studi
Pustaka dan dokumentasi. Data sukunder diperoleh dari catatan-catatan, dokumen-
dokumen, karya ilmiah, jurnal, majalah, skripsi, tesis dan desertasi yang berkaitan dengan
judul penelitian.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Filsafat Islam

Filsafat islam adalah bagian yang tidak lepas dari khazanah islam, baik dari segi
konteks maupun dari sejarah perkembangannya. Banyak aspek yang dan hubungan yang
harus dipahami,diuraikan dan dijelaskan. Ketidaktelitian dalam mencermati dan memahami
inilah yang yang menyebabkan kesalahpahaman dalam menilai. Adanya tindakan anti
filsafat dan juga anggapan bahwa filsafat islam hanyalah jiplakan dari yunani di tengah
tubuh umat islam ini adalah buah dari ketidaktelitian tersebut.

Yang dimaksud dengan filsafat Islam bagi para filosof maupun yang menyelami lebih

379



dalam merupakan disiplin rasional yang tidak lain adalah hikmah, yang di sebut didalam
Al-Quran. Filsafat merupakan metode demonstrasional yang mulai dari bukan kebenaran-
kebenaran keagamaan yang kemudian disimpulkan lebih jauh mengikuti prosedur diskursif
yang logis. Sejatinya adalah filsafat Islam merupakan cara atau metode mendekati ajaran
Islam dari luar tekstual Islam, yakni dengan menggunakan akal yang notabene nya adalah
anugrah yang Allah % sekaligus dapat memberikan pemahaman-pemahaman pembenaran
yang logis atas ajaran Islam. Pada kenyataanya filsafat merupakan ibu kandung dari
perkembangan ilmu-ilmu dalam sejarah keemasan Islam (Bagir: 2005).

Dalam tradisi intelektual Islam setidaknya ditemukan tiga istilah yang sering
digunakan. Pertama hikmah, kata ini dipakai oleh para generasi Islam agar lebih mudah
diterima oleh kaum muslimin agar terkesan bahwa filsafat itu tidak bertentangan dan
bertolak belakang dengan ajaran Islam tetapi justru berhulu pada ajaran Al-Quran. Kedua
adalah falsafah, istilah yang dimasukkan ke dalam kosakata Arab melalui penerjemahan
karya-karya Yunani kuno. Ketiga, istilah ulum al-awail yang secara harfiah berarti “ilmu-
ilmu orang terdahulu”. Istilah ini mengandung makna negatif, lantaran yang dimaksud
adalah ilmu-ilmu yang berasal dari peradaban kuno pra-Islam seperti India,Persia,
Yunani dan Romawi, yakni ilmu-ilmu logika, matematika,fisika, kedokteran, astronomi
dan sebagainya (Syamsuddin: 2012).

Kemunculan kerangka berfikir rasional dalam Islam didorong oleh munculnya
madzhab dalam segi bahasa, karena adanya keperluan dalam memahami lafadz Al-Quran
dengan benar. Perlu diketahui bahwa walaupun Al-Quran diturunkan dengan bahasa Arab,
banyak orang yang belum memahami makna dibalik kata tersebut, dan perasaan ini sudah
di alami pada fase awal generasi sahabat dan ditambah banyaknya orang non-arab yang juga
memeluk Islam. Atas dasar hal itulah hal ini menjadi kebutuhan yang urgent dan mendesak,
orang-orang pun semakin perlu adanya kaidah khusus untuk memahami Al-Quran secara
benar (Khudori, 2016: 26).

B. Akal dan budi

Akal budi adalah amanah dari Allah yang harus dijaga dan dikembangkan. Menyia-
nyiakan akal berarti menutup pintu pemahaman terhadap kebenaran. Akal bukan sekadar
alat berpikir, tetapi juga sarana untuk memahami nilai-nilai ilahi dan membentuk
kebijaksanaan hidup.Pandangan ini sejalan dengan konsep Islam yang menempatkan akal
sebagai syarat taklif. Al-Quran berulang kali menyeru manusia untuk menggunakan akalnya
sebagai jalan menuju iman dan pemahaman terhadap wahyu, seperti dalam firman-Nya:
“Adakah sama orang-orang yang mengetahui dengan orang-orang yang tidak mengetahui?”
(QS. Az-Zumar: 9).

Akal budi adalah inti dari kemanusiaan, jauh melampaui sisi rasional. Dikarenakan
akal budi ini mencakup kemampuan seseorang untuk merenungi, memahami makna hidup,
serta memahami benar dan salah berdasarkan hati nurani. Namun ironisnya kemajuan
teknologi modern lambat laun seringkali mengabaikan dimensi spiritual dan eksistensial
manusia. Akal Budi sebagai Esensi Kemanusiaan sering kali terabaikan yang berakibat
kepada potensi akal budi manusia terancam disia-siakan. Kehilangan akal budi berarti
kehilangan arah, kehilangan tujuan, dan pada akhirnya kehilangan jati diri sebagai manusia.

1. Pengertian Akal

Menurut AlFarabi akal manusia ini memiliki beberapa tingkatan, pertama akal
potensial yaitu akal yang memikiki potensi untuk berfikir. Kedua akal aktual yaitu akal yang
merupakan kelanjutan dari akal potensial, namun memiliki kemampuan untuk
mengutarakan bentuk materinya. Ketiga, akal terlimpah yaitu akal yang sempurna dan
mampu menangkap bentuk secara utuh tanpa ada ikatan sama sekali (Nasution, 1973:41).

Pengetahuan manusia yang diperoleh dengan bantuan akal didapat dengan tiga daya

380



yang dimiliki, yaitu daya indera, daya imajinasi, dan daya pikir. Dengan tiga daya yang
dimiliki inilah manusia menjadi berilmu melalui proses pendidikan.
2. Pengertian Budi

Dalam pandangan Alfarabi, akhlak menduduki posisi yang strategis karena sebagian
falsafahnya membahas tentang akhlak. Karena akhlak mengantarkan kepada kebahagiaan
yang menjadi tujuan tertinggi manusia. Pembiasaan yang dikakukan secara terus menerus
akan melahirkan karakter yang melekat pada manusia. Menurut Alfarabi, karakter
merupakan sebuah kemampuan mengolah disposisi untuk memilih sebuah keputusan yang
tepat dan menghindari kesalahan secara sadar. Ketika disposisi telah menjadi kebiasaan
yang tertanam, baru tindakan tersebut dapat dikatakan baik atau buruk (Nurmuhyi: 2016).
C. Hubungan Wahyu dan Filsafat

Wahyu merupakan kalam Allah yang Muiz yang diturunkan kepada utusan yang mulia
yakni Nabi Muhammad. Hubungan antara wahyu dan filsafat Islam ini mengandung arti
bahwa wahyu harus didahulikan daripada filsafat, tetapi tetap filsafat Islam bersumber dari
wahyu itu sendiri. karena keberadaan wahyu berasal dari Nabi (al-sam’i) dan bukan dari
akal. Meskipun kebenaran wahyu dapat diketahui dengan pengetahuan akal, tapi
pengetahuan akal tidak dapat menetapkan adanya (tsubut) wahyu.

Asas kesahihan wahyu adalah kebenaran Nabi (sidg al-rasul). Mendahulukan
akal berarti pada mengutamakan pendapat filosof, mutakallim atau sufi daripada risalah
Nabi, dan dapat mengakibatkan bid’ah dan kekufuran. Akal menjadi syarat bagi segala
macam ilmu, apakah rasional ataupun irrasional, dan dalam kedudukannya sebagai syarat,
akal tidak dapat bertentangan dengan wahyu. Demikian pula sebagai pengetahuan
yang diperoleh dari gharizah tadi akal dipahami sebagai pengetahuan akal yang jelas
dan pasti kebenarannya.

Dalam tradisi filsafat Islam, persoalan hubungan antara wahyu dan akal merupakan
issu yang selalu hangat diperdebatkan. Issu ini menjadi penting karena memiliki kaitan
dengan argumentasi-argumentasi para mutakallimun dan filosof dalam pembahasan
tentang konsep Tuhan, konsep ilmu, konsep etika dan lain sebagainya. Para mutakallimun
dan filosof itu berorientasi pada usaha untuk membuktikan kesesuaian atau hubungan
antara akal dan wahyu.

Pembahasan mengenai hubungan wahyu dan filsafat merupakan inti dari dinamika
intelektual dalam tradisi filsafat Islam. Dokumen menegaskan bahwa wahyu adalah kalam
Allah yang menjadi rujukan primer, sedangkan filsafat merupakan metode rasional untuk
memahami hakikat realitas dan ajaran agama melalui akal budi manusia. Hal ini
menunjukkan bahwa meskipun keduanya berbeda dalam sumber dan metodologi, keduanya
tidak bersifat kontradiktif melainkan saling melengkapi. Filsafat Islam Dalam Integrasi
1. Wahyu sebagai Sumber Kebenaran Absolut

Wahyu dipandang memiliki otoritas tertinggi karena bersumber langsung dari Allah.
Oleh karena itu, seluruh proses berpikir rasional dalam filsafat tidak boleh bertentangan
dengan prinsip wahyu. Kesahihan wahyu tidak ditentukan oleh akal, melainkan oleh
kebenaran risalah kenabian (sidq al-rasul). Karena itu, filsafat tidak dapat menetapkan
eksistensi wahyu secara independen, namun dapat membantu manusia memahami isi dan
implikasi wahyu tersebut. Filsafat Islam Dalam Integrasi.

2. Akal sebagai Instrumen untuk Memahami Wahyu

Akal merupakan syarat bagi setiap bentuk ilmu, baik rasional maupun irrasional.
Dalam filsafat Islam, akal berfungsi sebagai alat untuk menangkap makna wahyu,
menafsirkan pesan moralnya, dan mengembangkan ilmu pengetahuan yang berangkat dari
petunjuk wahyu. Para filosof seperti Al-Farabi, Ibn Sina, dan 1bn Rushd berpendapat bahwa
akal dan wahyu berada dalam harmoni karena keduanya berasal dari sumber kebenaran yang

381



sama, yakni Tuhan.
3. Upaya Harmonisasi dalam Tradisi Filsafat Islam

Isu hubungan antara akal dan wahyu menjadi perdebatan para mutakallimun dan
filosof. Kaum mutakallimun lebih menekankan supremasi wahyu dan menggunakan akal
sekadar sebagai pembantu. Sementara itu, filosof cenderung melihat bahwa akal mampu
menuntun manusia menuju kebenaran filosofis yang pada akhirnya sejalan dengan
kebenaran wahyu. Perdebatan ini tidak hanya berkaitan dengan teologi, tetapi juga
kosmologi, epistemologi, hingga etika. Filsafat Islam Dalam Integrasi
4. Relevansi dalam Konteks Kontemporer

Dalam konteks modern, integrasi antara wahyu dan filsafat menjadi semakin penting
mengingat tantangan perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. Akal budi yang
terabaikan oleh modernitas dapat menyebabkan hilangnya dimensi spiritual dan eksistensial
manusia. Dengan mengembalikan hubungan harmonis antara wahyu dan filsafat, manusia
dapat menemukan arah moral dan tujuan hidup yang lebih mendalam.

KESIMPULAN

Filsafat Islam berupaya mengintegrasikan akal budi dan wahyu sebagai dua instrumen
pengetahuan yang saling melengkapi. Wahyu tetap menjadi sumber kebenaran tertinggi
yang tidak dapat dipertentangkan dengan akal. Akal berfungsi memahami, menafsirkan, dan
menguatkan ajaran wahyu melalui metode rasional. Pemisahan keduanya akan mengarah
pada dua ekstrem: rasionalisme tanpa spiritualitas dan dogmatisme tanpa kedalaman nalar.
Dengan demikian, harmonisasi antara akal budi dan wahyu merupakan fondasi penting
dalam membangun peradaban Islam yang berkeilmuan, berakhlak, dan berlandaskan wahyu

DAFTAR PUSTAKA

Arif, S. (2014). Filsafat Islam antara tradisi dan kontroversi. Tsagafah, 10(1), 1-22. Haidar Bagir,
(2005). mengenal filsafat islam. Mizan.

Hatoguan, S. M., Arifzapni, F., & Rambe, A. (2025). Filsafat IiImu dalam Perspektif Islam: Integrasi
Wahyu dan Akal dalam Pengembangan limu Pengetahuan. Didaktik: Jurnal

liImiah PGSD STKIP Subang, 11(04), 475-488. Jurana, J. (2021). Hubungan Wahyu Dengan Akal
Aktif (Al-Aql Al Fa’al) Dalam Pandangan Al Farabi (Doctoral dissertation, IAIN Palu).

Kusumawati, A. N., & Asbari, M. (2025). Akal Budi sebagai Pilar Etika dan Spiritualitas: Telaah
Filsafat Kontemporer. Journal of Information Systems and Management (JISMA), 4(3), 10-
14.

Lestari, I. (2021). WAHYU DAN ILMU PENGETAHUAN. Borneo: Journal of Islamic Studies,
1(2), 64-74.

Nasution Harun, (1975). Filsafat Agama, Bulan Bintang

Nurmuhyi, M. A. (2016). Pendidikan Akal Budi Perspektif Al-Farabi (Telaah Filosofis Atas
Pemikiran Pendidikan Al-Farabi). Tarbawy: Indonesian Journal Of Islamic Education, 3(2),
185-192.

Soleh Khudori, (2016). Filsafat Islam dari Klasik Hingga Kontemporer, Ar-Ruzz Media.

Syamsuddin, M. (2012). Hubungan wahyu dan akal dalam tradisi filsafat islam. Arete: Jurnal
Filsafat, 1(2).

382



