
Jurnal Multidisiplin Inovatif 
Vol 10 No. 1 Januari 2026 

eISSN: 2246-6110 
 

 

378 
 
 

FILSAFAT ISLAM DALAM INTEGRASI AKAL BUDI DAN WAHYU 
 

Yan Fathur Rahman M1, Muntaha Nour2 

 yanrahman4316@gmail.com2 ,  drmuntaha1967@gmail.com2   

Universitas Islam 45 Bekasi 

 

ABSTRAK 

Filsafat Islam merupakan disiplin rasional yang berupaya memahami ajaran Islam melalui 

pendekatan akal budi, tanpa melepaskan diri dari otoritas wahyu sebagai sumber kebenaran utama. 

Akal budi dipandang sebagai anugerah ilahi yang memungkinkan manusia merenungi, memahami 

nilai-nilai moral, dan menemukan kearifan dalam hidup. Sementara itu, wahyu berfungsi sebagai 

pedoman absolut yang menjadi landasan kesahihan pengetahuan. Hubungan antara wahyu dan 

filsafat dalam tradisi intelektual Islam sering menjadi diskursus penting, terutama dalam upaya 

mengharmonikan kebenaran wahyu dengan temuan rasional. Penelitian ini menggunakan metode 

kualitatif melalui studi pustaka untuk mengkaji integrasi antara akal budi dan wahyu dalam filsafat 

Islam. Hasil kajian menunjukkan bahwa akal memiliki peran penting dalam memahami wahyu, 

namun tetap tidak dapat mendahului atau menandingi otoritas wahyu sebagai sumber pengetahuan 

tertinggi. Dengan demikian, filsafat Islam berfungsi sebagai jembatan rasional dalam memperkuat 

pemahaman keagamaan yang bersumber dari wahyu. 

Kata Kunci ; Filsafat Islam, Akal Budi, Wahyu. 

 

ABSTRACT 

Islamic philosophy is a rational discipline that attempts to understand Islamic teachings thru an 

intellectual approach, without abandoning the authority of revelation as the primary source of truth. 

Reason is seen as a divine gift that allows humans to contemplate, understand moral values, and 

find wisdom in life. Meanwhile, revelation serves as an absolute guide that forms the foundation for 

the validity of knowledge. The relationship between revelation and philosophy in the Islamic 

intellectual tradition is often a significant discourse, especially in the effort to harmonize the truth 

of revelation with rational findings. This research uses a qualitative method thru literature review 

to examine the integration between reason and revelation in Islamic philosophy. The study's findings 

indicate that reason plays an important role in understanding revelation, but it cannot precede or 

surpass the authority of revelation as the highest source of knowledge. Thus, Islamic philosophy 

serves as a rational bridge in strengthening religious understanding derived from revelation. 

Keywords: Islamic Philosophy, Reason, Revelation 

 

PEiNDAiHULUAiN 

Filsafat Islam merupakan salah satu disiplin intelektual yang memiliki kontribusi 

besar dalam sejarah perkembangan ilmu pengetahuan. Pada masa kejayaan peradaban Islam, 

filsafat tidak hanya menjadi sarana untuk memahami realitas secara rasional, tetapi juga 

berfungsi sebagai jembatan antara ajaran wahyu dan penggunaan akal budi dalam menggali 

kebenaran. Para filosof Muslim seperti Al-Farabi, Ibn Sina, Ibn Rushd dan Al-Ghazali 

memberikan landasan penting bagi upaya harmonisasi antara wahyu sebagai sumber 

kebenaran transenden dan akal sebagai instrumen rasional yang dianugerahkan oleh Allah 

kepada manusia. Upaya harmonisasi ini menjadi karakter utama filsafat Islam, sehingga 

perdebatan mengenai hubungan akal dan wahyu menjadi isu sentral dalam tradisi intelektual 

Islam. 

Dalam perspektif Islam, akal budi bukan sekadar alat berpikir, tetapi merupakan 

amanah ilahi yang memampukan manusia memahami nilai-nilai etis, spiritual, dan 

eksistensial. Akal menjadi syarat taklif, yang menunjukkan betapa pentingnya kemampuan 

rasional dalam menanggapi petunjuk wahyu. Di sisi lain, wahyu merupakan kalam Allah 

mailto:zahararony@gmail.com2
mailto:assakandary82@gmail.com2


379 
 
 

yang mutlak dan menjadi sumber petunjuk utama bagi umat manusia. Oleh karena itu, 

hubungan antara keduanya tidak dapat dipisahkan. Keduanya saling melengkapi dalam 

membentuk cara pandang yang utuh terhadap realitas, moralitas, dan tujuan hidup. 

Meskipun demikian, sejarah pemikiran Islam menunjukkan adanya berbagai 

perdebatan mengenai batasan dan peran masing-masing. Kaum mutakallimun menekankan 

supremasi wahyu, sementara para filosof menempatkan akal sebagai sarana penting untuk 

memahami kebenaran-kebenaran ilahi. Namun, keduanya setuju bahwa tidak ada 

kontradiksi hakiki antara akal dan wahyu ketika keduanya digunakan secara benar. 

Persoalan ini menjadi penting untuk dikaji kembali, terutama dalam konteks modern ketika 

kemajuan teknologi dan pengetahuan sering kali menggeser nilai-nilai spiritual sehingga 

akal budi sebagai esensi kemanusiaan berpotensi terabaikan 

Penelitian ini berupaya menggali kembali makna dan hubungan antara filsafat Islam, 

akal budi, dan wahyu sebagai upaya mengintegrasikan dua sumber pengetahuan tersebut 

secara harmonis. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif melalui studi pustaka, 

penelitian ini berfokus pada pemahaman konseptual serta analisis terhadap tradisi pemikiran 

Islam klasik dan kontemporer. Diharapkan bahwa kajian ini dapat memberikan wawasan 

lebih mendalam mengenai pentingnya integrasi akal dan wahyu dalam membangun 

pemikiran Islam yang kritis, rasional, serta tetap berpegang pada kebenaran ilahi. Penelitian 

ini juga memberikan kontribusi terhadap wacana modern mengenai relevansi filsafat Islam 

dalam menghadapi tantangan intelektual dan moral pada era globalisasi. 

 

METODE PENELITIAN 

Metode yang digunakan merujuk pada Pedoman Umum Ejaan Bahasa Indonesia 

(PUEBI) tahun 2016. 

1. Jenis Penelitian 

Penelitian pada karya ini menggunakan metode kualitatif. Penelitian kualitatif 

merupakan penelitian yang digunakan untuk menyelidiki, menemukan, menggambarkan, 

dan menjelaskan kualitas atau keistimewaan dari pengaruh sosial yang tidak dapat 

dijelaskan, diukur atau digambarkan melalui pendekatan kuantitatif. 

2. Sumber Data 

Pencarian sumber data dilakukan dengan cara studi pustaka (Library Reseach), baik 

yang bersifat primer maupun sekunder yang berkaitan dengan judul. Secara umum studi 

pustaka adalah salah satu cara untuk menyelesaikan masalah dengan menelusuri sumber-

sumber tulisan yang pernah dibuat sebelumnya. Data primer adalah sumber data utama atau 

pokok yang digunakan dalam penelitian. Data sekunder diambil guna menunjang data 

primer yang berfungsi sebagai pelengkap dan penguat data primer dengan melakukan studi 

Pustaka dan dokumentasi. Data sukunder diperoleh dari catatan-catatan, dokumen-

dokumen, karya ilmiah, jurnal, majalah, skripsi, tesis dan desertasi yang berkaitan dengan 

judul penelitian. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Filsafat Islam 

Filsafat islam adalah bagian yang tidak lepas dari khazanah islam, baik dari segi 

konteks maupun dari sejarah perkembangannya. Banyak aspek yang dan hubungan yang 

harus dipahami,diuraikan dan dijelaskan. Ketidaktelitian dalam mencermati dan memahami 

inilah yang yang menyebabkan kesalahpahaman dalam menilai. Adanya tindakan anti 

filsafat dan juga anggapan bahwa filsafat islam hanyalah jiplakan dari yunani di tengah 

tubuh umat islam ini adalah buah dari ketidaktelitian tersebut.  

Yang dimaksud dengan filsafat Islam bagi para filosof maupun yang menyelami lebih 



380 
 
 

dalam merupakan disiplin rasional yang tidak lain adalah hikmah, yang di sebut didalam 

Al-Quran. Filsafat merupakan metode demonstrasional yang mulai dari bukan kebenaran-

kebenaran keagamaan yang kemudian disimpulkan lebih jauh mengikuti prosedur diskursif 

yang logis. Sejatinya adalah filsafat Islam merupakan cara atau metode mendekati ajaran 

Islam dari luar tekstual Islam, yakni dengan menggunakan akal yang notabene nya adalah 

anugrah yang Allah جل جلاله sekaligus dapat memberikan pemahaman-pemahaman pembenaran 

yang logis atas ajaran Islam. Pada kenyataanya filsafat merupakan ibu kandung dari 

perkembangan ilmu-ilmu dalam sejarah keemasan Islam (Bagir: 2005). 

Dalam tradisi intelektual Islam setidaknya ditemukan tiga istilah yang sering 

digunakan. Pertama hikmah, kata ini dipakai oleh para generasi Islam agar lebih mudah 

diterima oleh kaum muslimin agar terkesan bahwa filsafat itu tidak bertentangan dan 

bertolak belakang dengan ajaran Islam tetapi justru berhulu pada ajaran Al-Quran. Kedua 

adalah falsafah, istilah yang dimasukkan ke dalam kosakata Arab melalui penerjemahan 

karya-karya Yunani kuno. Ketiga, istilah ulum al-awail yang secara harfiah berarti “ilmu-

ilmu orang terdahulu”.  Istilah  ini  mengandung  makna  negatif, lantaran  yang  dimaksud  

adalah  ilmu-ilmu  yang  berasal  dari  peradaban  kuno  pra-Islam  seperti  India,Persia,  

Yunani  dan  Romawi,  yakni  ilmu-ilmu  logika,  matematika,fisika,  kedokteran,  astronomi  

dan  sebagainya (Syamsuddin: 2012). 

Kemunculan kerangka berfikir rasional dalam Islam didorong oleh munculnya 

madzhab dalam segi bahasa, karena adanya keperluan dalam memahami lafadz Al-Quran 

dengan benar. Perlu diketahui bahwa walaupun Al-Quran diturunkan dengan bahasa Arab, 

banyak orang yang belum memahami makna dibalik kata tersebut, dan perasaan ini sudah 

di alami pada fase awal generasi sahabat dan ditambah banyaknya orang non-arab yang juga 

memeluk Islam. Atas dasar hal itulah hal ini menjadi kebutuhan yang urgent dan mendesak, 

orang-orang pun semakin perlu adanya kaidah khusus untuk memahami Al-Quran secara 

benar (Khudori, 2016: 26). 

B. Akal dan budi 

Akal budi adalah amanah dari Allah yang harus dijaga dan dikembangkan. Menyia-

nyiakan akal berarti menutup pintu pemahaman terhadap kebenaran. Akal bukan sekadar 

alat berpikir, tetapi juga sarana untuk memahami nilai-nilai ilahi dan membentuk 

kebijaksanaan hidup.Pandangan ini sejalan dengan konsep Islam yang menempatkan akal 

sebagai syarat taklif. Al-Quran berulang kali menyeru manusia untuk menggunakan akalnya 

sebagai jalan menuju iman dan pemahaman terhadap wahyu, seperti dalam firman-Nya:  

“Adakah sama orang-orang yang mengetahui dengan orang-orang yang tidak mengetahui?” 

(QS. Az-Zumar: 9). 

Akal budi adalah inti dari kemanusiaan, jauh melampaui sisi rasional. Dikarenakan 

akal budi ini mencakup kemampuan seseorang untuk merenungi, memahami makna hidup, 

serta memahami benar dan salah berdasarkan hati nurani. Namun ironisnya kemajuan 

teknologi modern lambat laun seringkali mengabaikan  dimensi  spiritual  dan  eksistensial  

manusia. Akal Budi sebagai Esensi Kemanusiaan sering kali terabaikan yang berakibat 

kepada potensi akal budi manusia terancam disia-siakan. Kehilangan akal budi berarti 

kehilangan arah, kehilangan tujuan, dan pada akhirnya kehilangan jati diri sebagai manusia. 

1. Pengertian Akal 

Menurut AlFarabi akal manusia ini memiliki beberapa tingkatan, pertama akal 

potensial yaitu akal yang memikiki potensi untuk berfikir. Kedua akal aktual yaitu akal yang 

merupakan kelanjutan dari akal potensial, namun memiliki kemampuan untuk 

mengutarakan bentuk materinya. Ketiga, akal terlimpah yaitu akal yang sempurna dan 

mampu menangkap bentuk secara utuh tanpa ada ikatan sama sekali (Nasution, 1973:41). 

Pengetahuan manusia yang diperoleh dengan bantuan akal didapat dengan tiga daya 



381 
 
 

yang dimiliki, yaitu daya indera, daya imajinasi, dan daya pikir. Dengan tiga daya yang 

dimiliki inilah manusia menjadi berilmu melalui proses pendidikan. 

2. Pengertian Budi 

Dalam pandangan Alfarabi, akhlak menduduki posisi yang strategis karena sebagian 

falsafahnya membahas tentang akhlak. Karena akhlak mengantarkan kepada kebahagiaan 

yang menjadi tujuan tertinggi manusia. Pembiasaan yang dikakukan secara terus menerus 

akan melahirkan karakter yang melekat pada manusia. Menurut Alfarabi, karakter 

merupakan sebuah kemampuan mengolah disposisi untuk memilih sebuah keputusan yang 

tepat dan menghindari kesalahan secara sadar. Ketika disposisi telah menjadi kebiasaan 

yang tertanam, baru tindakan tersebut dapat dikatakan baik atau buruk (Nurmuhyi: 2016). 

C. Hubungan Wahyu dan Filsafat  

Wahyu merupakan kalam Allah yang Muiz yang diturunkan kepada utusan yang mulia 

yakni Nabi Muhammad. Hubungan antara wahyu dan filsafat Islam ini mengandung arti 

bahwa wahyu harus didahulikan daripada filsafat, tetapi tetap filsafat Islam bersumber dari 

wahyu itu sendiri. karena keberadaan  wahyu  berasal dari Nabi (al-sam’i) dan bukan dari 

akal. Meskipun kebenaran wahyu dapat  diketahui  dengan  pengetahuan  akal,  tapi  

pengetahuan  akal  tidak  dapat menetapkan adanya (tsubut) wahyu. 

Asas   kesahihan   wahyu   adalah   kebenaran   Nabi (sidq   al-rasul). Mendahulukan 

akal berarti pada mengutamakan pendapat filosof, mutakallim atau sufi daripada risalah 

Nabi, dan dapat mengakibatkan bid’ah dan kekufuran. Akal menjadi syarat bagi segala 

macam ilmu, apakah rasional ataupun irrasional, dan  dalam  kedudukannya  sebagai  syarat,  

akal  tidak  dapat  bertentangan  dengan  wahyu.  Demikian  pula  sebagai  pengetahuan  

yang  diperoleh  dari  gharizah  tadi  akal  dipahami  sebagai  pengetahuan  akal  yang  jelas  

dan  pasti  kebenarannya. 

Dalam tradisi filsafat Islam, persoalan hubungan antara wahyu dan akal merupakan 

issu yang selalu hangat diperdebatkan. Issu ini menjadi penting karena memiliki kaitan 

dengan argumentasi-argumentasi  para  mutakallimun  dan  filosof dalam pembahasan 

tentang konsep Tuhan, konsep ilmu, konsep etika dan lain sebagainya. Para mutakallimun 

dan filosof itu berorientasi pada usaha untuk membuktikan kesesuaian atau  hubungan  

antara  akal  dan  wahyu. 

Pembahasan mengenai hubungan wahyu dan filsafat merupakan inti dari dinamika 

intelektual dalam tradisi filsafat Islam. Dokumen menegaskan bahwa wahyu adalah kalam 

Allah yang menjadi rujukan primer, sedangkan filsafat merupakan metode rasional untuk 

memahami hakikat realitas dan ajaran agama melalui akal budi manusia. Hal ini 

menunjukkan bahwa meskipun keduanya berbeda dalam sumber dan metodologi, keduanya 

tidak bersifat kontradiktif melainkan saling melengkapi.   Filsafat Islam Dalam Integrasi  

1. Wahyu sebagai Sumber Kebenaran Absolut 

Wahyu dipandang memiliki otoritas tertinggi karena bersumber langsung dari Allah. 

Oleh karena itu, seluruh proses berpikir rasional dalam filsafat tidak boleh bertentangan 

dengan prinsip wahyu. Kesahihan wahyu tidak ditentukan oleh akal, melainkan oleh 

kebenaran risalah kenabian (sidq al-rasul). Karena itu, filsafat tidak dapat menetapkan 

eksistensi wahyu secara independen, namun dapat membantu manusia memahami isi dan 

implikasi wahyu tersebut. Filsafat Islam Dalam Integrasi. 

2. Akal sebagai Instrumen untuk Memahami Wahyu   

Akal merupakan syarat bagi setiap bentuk ilmu, baik rasional maupun irrasional. 

Dalam filsafat Islam, akal berfungsi sebagai alat untuk menangkap makna wahyu, 

menafsirkan pesan moralnya, dan mengembangkan ilmu pengetahuan yang berangkat dari 

petunjuk wahyu. Para filosof seperti Al-Farabi, Ibn Sina, dan Ibn Rushd berpendapat bahwa 

akal dan wahyu berada dalam harmoni karena keduanya berasal dari sumber kebenaran yang 



382 
 
 

sama, yakni Tuhan.   

3. Upaya Harmonisasi dalam Tradisi Filsafat Islam   

Isu hubungan antara akal dan wahyu menjadi perdebatan para mutakallimun dan 

filosof. Kaum mutakallimun lebih menekankan supremasi wahyu dan menggunakan akal 

sekadar sebagai pembantu. Sementara itu, filosof cenderung melihat bahwa akal mampu 

menuntun manusia menuju kebenaran filosofis yang pada akhirnya sejalan dengan 

kebenaran wahyu. Perdebatan ini tidak hanya berkaitan dengan teologi, tetapi juga 

kosmologi, epistemologi, hingga etika.   Filsafat Islam Dalam Integrasi 

4. Relevansi dalam Konteks Kontemporer   

Dalam konteks modern, integrasi antara wahyu dan filsafat menjadi semakin penting 

mengingat tantangan perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. Akal budi yang 

terabaikan oleh modernitas dapat menyebabkan hilangnya dimensi spiritual dan eksistensial 

manusia. Dengan mengembalikan hubungan harmonis antara wahyu dan filsafat, manusia 

dapat menemukan arah moral dan tujuan hidup yang lebih mendalam. 

 

KESIMPULAN 

Filsafat Islam berupaya mengintegrasikan akal budi dan wahyu sebagai dua instrumen 

pengetahuan yang saling melengkapi. Wahyu tetap menjadi sumber kebenaran tertinggi 

yang tidak dapat dipertentangkan dengan akal. Akal berfungsi memahami, menafsirkan, dan 

menguatkan ajaran wahyu melalui metode rasional. Pemisahan keduanya akan mengarah 

pada dua ekstrem: rasionalisme tanpa spiritualitas dan dogmatisme tanpa kedalaman nalar. 

Dengan demikian, harmonisasi antara akal budi dan wahyu merupakan fondasi penting 

dalam membangun peradaban Islam yang berkeilmuan, berakhlak, dan berlandaskan wahyu 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Arif, S. (2014). Filsafat Islam antara tradisi dan kontroversi. Tsaqafah, 10(1), 1-22.  Haidar Bagir, 

(2005). mengenal filsafat islam. Mizan. 

Hatoguan, S. M., Arifzapni, F., & Rambe, A. (2025). Filsafat Ilmu dalam Perspektif Islam: Integrasi 

Wahyu dan Akal dalam Pengembangan Ilmu Pengetahuan. Didaktik: Jurnal 

Ilmiah PGSD STKIP Subang, 11(04), 475-488. Jurana, J. (2021). Hubungan Wahyu Dengan Akal 

Aktif (Al-Aql Al Fa’al) Dalam Pandangan Al Farabi (Doctoral dissertation, IAIN Palu). 

Kusumawati, A. N., & Asbari, M. (2025). Akal Budi sebagai Pilar Etika dan Spiritualitas: Telaah 

Filsafat Kontemporer. Journal of Information Systems and Management (JISMA), 4(3), 10-

14.  

Lestari, I. (2021). WAHYU DAN ILMU PENGETAHUAN. Borneo: Journal of Islamic Studies, 

1(2), 64-74. 

Nasution Harun, (1975). Filsafat Agama, Bulan Bintang 

Nurmuhyi, M. A. (2016). Pendidikan Akal Budi Perspektif Al-Farabi (Telaah Filosofis Atas 

Pemikiran Pendidikan Al-Farabi). Tarbawy: Indonesian Journal Of Islamic Education, 3(2), 

185-192.  

Soleh Khudori, (2016). Filsafat Islam dari Klasik Hingga Kontemporer, Ar-Ruzz Media. 

Syamsuddin, M. (2012). Hubungan wahyu dan akal dalam tradisi filsafat islam. Arete: Jurnal 

Filsafat, 1(2).  


