Vol 10 No. 1 Januari 2026
Jurnal Multidisiplin Inovatif eISSN: 2246-6110

PENGUATAN PEMBENTUKAN KARAKTER HOLISTIK MELALUI
KURIKULUM BERBASIS KARAKTER DALAM PENDIDIKAN
AGAMA KRISTEN

Ekha Yunike De Jesus Klau', Maria Indriani Sesfao?, Revianti Hithaubesi?
ekaklau51@gmail.com!, indrianimarial 86@gmail.com?, hithubesirevianti@gmail.com?
Institut Agama Kristen Negeri Kupang

ABSTRAK

Artikel ini membahas penguatan pembentukan karakter holistik melalui kurikulum berbasis karakter
dalam Pendidikan Agama Kristen (PAK). Pendidikan karakter dipahami sebagai upaya sistematis
untuk membentuk peserta didik secara menyeluruh, mencakup dimensi kognitif, afektif, moral,
spiritual, sosial, dan budaya. Kurikulum berbasis karakter yang bersumber dari nilai-nilai Kristiani
diharapkan mampu membentuk pribadi yang berintegritas, beriman, dan bertanggung jawab dalam
menghadapi tantangan zaman. Artikel ini menggunakan pendekatan literatur konseptual dengan
mengkaji teori pendidikan karakter, kurikulum, serta prinsip-prinsip pedagogi Kristen. Hasil kajian
menunjukkan bahwa penguatan karakter holistik membutuhkan integrasi nilai, keteladanan guru,
strategi pembelajaran aktif, serta budaya sekolah yang konsisten. Implikasi penelitian ini
mengarahkan guru PAK untuk merancang pembelajaran transformatif yang memadukan iman,
pengetahuan, dan karakter.

Kata Kunci: Pendidikan Karakter, Kurikulum Berbasis Karakter, Pendidikan Agama Kristen,
Karakter Holistik.

PENDAHULUAN

Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi pada abad ke-21 membawa
transformasi besar dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk dalam dunia pendidikan.
Revolusi digital, percepatan arus informasi, dan integrasi teknologi dalam hampir seluruh
sektor kehidupan telah mengubah cara manusia bekerja, berkomunikasi, dan belajar. Dalam
ekosistem global yang semakin terhubung, peserta didik tidak hanya berhadapan dengan
volume informasi yang melimpah, tetapi juga dengan tuntutan kompetensi abad ke-21
seperti berpikir kritis, kreativitas, komunikasi, dan kolaborasi. Selain itu, globalisasi
mendorong terjadinya interaksi lintas budaya yang lebih intens, sehingga peserta didik harus
mampu menavigasi keragaman sosial dan nilai dengan sikap terbuka dan matang secara
emosional (Ariya & Ismail, 2025).

Dalam realitas tersebut, pendidikan dituntut untuk melahirkan peserta didik yang tidak
hanya unggul secara intelektual, tetapi juga berkarakter kuat, bermoral tinggi, dan memiliki
kecakapan sosial yang memadai. Nilai-nilai seperti integritas, empati, disiplin, dan etos
kerja menjadi kompetensi utama yang diperlukan untuk menghadapi tantangan dunia
modern yang sering kali penuh tekanan dan persaingan. Selain itu, kemampuan spiritual
yang mapan menjadi fondasi penting bagi peserta didik untuk tetap memiliki orientasi
hidup, makna personal, dan kapasitas reflektif dalam menghadapi kompleksitas zaman.
Tanpa fondasi spiritual yang kokoh, peserta didik dapat dengan mudah kehilangan arah di
tengah perubahan nilai dan gaya hidup yang cepat (Rizal & Amaluddin, 2025).

Dalam konteks ini, pendidikan tidak lagi sekadar berfungsi sebagai sarana transfer
pengetahuan, tetapi berkembang menjadi proses pembentukan manusia secara utuh (holistic
development) (Ixfina & Rohma, 2025). Pendidikan harus mencakup pengembangan dimensi
kognitif, afektif, moral, sosial, dan spiritual secara terpadu guna menghasilkan pribadi yang
mampu hidup secara bijaksana, bertanggung jawab, dan berintegritas. Konsep pembentukan
manusia seutuhnya menuntut pendekatan kurikulum dan pedagogi yang lebih humanis,

532


mailto:sopikartika9@gmail.com1
mailto:anjeliamanik758@gmail.com2
mailto:hithubesirevianti@gmail.com3

transformatif, dan relevan dengan kebutuhan zaman. Oleh karena itu, institusi pendidikan
perlu merumuskan kembali tujuan, strategi pembelajaran, serta budaya sekolah agar mampu
memfasilitasi pertumbuhan karakter dan kepribadian peserta didik, tidak hanya peningkatan
prestasi akademik semata. Transformasi ini menjadi fondasi penting bagi pendidikan yang
berorientasi pada pengembangan karakter holistik sebagai respons terhadap dinamika abad
ke-21.

Pendidikan Agama Kristen (PAK) memegang peranan strategis dalam pengembangan
karakter peserta didik karena berakar pada ajaran Alkitab yang menegaskan bahwa manusia
diciptakan sebagai gambar dan rupa Allah (Kej. 1:26-27). Kerangka teologis ini memberi
dasar fundamental bahwa setiap peserta didik memiliki nilai intrinsik, martabat yang luhur,
serta potensi ilahi yang perlu ditumbuhkan melalui proses pendidikan yang bermakna
(Tapilaha & Mauboy, 2025). Pemahaman mengenai imago Dei menegaskan bahwa manusia
tidak hanya dipandang sebagai makhluk rasional, tetapi juga sebagai pribadi yang memiliki
kapasitas moral, spiritual, dan relasional. Dengan demikian, pendidikan yang tidak
mengembangkan seluruh aspek kemanusiaan berarti mengabaikan sebagian dari hakikat
manusia sebagaimana dimaksudkan oleh Allah.

Dalam perspektif inilah PAK hadir bukan hanya sebagai mata pelajaran yang berisi
transfer doktrin atau pengetahuan teologis, tetapi sebagai proses pembinaan iman yang
bersifat transformatif. PAK bertujuan menolong peserta didik memahami kebenaran firman
Tuhan, menginternalisasikannya ke dalam pola pikir, sikap, dan keputusan hidup, serta
mewujudkannya melalui tindakan nyata di tengah komunitas. Dengan kata lain, PAK
berfungsi sebagai wahana pembentukan karakter yang mampu menuntun peserta didik
untuk bertumbuh dalam aspek kognitif (pengetahuan iman), afektif (sikap hati dan
spiritualitas), moral (etika dan tindakan), sosial (hubungan dengan sesama), dan spiritual
(relasi dengan Allah). Pendekatan ini menegaskan bahwa perkembangan iman tidak dapat
dipisahkan dari perkembangan karakter.

Selain itu, PAK memiliki kontribusi signifikan dalam membangun fondasi moralitas
yang relevan dengan kebutuhan peserta didik masa kini. D1 tengah tantangan moral, arus
sekularisme, serta perubahan nilai hidup yang cepat, PAK menyediakan orientasi dan
pedoman hidup yang bersumber pada nilai-nilai Kristiani seperti kasih, integritas, kejujuran,
dan tanggung jawab. Melalui metode pengajaran yang kontekstual dan dialogis, peserta
didik tidak hanya diajak memahami ajaran iman, tetapi juga menafsirkan relevansinya
dalam konteks kehidupan nyata, termasuk dalam relasi sosial, penggunaan teknologi, dan
pengambilan keputusan moral. Dengan demikian, PAK menjadi ruang edukatif yang
memampukan peserta didik mengembangkan kepribadian Kristiani yang matang dan
mampu memberikan kontribusi positif bagi komunitas di mana mereka berada (Berek,
2023).

Kurikulum berbasis karakter menjadi salah satu pendekatan penting dalam menjawab
kebutuhan pembentukan karakter secara menyeluruh tersebut. Menurut Lickona (2013),
pendidikan karakter merupakan usaha sadar dan terencana untuk membantu manusia
berkembang dalam dimensi moral, intelektual, dan spiritual. Konsep ini berkesesuaian
dengan misi PAK yang berupaya menanamkan nilai-nilai iman yang tidak hanya dipahami
secara kognitif, tetapi juga dihayati dan diwujudkan dalam tindakan nyata. Kurikulum
berbasis karakter mengintegrasikan nilai seperti integritas, kejujuran, tanggung jawab,
kasih, dan kedisiplinan ke dalam seluruh komponen pembelajaran, sehingga peserta didik
mengalami proses pembentukan karakter yang berkelanjutan (Arifin & Mu’id, 2024).

Lebih jauh lagi, penerapan kurikulum berbasis karakter dalam PAK menjadi krusial
karena perubahan sosial dan tantangan moral era modern semakin kompleks. Fenomena
degradasi moral, krisis identitas, serta pengaruh budaya digital menuntut adanya pendidikan

533



yang mampu memperkuat fondasi nilai peserta didik. Dalam konteks ini, peran guru PAK
menjadi sangat penting. Guru tidak hanya berfungsi sebagai penyampai materi, tetapi juga
sebagai figur teladan, pembimbing spiritual, dan fasilitator pembentukan karakter yang
transformatif. Guru dituntut mampu merancang pembelajaran yang integratif, di mana aspek
iman, pengenalan diri, hubungan sosial, serta refleksi moral dipadukan secara harmonis.
Artikel ini bertujuan menganalisis bagaimana kurikulum berbasis karakter dapat
memperkuat pembentukan karakter holistik dalam konteks Pendidikan Agama Kristen.
Selain itu, artikel ini mengkaji bagaimana guru sebagai aktor utama pembelajaran dapat
merancang strategi pedagogis yang menumbuhkan iman, nilai Kristiani, dan kepribadian
yang matang pada peserta didik. Kajian ini diharapkan memberikan kontribusi bagi
pengembangan praktik pembelajaran PAK yang lebih transformatif, relevan dengan
kebutuhan zaman, serta tetap berakar pada kebenaran Alkitab dan nilai-nilai Kristiani.

METODE PENELITIAN

Artikel in1 menggunakan pendekatan studi literatur (library research) sebagai metode
utama dalam pengumpulan dan analisis data. Seluruh informasi dikumpulkan melalui telaah
mendalam terhadap buku-buku akademik, artikel jurnal ilmiah nasional maupun
internasional, regulasi pendidikan terbaru, serta dokumen resmi kurikulum yang berkaitan
dengan pengembangan karakter dan Pendidikan Agama Kristen (PAK). Proses
pengumpulan literatur dilakukan secara sistematis untuk memastikan relevansi dan akurasi
sumber. Data yang diperoleh kemudian dianalisis menggunakan teknik deskriptif-kualitatif,
yakni dengan menginterpretasikan temuan literatur untuk membangun pemahaman teoretis
dan praktis mengenai konsep penguatan karakter holistik melalui kurikulum berbasis
karakter. Pendekatan ini memungkinkan penelitian menghasilkan sintesis konseptual yang
komprehensif, mendalam, serta dapat dijadikan dasar bagi pengembangan model
implementasi karakter dalam konteks PAK di satuan pendidikan.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Kajian literatur menunjukkan bahwa konsep karakter holistik dalam Pendidikan
Agama Kristen (PAK) mencakup seluruh dimensi keberadaan manusia sebagai gambar dan
rupa Allah (Imago Dei), sehingga pembentukan karakter tidak dapat direduksi hanya pada
perilaku moral yang tampak secara eksternal, tetapi harus dipahami sebagai proses integral
yang mencakup perkembangan kognitif, afektif, moral, spiritual, dan sosial peserta didik.
Pemahaman ini sejalan dengan pandangan antropologi Kristen yang mengakui manusia
sebagai makhluk multidimensional yang dipanggil untuk memantulkan karakter Allah
dalam seluruh aspek hidupnya. Knight (2016) menegaskan bahwa pendidikan Kristen
memiliki mandat teologis dan pedagogis untuk mengembangkan manusia secara utuh
melalui proses transformasi batiniah yang berakar pada kebenaran firman Tuhan. Dengan
demikian, pendidikan Kristen tidak sekadar membekali peserta didik dengan pengetahuan
doktrinal, tetapi menuntun mereka untuk mengalami pembaruan hidup melalui hubungan
yang semakin mendalam dengan Kristus.

Pada tataran kognitif, pembentukan karakter mencakup internalisasi kebenaran
Alkitab dan kemampuan peserta didik untuk menalar nilai-nilai moral secara kritis dan
bijaksana. Dimensi afektif kemudian berperan dalam menumbuhkan sensitivitas emosional,
sikap kasih, empati, kedamaian, dan kerendahan hati sebagai ekspresi nyata dari pemuridan
Kristiani (Tapilaha & Mauboy, 2025). Sementara itu, dimensi spiritual menekankan
pentingnya pertumbuhan iman personal, disiplin rohani, dan kesadaran akan kehadiran
Allah dalam kehidupan sehari-hari. Dimensi sosial menegaskan bahwa pembentukan
karakter Kristen tidak terhenti pada ranah pribadi, tetapi diwujudkan dalam tindakan nyata

534



dalam kehidupan bersama, seperti mempraktikkan keadilan, kepedulian, kesetiaan, dan
tanggung jawab sebagai representasi nilai-nilai Kerajaan Allah di tengah masyarakat.

Dengan demikian, karakter holistik tidak dapat dipisahkan dari identitas iman peserta
didik karena iman Kristen secara inheren memengaruhi cara berpikir, merasa, dan bertindak
seseorang. Oleh sebab itu, kurikulum berbasis karakter dalam PAK harus dirancang untuk
mengintegrasikan pemahaman diri, relasi dengan sesama, dan relasi dengan Tuhan dalam
suatu proses pembelajaran yang komprehensif dan berkesinambungan. Integrasi tersebut
tidak hanya diwujudkan melalui konten kurikulum, tetapi juga melalui strategi pedagogis,
budaya sekolah, dan keteladanan guru yang menghadirkan nilai-nilai Kristiani secara nyata
dalam pengalaman belajar peserta didik.

Hasil kajian lebih lanjut menunjukkan bahwa kurikulum berbasis karakter memiliki
relevansi yang sangat signifikan bagi Pendidikan Agama Kristen (PAK) karena kurikulum
ini menempatkan nilai sebagai fondasi utama dalam keseluruhan proses perencanaan,
pelaksanaan, dan evaluasi pembelajaran. Pendekatan berbasis nilai ini memandang
pendidikan bukan sekadar upaya mentransfer pengetahuan, melainkan proses membentuk
disposisi moral dan spiritual yang konsisten serta berkelanjutan (Situmorang & Pardede,
2024). Kurikulum berbasis karakter mengedepankan pembiasaan (habit formation),
keteladanan guru sebagai figur moral dan spiritual, serta praktik pembelajaran reflektif
sebagai strategi utama yang memungkinkan peserta didik menginternalisasi nilai secara
mendalam, bukan sekadar memahami konsep secara kognitif.

Dalam perspektif PAK, relevansi kurikulum berbasis karakter semakin kuat karena
seluruh tujuan dan kontennya berakar pada nilai-nilai Kristiani yang bersumber dari ajaran
Alkitab. Nilai kasih (1 Kor. 13), integritas (Ams. 10:9), keadilan (Mik. 6:8), serta
penguasaan diri (Gal. 5:22-23) dipahami bukan hanya sebagai prinsip moral yang diajarkan
secara teoretis, tetapi sebagai pola hidup yang harus dimanifestasikan dalam tindakan nyata
di lingkungan sekolah, keluarga, gereja, dan masyarakat. Nilai-nilai tersebut menjadi
orientasi etis yang membentuk cara berpikir, cara bersikap, dan cara bertindak peserta didik
dalam kehidupan sehari-hari.

Literatur akademik juga menegaskan bahwa efektivitas kurikulum berbasis karakter
sangat bergantung pada sejauh mana nilai dapat diintegrasikan ke dalam seluruh aspek
pembelajaran. Integrasi nilai tidak hanya terjadi pada penyusunan tujuan pembelajaran yang
mencakup ranah kognitif, afektif, dan psikomotorik, tetapi juga pada pemilihan materi ajar
yang relevan, penerapan pendekatan pedagogis yang partisipatif dan kontekstual, serta pola
relasi guru—peserta didik yang mencerminkan kasih, hormat, dan penerimaan. Selain itu,
asesmen karakter harus dirancang tidak hanya untuk mengukur pengetahuan, tetapi juga
proses internalisasi dan penghayatan nilai melalui observasi, portofolio, jurnal refleksi, dan
penilaian autentik.

Integrasi nilai dalam seluruh dimensi pembelajaran ini merupakan implementasi
langsung dari prinsip integrated faith and learning yang menjadi salah satu ciri utama
pendidikan Kristen. Prinsip ini menegaskan bahwa iman dan proses belajar bukanlah dua
entitas yang terpisah, tetapi saling menyatu dalam membentuk pribadi yang memiliki
kedewasaan iman, kebijaksanaan moral, dan keunggulan intelektual. Dengan demikian,
kurikulum berbasis karakter tidak hanya relevan, tetapi juga esensial bagi PAK dalam
membentuk peserta didik yang mampu menjalani kehidupan dengan integritas dan tanggung
jawab sebagai murid Kristus di tengah tantangan dunia modern.

Dalam kaitannya dengan implementasi kurikulum berbasis karakter dalam PAK,
terdapat tiga strategi utama yang terbukti efektif dalam penguatan karakter holistik.
Pertama, integrasi nilai Kristiani dalam perencanaan pembelajaran merupakan langkah awal
yang sangat fundamental, karena guru PAK memegang peran sentral dalam merumuskan

535



tujuan, materi ajar, dan pengalaman belajar yang tidak hanya berorientasi pada capaian
akademik, tetapi juga transformasi karakter peserta didik. Perencanaan yang berorientasi
pada nilai memungkinkan guru menyusun aktivitas belajar yang menghubungkan kebenaran
Alkitab dengan konteks kehidupan peserta didik melalui berbagai pendekatan seperti
penggunaan narasi biblika, studi tokoh iman, refleksi spiritual, diskusi moral, dan problem-
based learning berbasis nilai. Pendekatan ini memperkuat proses internalisasi nilai karena
peserta didik tidak hanya memahami nilai secara kognitif, tetapi mampu memaknai dan
menerapkannya dalam situasi nyata.

Kedua, praktik pembelajaran reflektif, dialogis, dan berbasis keteladanan menjadi
strategi yang sangat strategis dalam pembentukan karakter. Pembelajaran reflektif
membantu peserta didik menilai sikap, motivasi, dan perilakunya dalam terang firman
Tuhan, sehingga proses pembelajaran menjadi sarana transformasi diri. Pembelajaran
dialogis memungkinkan terjadinya interaksi bermakna antara guru dan peserta didik dalam
proses mengonstruksi pemahaman moral dan spiritual. Sementara itu, keteladanan guru
PAK memegang peran krusial karena karakter guru merupakan “pesan hidup” yang paling
mudah diamati dan ditiru oleh peserta didik. Sebagaimana ditegaskan oleh Lickona (2014),
keteladanan merupakan dimensi esensial dalam pendidikan karakter, dan dalam perspektif
PAK, hal ini sejalan dengan prinsip bahwa pendidik adalah rekan sekerja Allah dalam proses
pembentukan manusia baru di dalam Kristus (Ef. 4:22-24). Keteladanan guru dalam
menunjukkan kasih, integritas, kedisiplinan, dan spiritualitas memberi dampak langsung
terhadap proses internalisasi nilai oleh peserta didik.

Ketiga, pembentukan karakter tidak akan berjalan efektif tanpa dukungan budaya
sekolah yang konsisten. Budaya sekolah yang berlandaskan nilai-nilai Kristiani
menciptakan ekosistem belajar yang kondusif bagi pengembangan karakter holistik.
Program-program seperti ibadah rutin, pelayanan sosial, kegiatan pengabdian masyarakat,
mentoring rohani, kelompok kecil, dan proyek kolaboratif memungkinkan peserta didik
mengalami pembiasaan nilai dalam konteks komunitas. Pembiasaan ini penting karena
karakter tidak hanya dibentuk melalui instruksi, tetapi melalui praktik yang berulang,
interaksi sosial yang positif, dan pengalaman spiritual yang mendalam (Tafonao & Zega,
2022). Dengan demikian, kurikulum berbasis karakter dalam PAK harus dipahami sebagai
upaya sistemik yang mencakup perencanaan pembelajaran, proses pedagogis, serta
penciptaan lingkungan sekolah yang secara konsisten memfasilitasi pertumbuhan karakter
peserta didik secara menyeluruh.

Namun demikian, implementasi kurikulum berbasis karakter dalam PAK tidak lepas
dari berbagai tantangan yang bersifat struktural, pedagogis, maupun kultural. Kajian
literatur menunjukkan bahwa salah satu faktor penghambat utama adalah keterbatasan
pemahaman dan kompetensi guru dalam mengintegrasikan nilai secara efektif ke dalam
proses pembelajaran. Banyak guru PAK masih memusatkan perhatian pada penyampaian
materi kognitif, sehingga aspek afektif, spiritual, dan moral kurang terefleksi dalam tujuan,
strategi pembelajaran, maupun asesmen. Hal ini sejalan dengan temuan Lickona (2014)
yang menegaskan bahwa pendidikan karakter sering kali terhambat ketika guru belum
memiliki pemahaman yang memadai tentang bagaimana nilai diinternalisasi melalui
pengalaman belajar.

Selain itu, budaya sekolah yang belum sepenuhnya mencerminkan nilai-nilai Kristiani
turut menjadi kendala signifikan. Dalam beberapa konteks, terdapat kesenjangan antara visi
sekolah sebagai lembaga pendidikan berkarakter dan praktik keseharian yang masih
menunjukkan perilaku tidak konsisten, seperti kurangnya disiplin, minimnya keteladanan,
dan lemahnya dukungan struktural terhadap kegiatan pembinaan iman. Ketidaksesuaian
antara nilai yang diajarkan dan realitas yang dialami peserta didik dapat melemahkan proses

536



pembentukan karakter karena nilai tidak hadir sebagai pengalaman konkret yang
berkelanjutan.

Tantangan lainnya adalah pengaruh kuat media digital, budaya populer, dan
lingkungan sosial yang sering kali bertentangan dengan nilai-nilai moral dan spiritual
Kristiani. Arus informasi yang cepat dan tidak terfilter dapat membentuk pola pikir, gaya
hidup, dan preferensi moral peserta didik secara signifikan, sehingga menimbulkan
disonansi nilai antara apa yang diajarkan dalam PAK dan apa yang mereka temukan di dunia
digital. Kondisi ini mengharuskan sekolah dan guru PAK untuk mengembangkan literasi
digital yang berbasis nilai serta strategi penguatan karakter yang relevan dengan realitas
budaya kontemporer.

Di sisi lain, minimnya keterlibatan keluarga dalam pendidikan karakter juga menjadi
isu penting yang banyak ditemukan dalam kajian literatur. Keluarga merupakan lingkungan
pertama dan utama dalam pembentukan iman dan karakter, namun banyak orang tua yang
menyerahkan sepenuhnya proses tersebut kepada sekolah atau gereja (Legi et al., 2025).
Kurangnya komunikasi dan sinergi antara sekolah, keluarga, dan gereja sering kali
menghasilkan ketidakkonsistenan nilai yang diterima peserta didik dalam berbagai konteks
kehidupan mereka.

Tantangan-tantangan ini menunjukkan bahwa penguatan karakter holistik melalui
kurikulum berbasis karakter membutuhkan pendekatan kolaboratif dan sistemik. Guru,
sekolah, keluarga, dan gereja harus berperan sebagai komunitas pembentuk karakter yang
terpadu, sehingga nilai yang ditanamkan tidak hanya menjadi pengetahuan, tetapi terwujud
dalam pola pikir, sikap, dan perilaku peserta didik secara konsisten dalam kehidupan sehari-
hari.

Berdasarkan sintesis menyeluruh dari berbagai temuan literatur, penelitian ini
mengembangkan sebuah model integratif untuk memperkuat pembentukan karakter holistik
dalam Pendidikan Agama Kristen (PAK) yang berlandaskan pada tiga pilar utama yang
saling melengkapi. Pilar pertama merupakan landasan teologis, yang menegaskan bahwa
manusia diciptakan sebagai gambar dan rupa Allah (imago Dei), sehingga pendidikan
karakter harus berorientasi pada pemulihan dan pengembangan manusia seutuhnya sesuai
rancangan Allah. Dasar teologis ini memberikan arah normatif bagi seluruh proses
pendidikan, sekaligus memastikan bahwa nilai-nilai yang ditanamkan berakar pada
kebenaran firman Tuhan.

Pilar kedua adalah landasan pedagogis, yang memfokuskan pada integrasi nilai
karakter dalam seluruh aspek kurikulum. Integrasi ini tidak hanya diwujudkan pada
perumusan tujuan pembelajaran, tetapi juga pada pemilihan materi, pendekatan pedagogis
yang kreatif dan reflektif, serta sistem evaluasi yang menilai perkembangan karakter peserta
didik secara autentik. Pendekatan yang berpusat pada peserta didik menjadi kunci untuk
memastikan bahwa proses pembelajaran benar-benar memfasilitasi transformasi nilai,
bukan sekadar transfer pengetahuan.

Pilar ketiga adalah landasan sosio-kultural, yang menekankan bahwa pembentukan
karakter holistik hanya dapat terwujud apabila didukung oleh budaya sekolah yang
konsisten serta kolaborasi yang kuat antara sekolah, keluarga, dan komunitas gereja. Budaya
sekolah yang mencerminkan nilai-nilai Kristiani melalui pembiasaan, keteladanan, dan
program-program rohani akan memperkuat internalisasi nilai dalam kehidupan sehari-hari
peserta didik. Di sisi lain, keterlibatan keluarga dan gereja memastikan bahwa proses
pembentukan karakter berlangsung berkesinambungan di berbagai lini kehidupan.

Ketiga pilar ini saling terkait dan membentuk suatu kerangka konseptual yang
komprehensif, memberikan dasar yang kuat bagi implementasi pendidikan karakter yang
konsisten, adaptif, dan berkelanjutan. Model integratif ini diyakini relevan untuk menjawab

537



tantangan pendidikan abad ke-21, di mana peserta didik tidak hanya dituntut memiliki
kompetensi akademik, tetapi juga karakter dan spiritualitas yang matang dalam menghadapi
kompleksitas kehidupan modern.

KESIMPULAN

Penelitian ini menegaskan bahwa penguatan pembentukan karakter holistik dalam
Pendidikan Agama Kristen (PAK) memerlukan pendekatan kurikulum yang integratif,
sistematis, dan berakar pada fondasi teologis yang kuat. Hasil sintesis literatur menunjukkan
bahwa kurikulum berbasis karakter tidak hanya berfungsi sebagai pedoman penyampaian
materi, tetapi juga sebagai instrumen transformasi yang membentuk keberadaan manusia
secara utuh - spiritual, moral, sosial, dan intelektual.

Model integratif yang diusulkan dalam penelitian ini mencakup tiga pilar utama, yaitu
teologis, pedagogis, dan sosio-kultural. Pilar teologis menegaskan pentingnya pemahaman
imago Dei sebagai dasar ontologis pembentukan karakter kristiani, sehingga setiap peserta
didik diperlakukan sebagai pribadi yang bernilai dan dipanggil untuk mencerminkan
karakter Kristus. Pilar pedagogis menekankan pentingnya mengintegrasikan nilai karakter
ke dalam seluruh proses pembelajaran melalui strategi kreatif, reflektif, kontekstual, dan
berpusat pada peserta didik. Sementara itu, pilar sosio-kultural menggarisbawahi kontribusi
lingkungan belajar yang komprehensif melalui kerja sama antara sekolah, keluarga, dan
komunitas gereja dalam membangun budaya yang selaras dengan nilai-nilai Kekristenan.

Ketiga pilar tersebut membentuk kerangka konseptual yang kokoh untuk
mengembangkan pendidikan karakter yang konsisten, berkelanjutan, dan relevan dengan
tuntutan abad ke-21. Dengan demikian, kurikulum berbasis karakter dalam PAK bukan
hanya menjadi wacana normatif, tetapi dapat berfungsi sebagai praktik pedagogis yang
strategis dalam mempersiapkan generasi yang berintegritas, memiliki spiritualitas matang,
dan mampu menjadi garam serta terang bagi masyarakat. Penelitian selanjutnya
direkomendasikan untuk mengeksplorasi implementasi model ini melalui studi empiris di
berbagai konteks pendidikan Kristen guna memperkaya pemahaman dan efektivitas
penerapannya.

DAFTAR PUSTAKA

Arifin, B.,, & Mvu’id, A. (2024). Pengembangan Kurikulum Berbasis Keterampilan Dalam
Menghadapi Tuntutan Kompetensi Abad 21. Jurnal Pendidikan Pascasarjana Universitas
Qomaruddin, 1(2), 118-128.
https://jurnalpasca.uqgresik.ac.id/index.php/pendidikan/article/view/23/30

Ariya, A. A., & Ismail, 1. (2025). Filsafat Pendidikan di Era Globalisasi: Tantangan dan Peluang
dalam  Konteks  Multikultural.  Jurnal  Ilmiah  Ilmu  Pendidikan,  8§(1).
http://jiip.stkipyapisdompu.ac.id/jiip/index.php/JIIP/article/view/6442

Berek, F. (2023). SIGNIFIKANSI PENDIDIKAN AGAMA KRISTEN DALAM MENGATASI
KRISIS IDENTITAS GENERASI Z. Sesawi: Journal Teologi Dan Pendidikan Kristen, 6(2),
134-145. https://doi.org/https://doi.org/10.53687/sjtpk.v6i2.322

Ixfina, F. D., & Rohma, S. N. (2025). Dasar-Dasar Pendidikan sebagai Pembentuk Moral dan
Intelektual Peserta Didik di Sekolah Dasar. J-CEKI: Jurnal Cendekia Ilmiah, 4(2), 222-231.
https://doi.org/https://doi.org/10.56799/jceki.v4i2.7065

Legi, R. E., Tolego, Y. B., Lumantow, A. . S., & Rumetor, J. J. (2025). Pendidikan Agama Kristen
Dewasa: Tantangan, Strategi, dan Implikasi Bagi Pengembangan Spiritualitas dalam Konteks
Sosial-Budaya Modern. JTI: Jurnal Teologi Injili, 5(1), 38-56.
https://doi.org/https://doi.org/10.55626/jti.v5i1.165

Rizal, M., & Amaluddin, A. (2025). Membangun Generasi Tangguh melalui Pendidikan Agama
Islam Berbasis Kecerdasan Spiritual. Journal Of Humanities Social Sciences Education, 1(2).
https://doi.org/https://doi.org/10.64690/jhuse.v1i2.201

538



Situmorang, I., & Pardede, E. (2024). Peran Penting Pendidikan Agama Kristen di Tengah
Demokrasi Beragama: Strategi Menumbuhkan Sikap Demokratis Pemuda. Exosia: Jurnal
Pendidikan Agama Kristen, 3(D).
https://journalpakiakntarutung.org/index.php/exo/article/view/1610/33

Tafonao, T., & Zega, Y. K. (2022). Gereja menghadapi fenomena Transnasionalisme: Sebuah
tawaran konstruksi pendidikan kristiani bagi remaja yang berbasis pada pelestarian budaya
lokal. Kurios: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen, 8(2), 511-524.
https://doi.org/https://doi.org/10.30995/kur.v8i2.558

Tapilaha, S. R., & Mauboy, A. (2025). Pendidikan Agama Kristen Transformatif: Kunci
Pembentukan Karakter dan Pertumbuhan Rohani Siswa. Kharismata: Jurnal Teologi Dan
Pentakosta, 7(2). https://doi.org/https://doi.org/10.47167/bwdqxx70

539



