
Jurnal Multidisiplin Inovatif 
Vol 10 No. 1 Januari 2026 

eISSN: 2246-6110 
 

 

532 
 
 

PENGUATAN PEMBENTUKAN KARAKTER HOLISTIK MELALUI 

KURIKULUM BERBASIS KARAKTER DALAM PENDIDIKAN 

AGAMA KRISTEN 
 

Ekha Yunike De Jesus Klau1, Maria Indriani Sesfao2, Revianti Hithaubesi3 

 ekaklau51@gmail.com1,  indrianimaria186@gmail.com2,  hithubesirevianti@gmail.com3  

Institut Agama Kristen Negeri Kupang 

 

ABSTRAK 

Artikel ini membahas penguatan pembentukan karakter holistik melalui kurikulum berbasis karakter 

dalam Pendidikan Agama Kristen (PAK). Pendidikan karakter dipahami sebagai upaya sistematis 

untuk membentuk peserta didik secara menyeluruh, mencakup dimensi kognitif, afektif, moral, 

spiritual, sosial, dan budaya. Kurikulum berbasis karakter yang bersumber dari nilai-nilai Kristiani 

diharapkan mampu membentuk pribadi yang berintegritas, beriman, dan bertanggung jawab dalam 

menghadapi tantangan zaman. Artikel ini menggunakan pendekatan literatur konseptual dengan 

mengkaji teori pendidikan karakter, kurikulum, serta prinsip-prinsip pedagogi Kristen. Hasil kajian 

menunjukkan bahwa penguatan karakter holistik membutuhkan integrasi nilai, keteladanan guru, 

strategi pembelajaran aktif, serta budaya sekolah yang konsisten. Implikasi penelitian ini 

mengarahkan guru PAK untuk merancang pembelajaran transformatif yang memadukan iman, 

pengetahuan, dan karakter. 

Kata Kunci: Pendidikan Karakter, Kurikulum Berbasis Karakter, Pendidikan Agama Kristen, 

Karakter Holistik. 

 

PENDAHULUAN 

Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi pada abad ke-21 membawa 

transformasi besar dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk dalam dunia pendidikan. 

Revolusi digital, percepatan arus informasi, dan integrasi teknologi dalam hampir seluruh 

sektor kehidupan telah mengubah cara manusia bekerja, berkomunikasi, dan belajar. Dalam 

ekosistem global yang semakin terhubung, peserta didik tidak hanya berhadapan dengan 

volume informasi yang melimpah, tetapi juga dengan tuntutan kompetensi abad ke-21 

seperti berpikir kritis, kreativitas, komunikasi, dan kolaborasi. Selain itu, globalisasi 

mendorong terjadinya interaksi lintas budaya yang lebih intens, sehingga peserta didik harus 

mampu menavigasi keragaman sosial dan nilai dengan sikap terbuka dan matang secara 

emosional (Ariya & Ismail, 2025). 

Dalam realitas tersebut, pendidikan dituntut untuk melahirkan peserta didik yang tidak 

hanya unggul secara intelektual, tetapi juga berkarakter kuat, bermoral tinggi, dan memiliki 

kecakapan sosial yang memadai. Nilai-nilai seperti integritas, empati, disiplin, dan etos 

kerja menjadi kompetensi utama yang diperlukan untuk menghadapi tantangan dunia 

modern yang sering kali penuh tekanan dan persaingan. Selain itu, kemampuan spiritual 

yang mapan menjadi fondasi penting bagi peserta didik untuk tetap memiliki orientasi 

hidup, makna personal, dan kapasitas reflektif dalam menghadapi kompleksitas zaman. 

Tanpa fondasi spiritual yang kokoh, peserta didik dapat dengan mudah kehilangan arah di 

tengah perubahan nilai dan gaya hidup yang cepat (Rizal & Amaluddin, 2025). 

Dalam konteks ini, pendidikan tidak lagi sekadar berfungsi sebagai sarana transfer 

pengetahuan, tetapi berkembang menjadi proses pembentukan manusia secara utuh (holistic 

development) (Ixfina & Rohma, 2025). Pendidikan harus mencakup pengembangan dimensi 

kognitif, afektif, moral, sosial, dan spiritual secara terpadu guna menghasilkan pribadi yang 

mampu hidup secara bijaksana, bertanggung jawab, dan berintegritas. Konsep pembentukan 

manusia seutuhnya menuntut pendekatan kurikulum dan pedagogi yang lebih humanis, 

mailto:sopikartika9@gmail.com1
mailto:anjeliamanik758@gmail.com2
mailto:hithubesirevianti@gmail.com3


533 
 
 

transformatif, dan relevan dengan kebutuhan zaman. Oleh karena itu, institusi pendidikan 

perlu merumuskan kembali tujuan, strategi pembelajaran, serta budaya sekolah agar mampu 

memfasilitasi pertumbuhan karakter dan kepribadian peserta didik, tidak hanya peningkatan 

prestasi akademik semata. Transformasi ini menjadi fondasi penting bagi pendidikan yang 

berorientasi pada pengembangan karakter holistik sebagai respons terhadap dinamika abad 

ke-21. 

Pendidikan Agama Kristen (PAK) memegang peranan strategis dalam pengembangan 

karakter peserta didik karena berakar pada ajaran Alkitab yang menegaskan bahwa manusia 

diciptakan sebagai gambar dan rupa Allah (Kej. 1:26–27). Kerangka teologis ini memberi 

dasar fundamental bahwa setiap peserta didik memiliki nilai intrinsik, martabat yang luhur, 

serta potensi ilahi yang perlu ditumbuhkan melalui proses pendidikan yang bermakna 

(Tapilaha & Mauboy, 2025). Pemahaman mengenai imago Dei menegaskan bahwa manusia 

tidak hanya dipandang sebagai makhluk rasional, tetapi juga sebagai pribadi yang memiliki 

kapasitas moral, spiritual, dan relasional. Dengan demikian, pendidikan yang tidak 

mengembangkan seluruh aspek kemanusiaan berarti mengabaikan sebagian dari hakikat 

manusia sebagaimana dimaksudkan oleh Allah. 

Dalam perspektif inilah PAK hadir bukan hanya sebagai mata pelajaran yang berisi 

transfer doktrin atau pengetahuan teologis, tetapi sebagai proses pembinaan iman yang 

bersifat transformatif. PAK bertujuan menolong peserta didik memahami kebenaran firman 

Tuhan, menginternalisasikannya ke dalam pola pikir, sikap, dan keputusan hidup, serta 

mewujudkannya melalui tindakan nyata di tengah komunitas. Dengan kata lain, PAK 

berfungsi sebagai wahana pembentukan karakter yang mampu menuntun peserta didik 

untuk bertumbuh dalam aspek kognitif (pengetahuan iman), afektif (sikap hati dan 

spiritualitas), moral (etika dan tindakan), sosial (hubungan dengan sesama), dan spiritual 

(relasi dengan Allah). Pendekatan ini menegaskan bahwa perkembangan iman tidak dapat 

dipisahkan dari perkembangan karakter. 

Selain itu, PAK memiliki kontribusi signifikan dalam membangun fondasi moralitas 

yang relevan dengan kebutuhan peserta didik masa kini. Di tengah tantangan moral, arus 

sekularisme, serta perubahan nilai hidup yang cepat, PAK menyediakan orientasi dan 

pedoman hidup yang bersumber pada nilai-nilai Kristiani seperti kasih, integritas, kejujuran, 

dan tanggung jawab. Melalui metode pengajaran yang kontekstual dan dialogis, peserta 

didik tidak hanya diajak memahami ajaran iman, tetapi juga menafsirkan relevansinya 

dalam konteks kehidupan nyata, termasuk dalam relasi sosial, penggunaan teknologi, dan 

pengambilan keputusan moral. Dengan demikian, PAK menjadi ruang edukatif yang 

memampukan peserta didik mengembangkan kepribadian Kristiani yang matang dan 

mampu memberikan kontribusi positif bagi komunitas di mana mereka berada (Berek, 

2023). 

Kurikulum berbasis karakter menjadi salah satu pendekatan penting dalam menjawab 

kebutuhan pembentukan karakter secara menyeluruh tersebut. Menurut Lickona (2013), 

pendidikan karakter merupakan usaha sadar dan terencana untuk membantu manusia 

berkembang dalam dimensi moral, intelektual, dan spiritual. Konsep ini berkesesuaian 

dengan misi PAK yang berupaya menanamkan nilai-nilai iman yang tidak hanya dipahami 

secara kognitif, tetapi juga dihayati dan diwujudkan dalam tindakan nyata. Kurikulum 

berbasis karakter mengintegrasikan nilai seperti integritas, kejujuran, tanggung jawab, 

kasih, dan kedisiplinan ke dalam seluruh komponen pembelajaran, sehingga peserta didik 

mengalami proses pembentukan karakter yang berkelanjutan (Arifin & Mu’id, 2024). 

Lebih jauh lagi, penerapan kurikulum berbasis karakter dalam PAK menjadi krusial 

karena perubahan sosial dan tantangan moral era modern semakin kompleks. Fenomena 

degradasi moral, krisis identitas, serta pengaruh budaya digital menuntut adanya pendidikan 



534 
 
 

yang mampu memperkuat fondasi nilai peserta didik. Dalam konteks ini, peran guru PAK 

menjadi sangat penting. Guru tidak hanya berfungsi sebagai penyampai materi, tetapi juga 

sebagai figur teladan, pembimbing spiritual, dan fasilitator pembentukan karakter yang 

transformatif. Guru dituntut mampu merancang pembelajaran yang integratif, di mana aspek 

iman, pengenalan diri, hubungan sosial, serta refleksi moral dipadukan secara harmonis. 

Artikel ini bertujuan menganalisis bagaimana kurikulum berbasis karakter dapat 

memperkuat pembentukan karakter holistik dalam konteks Pendidikan Agama Kristen. 

Selain itu, artikel ini mengkaji bagaimana guru sebagai aktor utama pembelajaran dapat 

merancang strategi pedagogis yang menumbuhkan iman, nilai Kristiani, dan kepribadian 

yang matang pada peserta didik. Kajian ini diharapkan memberikan kontribusi bagi 

pengembangan praktik pembelajaran PAK yang lebih transformatif, relevan dengan 

kebutuhan zaman, serta tetap berakar pada kebenaran Alkitab dan nilai-nilai Kristiani. 

 

METODE PENELITIAN 

Artikel ini menggunakan pendekatan studi literatur (library research) sebagai metode 

utama dalam pengumpulan dan analisis data. Seluruh informasi dikumpulkan melalui telaah 

mendalam terhadap buku-buku akademik, artikel jurnal ilmiah nasional maupun 

internasional, regulasi pendidikan terbaru, serta dokumen resmi kurikulum yang berkaitan 

dengan pengembangan karakter dan Pendidikan Agama Kristen (PAK). Proses 

pengumpulan literatur dilakukan secara sistematis untuk memastikan relevansi dan akurasi 

sumber. Data yang diperoleh kemudian dianalisis menggunakan teknik deskriptif-kualitatif, 

yakni dengan menginterpretasikan temuan literatur untuk membangun pemahaman teoretis 

dan praktis mengenai konsep penguatan karakter holistik melalui kurikulum berbasis 

karakter. Pendekatan ini memungkinkan penelitian menghasilkan sintesis konseptual yang 

komprehensif, mendalam, serta dapat dijadikan dasar bagi pengembangan model 

implementasi karakter dalam konteks PAK di satuan pendidikan. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Kajian literatur menunjukkan bahwa konsep karakter holistik dalam Pendidikan 

Agama Kristen (PAK) mencakup seluruh dimensi keberadaan manusia sebagai gambar dan 

rupa Allah (Imago Dei), sehingga pembentukan karakter tidak dapat direduksi hanya pada 

perilaku moral yang tampak secara eksternal, tetapi harus dipahami sebagai proses integral 

yang mencakup perkembangan kognitif, afektif, moral, spiritual, dan sosial peserta didik. 

Pemahaman ini sejalan dengan pandangan antropologi Kristen yang mengakui manusia 

sebagai makhluk multidimensional yang dipanggil untuk memantulkan karakter Allah 

dalam seluruh aspek hidupnya. Knight (2016) menegaskan bahwa pendidikan Kristen 

memiliki mandat teologis dan pedagogis untuk mengembangkan manusia secara utuh 

melalui proses transformasi batiniah yang berakar pada kebenaran firman Tuhan. Dengan 

demikian, pendidikan Kristen tidak sekadar membekali peserta didik dengan pengetahuan 

doktrinal, tetapi menuntun mereka untuk mengalami pembaruan hidup melalui hubungan 

yang semakin mendalam dengan Kristus. 

Pada tataran kognitif, pembentukan karakter mencakup internalisasi kebenaran 

Alkitab dan kemampuan peserta didik untuk menalar nilai-nilai moral secara kritis dan 

bijaksana. Dimensi afektif kemudian berperan dalam menumbuhkan sensitivitas emosional, 

sikap kasih, empati, kedamaian, dan kerendahan hati sebagai ekspresi nyata dari pemuridan 

Kristiani (Tapilaha & Mauboy, 2025). Sementara itu, dimensi spiritual menekankan 

pentingnya pertumbuhan iman personal, disiplin rohani, dan kesadaran akan kehadiran 

Allah dalam kehidupan sehari-hari. Dimensi sosial menegaskan bahwa pembentukan 

karakter Kristen tidak terhenti pada ranah pribadi, tetapi diwujudkan dalam tindakan nyata 



535 
 
 

dalam kehidupan bersama, seperti mempraktikkan keadilan, kepedulian, kesetiaan, dan 

tanggung jawab sebagai representasi nilai-nilai Kerajaan Allah di tengah masyarakat. 

Dengan demikian, karakter holistik tidak dapat dipisahkan dari identitas iman peserta 

didik karena iman Kristen secara inheren memengaruhi cara berpikir, merasa, dan bertindak 

seseorang. Oleh sebab itu, kurikulum berbasis karakter dalam PAK harus dirancang untuk 

mengintegrasikan pemahaman diri, relasi dengan sesama, dan relasi dengan Tuhan dalam 

suatu proses pembelajaran yang komprehensif dan berkesinambungan. Integrasi tersebut 

tidak hanya diwujudkan melalui konten kurikulum, tetapi juga melalui strategi pedagogis, 

budaya sekolah, dan keteladanan guru yang menghadirkan nilai-nilai Kristiani secara nyata 

dalam pengalaman belajar peserta didik. 

Hasil kajian lebih lanjut menunjukkan bahwa kurikulum berbasis karakter memiliki 

relevansi yang sangat signifikan bagi Pendidikan Agama Kristen (PAK) karena kurikulum 

ini menempatkan nilai sebagai fondasi utama dalam keseluruhan proses perencanaan, 

pelaksanaan, dan evaluasi pembelajaran. Pendekatan berbasis nilai ini memandang 

pendidikan bukan sekadar upaya mentransfer pengetahuan, melainkan proses membentuk 

disposisi moral dan spiritual yang konsisten serta berkelanjutan (Situmorang & Pardede, 

2024). Kurikulum berbasis karakter mengedepankan pembiasaan (habit formation), 

keteladanan guru sebagai figur moral dan spiritual, serta praktik pembelajaran reflektif 

sebagai strategi utama yang memungkinkan peserta didik menginternalisasi nilai secara 

mendalam, bukan sekadar memahami konsep secara kognitif. 

Dalam perspektif PAK, relevansi kurikulum berbasis karakter semakin kuat karena 

seluruh tujuan dan kontennya berakar pada nilai-nilai Kristiani yang bersumber dari ajaran 

Alkitab. Nilai kasih (1 Kor. 13), integritas (Ams. 10:9), keadilan (Mik. 6:8), serta 

penguasaan diri (Gal. 5:22–23) dipahami bukan hanya sebagai prinsip moral yang diajarkan 

secara teoretis, tetapi sebagai pola hidup yang harus dimanifestasikan dalam tindakan nyata 

di lingkungan sekolah, keluarga, gereja, dan masyarakat. Nilai-nilai tersebut menjadi 

orientasi etis yang membentuk cara berpikir, cara bersikap, dan cara bertindak peserta didik 

dalam kehidupan sehari-hari. 

Literatur akademik juga menegaskan bahwa efektivitas kurikulum berbasis karakter 

sangat bergantung pada sejauh mana nilai dapat diintegrasikan ke dalam seluruh aspek 

pembelajaran. Integrasi nilai tidak hanya terjadi pada penyusunan tujuan pembelajaran yang 

mencakup ranah kognitif, afektif, dan psikomotorik, tetapi juga pada pemilihan materi ajar 

yang relevan, penerapan pendekatan pedagogis yang partisipatif dan kontekstual, serta pola 

relasi guru–peserta didik yang mencerminkan kasih, hormat, dan penerimaan. Selain itu, 

asesmen karakter harus dirancang tidak hanya untuk mengukur pengetahuan, tetapi juga 

proses internalisasi dan penghayatan nilai melalui observasi, portofolio, jurnal refleksi, dan 

penilaian autentik. 

Integrasi nilai dalam seluruh dimensi pembelajaran ini merupakan implementasi 

langsung dari prinsip integrated faith and learning yang menjadi salah satu ciri utama 

pendidikan Kristen. Prinsip ini menegaskan bahwa iman dan proses belajar bukanlah dua 

entitas yang terpisah, tetapi saling menyatu dalam membentuk pribadi yang memiliki 

kedewasaan iman, kebijaksanaan moral, dan keunggulan intelektual. Dengan demikian, 

kurikulum berbasis karakter tidak hanya relevan, tetapi juga esensial bagi PAK dalam 

membentuk peserta didik yang mampu menjalani kehidupan dengan integritas dan tanggung 

jawab sebagai murid Kristus di tengah tantangan dunia modern. 

Dalam kaitannya dengan implementasi kurikulum berbasis karakter dalam PAK, 

terdapat tiga strategi utama yang terbukti efektif dalam penguatan karakter holistik. 

Pertama, integrasi nilai Kristiani dalam perencanaan pembelajaran merupakan langkah awal 

yang sangat fundamental, karena guru PAK memegang peran sentral dalam merumuskan 



536 
 
 

tujuan, materi ajar, dan pengalaman belajar yang tidak hanya berorientasi pada capaian 

akademik, tetapi juga transformasi karakter peserta didik. Perencanaan yang berorientasi 

pada nilai memungkinkan guru menyusun aktivitas belajar yang menghubungkan kebenaran 

Alkitab dengan konteks kehidupan peserta didik melalui berbagai pendekatan seperti 

penggunaan narasi biblika, studi tokoh iman, refleksi spiritual, diskusi moral, dan problem-

based learning berbasis nilai. Pendekatan ini memperkuat proses internalisasi nilai karena 

peserta didik tidak hanya memahami nilai secara kognitif, tetapi mampu memaknai dan 

menerapkannya dalam situasi nyata. 

Kedua, praktik pembelajaran reflektif, dialogis, dan berbasis keteladanan menjadi 

strategi yang sangat strategis dalam pembentukan karakter. Pembelajaran reflektif 

membantu peserta didik menilai sikap, motivasi, dan perilakunya dalam terang firman 

Tuhan, sehingga proses pembelajaran menjadi sarana transformasi diri. Pembelajaran 

dialogis memungkinkan terjadinya interaksi bermakna antara guru dan peserta didik dalam 

proses mengonstruksi pemahaman moral dan spiritual. Sementara itu, keteladanan guru 

PAK memegang peran krusial karena karakter guru merupakan “pesan hidup” yang paling 

mudah diamati dan ditiru oleh peserta didik. Sebagaimana ditegaskan oleh Lickona (2014), 

keteladanan merupakan dimensi esensial dalam pendidikan karakter, dan dalam perspektif 

PAK, hal ini sejalan dengan prinsip bahwa pendidik adalah rekan sekerja Allah dalam proses 

pembentukan manusia baru di dalam Kristus (Ef. 4:22–24). Keteladanan guru dalam 

menunjukkan kasih, integritas, kedisiplinan, dan spiritualitas memberi dampak langsung 

terhadap proses internalisasi nilai oleh peserta didik. 

Ketiga, pembentukan karakter tidak akan berjalan efektif tanpa dukungan budaya 

sekolah yang konsisten. Budaya sekolah yang berlandaskan nilai-nilai Kristiani 

menciptakan ekosistem belajar yang kondusif bagi pengembangan karakter holistik. 

Program-program seperti ibadah rutin, pelayanan sosial, kegiatan pengabdian masyarakat, 

mentoring rohani, kelompok kecil, dan proyek kolaboratif memungkinkan peserta didik 

mengalami pembiasaan nilai dalam konteks komunitas. Pembiasaan ini penting karena 

karakter tidak hanya dibentuk melalui instruksi, tetapi melalui praktik yang berulang, 

interaksi sosial yang positif, dan pengalaman spiritual yang mendalam (Tafonao & Zega, 

2022). Dengan demikian, kurikulum berbasis karakter dalam PAK harus dipahami sebagai 

upaya sistemik yang mencakup perencanaan pembelajaran, proses pedagogis, serta 

penciptaan lingkungan sekolah yang secara konsisten memfasilitasi pertumbuhan karakter 

peserta didik secara menyeluruh. 

Namun demikian, implementasi kurikulum berbasis karakter dalam PAK tidak lepas 

dari berbagai tantangan yang bersifat struktural, pedagogis, maupun kultural. Kajian 

literatur menunjukkan bahwa salah satu faktor penghambat utama adalah keterbatasan 

pemahaman dan kompetensi guru dalam mengintegrasikan nilai secara efektif ke dalam 

proses pembelajaran. Banyak guru PAK masih memusatkan perhatian pada penyampaian 

materi kognitif, sehingga aspek afektif, spiritual, dan moral kurang terefleksi dalam tujuan, 

strategi pembelajaran, maupun asesmen. Hal ini sejalan dengan temuan Lickona (2014) 

yang menegaskan bahwa pendidikan karakter sering kali terhambat ketika guru belum 

memiliki pemahaman yang memadai tentang bagaimana nilai diinternalisasi melalui 

pengalaman belajar. 

Selain itu, budaya sekolah yang belum sepenuhnya mencerminkan nilai-nilai Kristiani 

turut menjadi kendala signifikan. Dalam beberapa konteks, terdapat kesenjangan antara visi 

sekolah sebagai lembaga pendidikan berkarakter dan praktik keseharian yang masih 

menunjukkan perilaku tidak konsisten, seperti kurangnya disiplin, minimnya keteladanan, 

dan lemahnya dukungan struktural terhadap kegiatan pembinaan iman. Ketidaksesuaian 

antara nilai yang diajarkan dan realitas yang dialami peserta didik dapat melemahkan proses 



537 
 
 

pembentukan karakter karena nilai tidak hadir sebagai pengalaman konkret yang 

berkelanjutan. 

Tantangan lainnya adalah pengaruh kuat media digital, budaya populer, dan 

lingkungan sosial yang sering kali bertentangan dengan nilai-nilai moral dan spiritual 

Kristiani. Arus informasi yang cepat dan tidak terfilter dapat membentuk pola pikir, gaya 

hidup, dan preferensi moral peserta didik secara signifikan, sehingga menimbulkan 

disonansi nilai antara apa yang diajarkan dalam PAK dan apa yang mereka temukan di dunia 

digital. Kondisi ini mengharuskan sekolah dan guru PAK untuk mengembangkan literasi 

digital yang berbasis nilai serta strategi penguatan karakter yang relevan dengan realitas 

budaya kontemporer. 

Di sisi lain, minimnya keterlibatan keluarga dalam pendidikan karakter juga menjadi 

isu penting yang banyak ditemukan dalam kajian literatur. Keluarga merupakan lingkungan 

pertama dan utama dalam pembentukan iman dan karakter, namun banyak orang tua yang 

menyerahkan sepenuhnya proses tersebut kepada sekolah atau gereja (Legi et al., 2025). 

Kurangnya komunikasi dan sinergi antara sekolah, keluarga, dan gereja sering kali 

menghasilkan ketidakkonsistenan nilai yang diterima peserta didik dalam berbagai konteks 

kehidupan mereka. 

Tantangan-tantangan ini menunjukkan bahwa penguatan karakter holistik melalui 

kurikulum berbasis karakter membutuhkan pendekatan kolaboratif dan sistemik. Guru, 

sekolah, keluarga, dan gereja harus berperan sebagai komunitas pembentuk karakter yang 

terpadu, sehingga nilai yang ditanamkan tidak hanya menjadi pengetahuan, tetapi terwujud 

dalam pola pikir, sikap, dan perilaku peserta didik secara konsisten dalam kehidupan sehari-

hari. 

Berdasarkan sintesis menyeluruh dari berbagai temuan literatur, penelitian ini 

mengembangkan sebuah model integratif untuk memperkuat pembentukan karakter holistik 

dalam Pendidikan Agama Kristen (PAK) yang berlandaskan pada tiga pilar utama yang 

saling melengkapi. Pilar pertama merupakan landasan teologis, yang menegaskan bahwa 

manusia diciptakan sebagai gambar dan rupa Allah (imago Dei), sehingga pendidikan 

karakter harus berorientasi pada pemulihan dan pengembangan manusia seutuhnya sesuai 

rancangan Allah. Dasar teologis ini memberikan arah normatif bagi seluruh proses 

pendidikan, sekaligus memastikan bahwa nilai-nilai yang ditanamkan berakar pada 

kebenaran firman Tuhan. 

Pilar kedua adalah landasan pedagogis, yang memfokuskan pada integrasi nilai 

karakter dalam seluruh aspek kurikulum. Integrasi ini tidak hanya diwujudkan pada 

perumusan tujuan pembelajaran, tetapi juga pada pemilihan materi, pendekatan pedagogis 

yang kreatif dan reflektif, serta sistem evaluasi yang menilai perkembangan karakter peserta 

didik secara autentik. Pendekatan yang berpusat pada peserta didik menjadi kunci untuk 

memastikan bahwa proses pembelajaran benar-benar memfasilitasi transformasi nilai, 

bukan sekadar transfer pengetahuan. 

Pilar ketiga adalah landasan sosio-kultural, yang menekankan bahwa pembentukan 

karakter holistik hanya dapat terwujud apabila didukung oleh budaya sekolah yang 

konsisten serta kolaborasi yang kuat antara sekolah, keluarga, dan komunitas gereja. Budaya 

sekolah yang mencerminkan nilai-nilai Kristiani melalui pembiasaan, keteladanan, dan 

program-program rohani akan memperkuat internalisasi nilai dalam kehidupan sehari-hari 

peserta didik. Di sisi lain, keterlibatan keluarga dan gereja memastikan bahwa proses 

pembentukan karakter berlangsung berkesinambungan di berbagai lini kehidupan. 

Ketiga pilar ini saling terkait dan membentuk suatu kerangka konseptual yang 

komprehensif, memberikan dasar yang kuat bagi implementasi pendidikan karakter yang 

konsisten, adaptif, dan berkelanjutan. Model integratif ini diyakini relevan untuk menjawab 



538 
 
 

tantangan pendidikan abad ke-21, di mana peserta didik tidak hanya dituntut memiliki 

kompetensi akademik, tetapi juga karakter dan spiritualitas yang matang dalam menghadapi 

kompleksitas kehidupan modern. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menegaskan bahwa penguatan pembentukan karakter holistik dalam 

Pendidikan Agama Kristen (PAK) memerlukan pendekatan kurikulum yang integratif, 

sistematis, dan berakar pada fondasi teologis yang kuat. Hasil sintesis literatur menunjukkan 

bahwa kurikulum berbasis karakter tidak hanya berfungsi sebagai pedoman penyampaian 

materi, tetapi juga sebagai instrumen transformasi yang membentuk keberadaan manusia 

secara utuh - spiritual, moral, sosial, dan intelektual. 

Model integratif yang diusulkan dalam penelitian ini mencakup tiga pilar utama, yaitu 

teologis, pedagogis, dan sosio-kultural. Pilar teologis menegaskan pentingnya pemahaman 

imago Dei sebagai dasar ontologis pembentukan karakter kristiani, sehingga setiap peserta 

didik diperlakukan sebagai pribadi yang bernilai dan dipanggil untuk mencerminkan 

karakter Kristus. Pilar pedagogis menekankan pentingnya mengintegrasikan nilai karakter 

ke dalam seluruh proses pembelajaran melalui strategi kreatif, reflektif, kontekstual, dan 

berpusat pada peserta didik. Sementara itu, pilar sosio-kultural menggarisbawahi kontribusi 

lingkungan belajar yang komprehensif melalui kerja sama antara sekolah, keluarga, dan 

komunitas gereja dalam membangun budaya yang selaras dengan nilai-nilai Kekristenan. 

Ketiga pilar tersebut membentuk kerangka konseptual yang kokoh untuk 

mengembangkan pendidikan karakter yang konsisten, berkelanjutan, dan relevan dengan 

tuntutan abad ke-21. Dengan demikian, kurikulum berbasis karakter dalam PAK bukan 

hanya menjadi wacana normatif, tetapi dapat berfungsi sebagai praktik pedagogis yang 

strategis dalam mempersiapkan generasi yang berintegritas, memiliki spiritualitas matang, 

dan mampu menjadi garam serta terang bagi masyarakat. Penelitian selanjutnya 

direkomendasikan untuk mengeksplorasi implementasi model ini melalui studi empiris di 

berbagai konteks pendidikan Kristen guna memperkaya pemahaman dan efektivitas 

penerapannya. 

 
DAFTAR PUSTAKA 
Arifin, B., & Mu’id, A. (2024). Pengembangan Kurikulum Berbasis Keterampilan Dalam 

Menghadapi Tuntutan Kompetensi Abad 21. Jurnal Pendidikan Pascasarjana Universitas 

Qomaruddin, 1(2), 118–128. 

https://jurnalpasca.uqgresik.ac.id/index.php/pendidikan/article/view/23/30 

Ariya, A. A., & Ismail, I. (2025). Filsafat Pendidikan di Era Globalisasi: Tantangan dan Peluang 

dalam Konteks Multikultural. Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, 8(1). 

http://jiip.stkipyapisdompu.ac.id/jiip/index.php/JIIP/article/view/6442 

Berek, F. (2023). SIGNIFIKANSI PENDIDIKAN AGAMA KRISTEN DALAM MENGATASI 

KRISIS IDENTITAS GENERASI Z. Sesawi: Journal Teologi Dan Pendidikan Kristen, 6(2), 

134–145. https://doi.org/https://doi.org/10.53687/sjtpk.v6i2.322 

Ixfina, F. D., & Rohma, S. N. (2025). Dasar-Dasar Pendidikan sebagai Pembentuk Moral dan 

Intelektual Peserta Didik di Sekolah Dasar. J-CEKI: Jurnal Cendekia Ilmiah, 4(2), 222–231. 

https://doi.org/https://doi.org/10.56799/jceki.v4i2.7065 

Legi, R. E., Tolego, Y. B., Lumantow, A. I. S., & Rumetor, J. J. (2025). Pendidikan Agama Kristen 

Dewasa: Tantangan, Strategi, dan Implikasi Bagi Pengembangan Spiritualitas dalam Konteks 

Sosial-Budaya Modern. JTI: Jurnal Teologi Injili, 5(1), 38–56. 

https://doi.org/https://doi.org/10.55626/jti.v5i1.165 

Rizal, M., & Amaluddin, A. (2025). Membangun Generasi Tangguh melalui Pendidikan Agama 

Islam Berbasis Kecerdasan Spiritual. Journal Of Humanities Social Sciences Education, 1(2). 

https://doi.org/https://doi.org/10.64690/jhuse.v1i2.201 



539 
 
 

Situmorang, I., & Pardede, E. (2024). Peran Penting Pendidikan Agama Kristen di Tengah 

Demokrasi Beragama: Strategi Menumbuhkan Sikap Demokratis Pemuda. Exosia: Jurnal 

Pendidikan Agama Kristen, 3(1). 

https://journalpakiakntarutung.org/index.php/exo/article/view/1610/33 

Tafonao, T., & Zega, Y. K. (2022). Gereja menghadapi fenomena Transnasionalisme: Sebuah 

tawaran konstruksi pendidikan kristiani bagi remaja yang berbasis pada pelestarian budaya 

lokal. Kurios: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen, 8(2), 511–524. 

https://doi.org/https://doi.org/10.30995/kur.v8i2.558 

Tapilaha, S. R., & Mauboy, A. (2025). Pendidikan Agama Kristen Transformatif: Kunci 

Pembentukan Karakter dan Pertumbuhan Rohani Siswa. Kharismata: Jurnal Teologi Dan 

Pentakosta, 7(2). https://doi.org/https://doi.org/10.47167/bwdqxx70 

 

 
 


