
 
Jurnal Pendidikan Inklusif   Vol. 9 No. 12 (Desember, 2025) 

 

 

 

Jurnal Pendidikan Inklusif | 134 

 

EPISTEMOLOGI IRFANI: DIMENSI PENGETAHUAN DALAM 

PEMIKIRAN SUFISTIK IBNU ARABI 

 
Muhammad Naufal Baehaki 

Universitas Islam Negeri Antasari Banjarmasin 

e-mail: baehakimuhammadnaufal@gmail.com  

 

INFORMASI ARTIKEL  A B S T R A K  

Submitted : 2025-12-31 

Review : 2025-12-31 

Accepted : 2025-12-31 

Published : 2025-12-31 

Epistemologi ʿirfānī menekankan pengetahuan intuitif 

dan pengalaman langsung (kasyf, ilhām, dan maʿrifah) 

dalam memahami realitas. Ibn ‘Arabī sebagai tokoh 

sufistik menegaskan bahwa pengetahuan sejati tidak 

hanya bersumber dari akal dan teks, tetapi melalui 

penyaksian hakikat Ilahi yang menuntut penyucian jiwa. 

Penelitian ini mengkaji dimensi pengetahuan dalam 

pemikiran Ibn ‘Arabī dengan fokus pada konsep 

maʿrifah, instrumen kasyf dan ilhām, serta kaitannya 

dengan doktrin wahdat al-wujūd. Metode yang 

digunakan adalah studi literatur dengan analisis 

filosofis-hermeneutik atas karya-karyanya. Hasil kajian 

menunjukkan bahwa epistemologi ʿirfānī Ibn ‘Arabī 

memandang pengetahuan sebagai pengalaman 

eksistensial yang menyatukan subjek dan objek, serta 

memberikan relevansi etis dan spiritual bagi 

perkembangan pemikiran Islam kontemporer. 

 

KATA KUNCI 

Epistemologi Irfani, Ibn ‘Arabī 

Ma’rifah, Kasy, Sufisme. 

 

 

 A B S T R A C T  

Keywords: Irfani's Epistemology, 

Ibn ‘Arabī, Ma'rifah, Kassy, Sufism. 

 

ʿIrfānī epistemology emphasizes intuitive knowledge 

and direct experience (kasyf, ilhām, and maʿrifah) in 

understanding reality. Ibn 'Arabī, as a Sufistic figure, 

emphasized that true knowledge does not only come 

from reason and texts, but through witnessing the 

nature of God which demands purification of the soul. 

This research examines the dimensions of knowledge in 

Ibn 'Arabī's thought with a focus on the concepts of 

ma'rifah, kashf and ilhām instruments, and their 

relationship to the doctrine of wahdat al-wujūd. The 

method used is literature study with philosophical-

hermeneutic analysis of his works. The results of the 

study show that ʿirfānī Ibn 'Arabī's epistemology views 

knowledge as an existential experience that unites 

subject and object, and provides ethical and spiritual 

relevance for the development of contemporary Islamic 

thought. 

 

 

 

mailto:baehakimuhammadnaufal@gmail.com


Jurnal Pendidikan Inklusif – Vol. 9 No. 12 (Desember, 2025) 

 

Jurnal Pendidikan Inklusif | 135 

 

PENDAHULUAN 

Epistemologi atau teori pengetahuan (theory of knowledge), dilihat  secara 

etimologis,   berasal   dari   bahasa   Yunani,   epistemologi   yang   berarti   

pengetahuan (knowledge), dan logos yang  berarti  teori  tentang  atau  studi  tentang.  

Jadi  secara  terminologis, epistemologi merupakan cabang filsafat yang mempelajari 

asal mula atausumber,   struktur,   metode,   dan   validitas   (keabsahan)   pengetahuan.   

Dengan   caramengetahui   unsur-unsur   itulah   kemudian   suatu   pengetahuan   dapat   

diiafirmas ivaliditasnya  sebagai  disiplin  ilmu  yang  berdiri  sendiri.  Lawan  katanya  

adalah doxa yang  berarti  percaya,  yakni  percaya  begitu  saja  tanpa  menggunakan  

bukti(taken  forgranted).  

Epistemologi dalam tradisi Islam tidak terbatas pada dualitas akal (ʿaql) dan 

nash/tekstual (naql). Sejak periode klasik muncul suatu tradisi epistemologis alternatif 

yang sering dikenal sebagai epistemologi ʿirfānī yang menekankan pengalaman 

langsung, intuisi spiritual (maʿrifah), penyingkapan (kasyf), dan ilham (ilham/iltiyām) 

sebagai sumber valid pengetahuan. Tradisi ini melihat pengetahuan bukan sekadar 

representasi proposisional tentang dunia tetapi sebagai proses transformasi eksistensial 

yang melibatkan penyucian batin dan penyaksian (mushāhadah). Perumusan ini telah 

menjadi tema sentral dalam studi-studi kontemporer tentang epistemologi sufistik.  

Di antara perumus utama epistemologi ʿirfānī, Ibn ʿArabī (1165–1240 M) 

menonjol karena sintesis metafisika, hermeneutika, dan praktik spiritual yang 

dilakukannya. Dalam karya-karya monumental seperti al-Futūḥāt al-Makkiyya dan 

Fuṣūṣ al-Ḥikam Ibn ʿArabī mengembangkan gagasan bahwa kebenaran hakiki dipahami 

melalui interaksi antara Tuhan (sebagai Haqq), nama-nama Ilahi (asma’), dan 

pengalaman manusia yang “menerima” tajalliyāt (penyingkapan). Baginya, maʿrifah 

adalah bentuk pengetahuan yang mengikat subjek dan objek secara ontologis: 

mengetahui sesuatu berarti menyaksikannya dalam relasi dengan Tuhan, bukan sekadar 

memilikinya sebagai proposisi intelektual. Kajian-kajian mutakhir menegaskan bahwa 

tahqiq (verifikasi) dan metode hermeneutik Ibn ʿArabī menawarkan paradigma 

epistemik yang mengintegrasikan nash, rasio, dan pengalaman mistik. 

Epistemologi  Irfani  merupakan  sebuah  pengetahuan  yang  diperoleh  melalui 

intuisi, atau istilah agamanya disebut pengetahuan ma’rifah. Epistemologi Irfani dalam 

sebuah  kajian  tafsir  dalam  pandangan  penulis  identik  dengan  model  dan  corak  

tafsir sufistik.  Model  pengetahun  ini  dalam  kajian  tafsir  menimbulkan  perbedaan  

pendapat mengingat adanya aspek pengetahuan yang bersumber dari dalam tanpa 

memperhatikan   aspek   zahirnya.   Sehingga   ada   yang   menerima   dan   

menolak.Epistemologi   ini   dikembangkan   dan digunakan dalam konteks masyarakat 

sufi, berbeda dengan  epistemologi burhani yang  dikembangkan  oleh  para  filosof  

atau epistemologi bayani yang  dikembangkan  dan  digunakan  dalam  keilmuan-

keilmuanIslam pada umumnya.  

Pendekatan epistemologi ʿirfānī dalam pemikiran Ibn ʿArabī memiliki beberapa 

implikasi penting yang membuat kajian ini relevan untuk wacana kontemporer. 

Pertama, ia menantang monopoli epistemik ilmu rasional-empiris dengan menegaskan 

validitas pengalaman interior yang sulit diukur secara ilmiah tetapi berperan dalam 

pembentukan pengetahuan etis dan spiritual.  

Kedua, kaitan epistemologi dengan ontologi terutama doktrin wahdat al-wujūd 

mengubah cara kita memandang kebenaran: kebenaran bukan sekadar kecocokan antara 

pikiran dan dunia, melainkan keterlihatan relasi ontologis antara makhluk dan Hakikat. 

Ketiga, implikasi metodologisnya seperti penggunaan taʾwīl, kasyf, dan tahqiq 



Epistemologi Irfani: Dimensi Pengetahuan Dalam Pemikiran Sufistik Ibnu Arabi 

136 | Jurnal Pendidikan Inklusif 

 

memerlukan kajian kritis untuk membedakan antara pengalaman spiritual autentik dan 

klaim-klaim mistik yang problematis. Kajian empiris dan tekstual terbaru mencoba 

memetakan ruang lingkup dan batas-batas praktik epistemik ini dalam tradisi sufistik.  

Secara akademik, kajian terhadap epistemologi ʿirfānī Ibn ʿArabī masih 

memungkinkan kontribusi baru: ada kebutuhan untuk mensistematisasi konsep-konsep 

kunci (maʿrifah, kasyf, ilhām, tahqiq) dan menguji relevansinya dalam dialog dengan 

epistemologi kontemporer (mis. fenomenologi, teori pengetahuan kontemporer, dan 

kajian agama komparatif).  

Selain itu, penelitian perlu mengeksplorasi bagaimana epistemologi ini 

berinteraksi dengan norma-norm syariah dan praktek keagamaan sehari-hari karena Ibn 

ʿArabī sendiri menempatkan hubungan erat antara syariah, tariqah, dan haqiqa dalam 

konstruksi pengetahuan spiritual. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi 

kepustakaan (library research) yang berfokus pada analisis teks klasik dan kajian 

literatur kontemporer. Pendekatan ini dipilih karena objek kajian berupa gagasan 

filosofis dan sufistik Ibn ʿArabī yang terekam dalam karya-karya tulis, serta interpretasi 

akademik modern terhadap pemikirannya. 

 



Jurnal Pendidikan Inklusif – Vol. 9 No. 12 (Desember, 2025) 

 

Jurnal Pendidikan Inklusif | 137 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Makna Irfani 

Irfan dalam bahasa Arab merupakan masdar dari ‘arafa yang semakna dengan 

ma’rifah. Dalam kamus lisan al-‘Arab, al-‘irfan diartikan denganal-‘ilm. Di kalangan 

para sufi, kata irfan dipergunakan untuk menunjukanjenis pengetahuan yang tertinggi, 

yang dihadirkan dalam kalbu dengancara kasyf atau ilham. Hanya saja istilah tidak 

berkembang penggunaannyadi kalangan sufi, kecuali pada masa-masa belakangan ini 

saja. 

Untuk mencapai irfani, diperlukan olah ruhani yang intensif, yang disebut 

riyadhah dalam Bahasa Arab. Riyadhah adalah latihan spiritual yang memerlukan 

pengendalian diri yang ketat, meditasi, doa, dan berbagai praktik spiritual lainnya. 

Untuk memungkinkan seseorang untuk menerima pengetahuan ilahi, tujuan utama 

riyadhah adalah membersihkan hati dari berbagai penghalang duniawi. Dalam proses 

ini, kesungguhan dan ketekunan diperlukan untuk menjalankan praktik spiritual 

tersebut.  

Secara termenologi, metodeirfani adalah pengungkapan atas pengetahuan yang  

diperoleh  lewat  penyinaran  hakikat  oleh  Allahkepada  hambanya  (al-kasyf) setelah  

melalui riyadah. Contoh  konkrit  dari  pendekatan 'irfani lainnya  adalah falsafah 

isyraqi yang    memandang    pengetahuan    diskursif    (al-hikmah    al-batiniyyah) 

harus dipadu secara kreatif harmonis dengan pengetahuan intuitif (al-hikmah  al-

zawqiyah). 

Dengan  pemaduan pengetahuan  yang  diperoleh  menjadi pengetahuan   yang   

mencerahkan pengalaman batin Rasulullah saw. dalam menerima wahyu al-Qur'an 

merupakan contoh konkrit dari pengetahuan irfani.  

Dalam pandangan lain, Irfan mengandung beberapa pengertian antara lain: ilmu 

atau ma'rifah, metode ilham dan kashf yang  telah  dikenal  jauh  sebelum Islam;  dan 

al-ghanus  atau  gnosis.  Ketika irfan  diadopsi  ke  dalam  Islam,  para  ahl al-'irfan 

mempermudah menjadi pembicaraa mengenai; al-naql dan al-tawzif, dan upaya  

menyingkap  wacana al-Qur'an memperluas ibadah untuk memperbanyak makna. Jadi 

pendekatan irfani adalah suatu pendekatan yang dipergunakan dalam kajian  pemikiran  

Islam  oleh  para mutasawwifun dan  'arifun untuk  mengeluarkan makna batin dari 

batin lafz dan 'ibarah; ia juga merupakan istinbat al-ma'rifah al-qalbiyyah dari al-Qur'an.  

Implikasi  pengetahuan 'irfanidalam  konteks  pemikiran  keislaman,  adalah 

menghampiri  agama-agama  pada  tataran  substantif  dan  esensi  spiritualnya,  dan 

mengembangkandengan  penuh  kesadaran  akan  adanya  pengalaman  keagamaan 

orang lain yang berbeda aksidensi dan ekspresinya, namun memiliki substansi dan 

esensi yang kurang lebih sama. Dalam  filsafat,  irfani  lebih  dikenal  dengan  istilah  

intuisi. 

Dengan  intuisi, manusia memperoleh pengetahuan secara tiba-tiba tanpa melalui 

proses penalaran tertentu. Ciri khas intuisi antara lain adalah; zauqi (rasa) yaitu melalui 

pengalaman langsung, ilmu  huduriyaitu  kehadiran  objek  dalam  diri  subjek,  dan  

eksistensial yaitu tanpa melalui kategorisasi tetapi mengenalnya secara intim. Henry 

Bergson menganggap intuisi merupakan hasil dari evolusi pemikiran yang tertinggi, 

tetapi bersifat personal.  



Epistemologi Irfani: Dimensi Pengetahuan Dalam Pemikiran Sufistik Ibnu Arabi 

138 | Jurnal Pendidikan Inklusif 

 

Pendekatan  irfani  adalah  pendekatan  pemahaman  yang  bertumpu  pada 

instrumen pengalaman batin, dhawq, qalb, wijdan, basirahdan intuisi. Sedangkan 

metode  yang  dipergunakan meliputi manhaj  kashfidan manhaj  iktishafi. Manhaj 

kashfi disebut  dengan manhaj  ma`rifah  `irfani yang  tidak  menggunakan  indera atau 

akal, tetapi kashf dengan riyadah dan mujahadah. Pendekatan   irfani   juga   menolak   

atau   menghindari   mitologi.   Kaum irfaniyyun  tIdak  berurusan  dengan  mitologi,  

bahkan  justru membersihkannya  dari persoalan-persoalan    agama.     

Dengan    irfani    mereka    lebih    mengupayakan menangkap haqiqah yang 

terletak di balik syari`ah dan yang batin (al-dalalah al-isharah aw ar-ramziyah) di balik 

yang dhahir (al-dalalah al-lughawiyah). Dapat  dikatakan,  meski  pengetahuan  irfani  

bersifat subyektif,  namun semua  orang  dapat  merasakan  kebenarannya.  Artinya 

setiap  orangatau  individudapat   melakukan   dengan   tingkatan   dan   kadarnya   

sendiri,   maka   validitas kebenarannya bersifat intersubyektif dan peran akal bersifat 

partisipatif.  

Implikasi  pengetahuan 'irfani dalam  konteks  pemikiran  keislaman,  adalah 

menghampiri  agama-agama  pada  tataran  substantif  dan  esensi  spiritualnya,  dan 

mengembangkandengan  penuh  kesadaran  akan  adanya  pengalaman  keagamaan 

orang lain yang berbeda aksidensi dan ekspresinya, namun memiliki substansi dan 

esensi yang kurang lebih sama. 

Dalam konteks, epistemologi Irfani menekankan pentingnya pengalaman 

keagamaan pribadi, meditasi, dan kontemplasi sebagai sarana memahami hakikat agama 

secara mendalam.  Filsafat Islam dari klasik hingga kontemprer diminta untuk meresapi 

nilai-nilai spiritualitas Islam melalui pengalaman pribadi yang mendalam. 

Memperkenalkan praktik spiritual seperti meditasi, dzikir dan kontemplasi. 

Memberikan ruang pengalaman pribadi dan refleksi spiritual dalam konteks pemahaman 

keagamaan.  

Epistemologi irfani mencakup aspek dan kreativitas spiritual. Pendekatan irfani 

memasukkan aspek mistisisme ke dalam pemikiran filsafat Islam, menempatkan 

penekanan pada pengalaman spiritual seseorang dan upaya mereka untuk mencapai 

keintiman dengan Tuhan. Hal ini memungkinkan kreativitas dan eksplorasi spiritual, 

yang meningkatkan pemahaman kita tentang eksistensi manusia dan hubungannya 

dengan alam semesta. 

Sedangkan ma’rifah di kalangan sufi diartikan sebagai pengetahuan langsung 

tentang Tuhan  berdasarkan  atas  wahyu  atau  petunjuk  Tuhan.  Ia  bukanlah  hasilatau 

buah dari proses mental, tetapi sepenuhnya amat tergantung padakehendak dan karunia 

Tuhan, yang akan memberikannya sebagai karunia dari-Nya, yang Dia memang sudah 

menciptakan manusia dengan kapasitas untuk menerimanya. Inilah sinar Ilahi yang 

menyinari ke dalam hati manusia dan  melimpahi  bagian  dari  tubuh  dengan  berkas  

cahaya  yang  menyi-laukan. 



Jurnal Pendidikan Inklusif – Vol. 9 No. 12 (Desember, 2025) 

 

Jurnal Pendidikan Inklusif | 139 

 

Para  sufi  membedakan  antara  pengetahuan  yang  didapat  melaluiindera, atau 

melalui akal, atau kedua-duanya dengan pengetahuan yangdihasilkan melalui kasyf dan 

‘iyan (pandangan langsung). Dalam hal ini Dzu al-Nun al-Mishri (245 H) 

mengklasifikasikan pengetahuan kepadatiga;  1)  Pengetahuan  orang  awam  yang  

mengatakan  bahwa  Tuhan  ituEsa dengan perantaraan ucapan syahadat, 2) 

Pengetahuan ulama, TuhanEsa menurut logika akal, dan 3) Pengetahuan para sufi, yang 

mengatakanbahwa Tuhan Esa dengan perantaraan hati sanubari. Pengetahuan 

dalamtingkat  pertama  dan  kedua  belum  merupakan  pengetahuan  hakiki,keduannya  

baru  disebut  ilmu.  Pengetahuan  dalam  arti  ketigalah  yangmerupakan  pengetahuan  

hakiki  tentang  Tuhan  yang  kemudian  disebut ma’rifah.  

Kebalikan dari epistemologi bayani , sasaran bidik Irfani adalah aspek esetorik 

syariat, apa yang ada dibalik teks atau dengan ungkapan lain. Sedangkan ilmu 

(pengetahuan eksoterik) yakni pengetahuan yang diperoleh dengan mengandalkan 

sarana indera dan intelek melalui istidla, nazhar, dan burhan, maka ‘Irfani (pengetahuan 

esoterik) yaitu pengetahuan yang diperoleh dengan qalb (hati) melalui kasyf, ilham, 

i’iyan (persepsi langsung), dan isyra.  

B. Pengetahuan Sebagai Dimensi Ontologis dan Spritualitas 

Epistemologi ʿIrfānī dalam pandangan Ibnu ‘Arabi berangkat dari pemahaman 

bahwa pengetahuan tidak dapat dipisahkan dari keberadaan (wujūd). Baginya, seluruh 

realitas adalah manifestasi dari al-Ḥaqq (Yang Maha Benar), sehingga pengetahuan 

bukan sekadar produk rasionalitas manusia, melainkan proses partisipasi ontologis 

manusia terhadap realitas Ilahi. Konsep ini berbeda dengan epistemologi rasional 

filosofis yang menekankan deduksi logis, atau epistemologi empiris yang berfokus pada 

pengalaman inderawi. 

Dalam kerangka Ibnu ‘Arabi, pengetahuan adalah proses tajallī (manifestasi Ilahi) 

ke dalam hati manusia yang suci. Oleh karena itu, epistemologi ʿirfānī sangat 

menekankan pada aspek tazkiyat al-nafs (penyucian jiwa) sebagai prasyarat untuk 

menerima limpahan pengetahuan Ilahi. Seorang salik (pejalan spiritual) yang 

menempuh jalan penyucian jiwa akan memasuki maqām-maqām tertentu yang 

membawanya kepada kasyf (penyingkapan) realitas yang tersembunyi.  

Hal ini menunjukkan bahwa menurut Ibnu ‘Arabi, epistemologi bukanlah sekadar 

teori kognitif, tetapi juga melibatkan dimensi etis dan spiritual. Pengetahuan tidak akan 

hadir pada jiwa yang masih terhijab oleh syahwat, ego, atau keterikatan duniawi.  

Istilah  spiritualitas  yang  digunakan dengan pengertian rūḫāniyyah (keruhanian), 

yaitu aspek batin dan esoteris pesan-pesan    keagamaan.    Tasawuf    merupakan    

namakajian    yang sistematis  dan  metodis  terhadap  ajaran  dan  tradisi  spiritualitas  

Islam. Ketiga aspek ajaran Islam, yaitu  ̳Aqīdah, Syarī‘ah,  and Akhlāq,  masing-masing  

memiliki  makna  zhahir  dan  makna  batin.  Doktrin  Tauwhid, lā ilāha illa Allah,  

secara  zhahir  artinya “Tidak ada Tuhan selain Allah”. Sedangkan  makna  batinnya  

adalah  bahwa hanya  ada  Satu  Realitas  Sejati; lā mawjūda illa Allah (Tidak ada yang 

maujud kecuali Allah). Tuhan adalah Wujud Nyata (al-wujūd al-ḥaqīqī). 

C. Konsep Ma’rifah Sebagai Puncak Pengetahuan 

Dalam struktur pengetahuan Ibnu ‘Arabi, puncak epistemologi adalah ma‘rifah 

(pengetahuan intuitif langsung terhadap Allah). Ma‘rifah melampaui ‘ilm (pengetahuan 

konseptual) karena bersifat dhawqī (rasa) dan musyahadah (penyaksian). Berbeda 

dengan ‘ilm yang masih dapat diperoleh melalui belajar, membaca, atau penalaran, 

ma‘rifah hanya dapat diperoleh dengan pemberian langsung (ladunnī) dari Allah. 



Epistemologi Irfani: Dimensi Pengetahuan Dalam Pemikiran Sufistik Ibnu Arabi 

140 | Jurnal Pendidikan Inklusif 

 

Ibnu ‘Arabi menegaskan bahwa ma‘rifah tidak dapat direduksi menjadi konsep-

konsep diskursif, karena ia melampaui bahasa dan logika. Pengetahuan ini lebih dekat 

dengan pengalaman eksistensial yang tak terkatakan, di mana subjek dan objek 

pengetahuan melebur dalam kesatuan wujūd (wahdat al-wujūd). Dalam konteks ini, 

epistemologi ʿirfānī menjadi bentuk pengetahuan yang sangat khas, karena menolak 

klaim universalitas rasionalisme dan empirisme, dan menegaskan pentingnya 

pengalaman batiniah.  

Dalam arti ini ma’rifah tidak hanya berhubungan dengan “mengetahui tentang” 

tetapi “mengetahui langsung”, “mengalami”, dan “bersatu” dalam pengertian spiritual: 

pengetahuan yang mempersatukan subjek dan objek pengetahuan atau bahkan 

melampaui pembagian subjek-objek dalam akal biasa. Misalnya, dalam penelitian 

tentang epistemologi ma’rifah, disebut bahwa melalui proses tazkiyah al-nafs dan 

pendekatan batin, seorang akan memperoleh kesadaran akan Tauhid (Ke-Esa-an Tuhan) 

yang bukan hanya sebagai doktrin, tetapi sebagai realitas yang hidup dalam qalb (hati) 

dan ruh (jiwa). 

Sebagai puncak pengetahuan, ma’rifah juga memiliki implikasi etis-eksistensial: 

bukan sekadar mengetahui objek, tetapi transformasi diri sehingga perilaku dan karakter 

manusia tercermin dalam pengetahuan tersebut. Sebagai contoh, dalam penelitian yang 

membahas prinsip epistemologi makrifat bagi penguatan karakter disebut bahwa 

pengetahuan makrifat bertujuan pada kesadaran tauhid yang kemudian membentuk 

karakter manusia melalui interaksi antara akal, indrawi, qalb dan ruh.  

Karena posisi ma’rifah sebagai “puncak” pengetahuan, ia mempunyai beberapa 

karakteristik khas dalam tradisi tasawuf: pertama, ia bersifat pemberian ilahi (karunia) 

bukan hanya hasil usaha rasional semata. Sebagai contoh, dalam artikel tentang 

epistemologi sufi perspektif Al Hakim al Tirmidzi disebut bahwa ma’rifah (atau ‘ilmu 

batin) muncul dalam kerangka walāyah atau wilayah sufi yang terkondisi oleh aktifitas 

etis dan spiritual. Kedua, ma’rifah sering dilihat sebagai hasil dari perpaduan antara 

ilmu (pengetahuan), amal (praksis spiritual/moral), dan latihan (mujāhadah) yang 

memurnikan qalb sehingga mampu “melihat” hakikat. Sebagai penelitian menyebut 

bahwa ma’rifah adalah “hasil akhir dari seluruh usaha, latihan, dan proses yang dilalui 

oleh para salik (penempuh jalan)”.  

D. Dimensi Kasyf Dalam Epistemologi Irfani  

1. Ontologis (Hakikat Realitas Transenden) 

a) Kasyf membuka realitas non-indrawi: hakikat Tuhan, makna batin teks wahyu, 

dan esensi spiritual.  

b) Ibn ʿArabī menekankan bahwa kasyf adalah mushāhadah (penyaksian batin) 

terhadap al-Ḥaqīqah al-Mutlaqah. 

2. Gnoseologis (Cara Perolehan Pengetahuan) 

a) Melalui tazkiyat al-nafs (penyucian jiwa), sulūk, dzikir, dan kontemplasi. 

b) Pengetahuan kasyf bersifat ladunnī (langsung dari Tuhan), melampaui akal, 

namun tidak menafikan rasionalitas. 

3. Epistemis (Validitas Dan Otoritas Pengetahuan) 

a) Keabsahan kasyf diakui bila tidak bertentangan dengan al-Qur’an dan Sunnah. 

b) Tradisi sufi menekankan pentingnya bimbingan mursyid untuk memverifikasi 

pengalaman kasyf. 

 

 

 



Jurnal Pendidikan Inklusif – Vol. 9 No. 12 (Desember, 2025) 

 

Jurnal Pendidikan Inklusif | 141 

 

4. Etis dan Transformatif 

Kasyf tidak hanya menghasilkan pengetahuan, tetapi juga transformasi moral 

dan spiritual: melahirkan kasih sayang, kerendahan hati, dan orientasi pada 

kebaikan sosial. 

5. Praktis (Aplikasi Pengetahuan Kasyf) 

a) Digunakan dalam tafsir isyari, pendidikan spiritual, serta pengembangan etika 

sosial. 

b) Dalam konteks modern, kasyf dipandang sebagai kontribusi epistemologi Islam 

untuk melengkapi pendekatan saintifik-rasional. 

E. Penerapan Epistemologi Irfani dalam Dunia Pendidikan 

Epistemologi, sebagai cabang filsafat yang membahas tentang hakikat 

pengetahuan, sumber, dan validitasnya, memiliki pengaruh besar terhadap arah dan 

praktik pendidikan. Dalam konteks pendidikan, epistemologi menentukan bagaimana 

pengetahuan dipahami, bagaimana ia diperoleh, serta bagaimana proses belajar-

mengajar seharusnya berlangsung.  

Penerapan epistemologi dalam dunia pendidikan tidak hanya sebatas teori abstrak, 

melainkan menjadi fondasi utama dalam pengembangan kurikulum, metode pengajaran, 

hingga sistem penilaian yang diterapkan di lembaga pendidikan. 

Dalam praktiknya, penerapan epistemologi dapat dilihat dari cara lembaga 

pendidikan mendefinisikan “pengetahuan yang sah”. Bila epistemologi yang digunakan 

bersifat empiris-positivistik, maka proses belajar akan menekankan pada observasi, 

eksperimen, dan pembuktian objektif sebagaimana terlihat dalam pembelajaran sains. 

Namun, jika epistemologi yang dipegang bersifat konstruktivistik, maka 

pengetahuan dipahami sebagai hasil dari proses interaksi sosial dan pengalaman pribadi 

peserta didik. Dalam hal ini, guru berperan sebagai fasilitator yang membantu siswa 

membangun pemahamannya sendiri melalui eksplorasi dan refleksi.  

Dalam dunia pendidikan, penerapan epistemologi Irfani berorientasi pada proses 

pembelajaran yang menekankan dimensi spiritual, etis, dan kesadaran diri peserta didik. 

Pendidikan tidak hanya diarahkan untuk mentransfer pengetahuan rasional, tetapi juga 

membentuk pengalaman batin yang membawa peserta didik kepada pemahaman yang 

lebih mendalam tentang hakikat kehidupan dan tujuan penciptaan.  

Nasution dan Salimul Uqba (2024) dalam penelitiannya mengenai epistemologi 

‘Irfānī dalam perspektif Imam al-Ghazālī menegaskan bahwa pendidikan seharusnya 

tidak berhenti pada tataran akal, melainkan mengantarkan peserta didik kepada 

ma‘rifah, yaitu pengetahuan yang lahir dari pengalaman langsung terhadap kebenaran. 

Dalam konteks ini, guru berperan bukan hanya sebagai pengajar, melainkan juga 

sebagai pembimbing spiritual yang membantu peserta didik menapaki jalan 

pembersihan jiwa dan pengenalan diri. 

Kurikulum pendidikan yang berlandaskan epistemologi Irfani menuntut adanya 

keseimbangan antara ilmu, iman, dan amal. Proses pembelajaran diarahkan agar siswa 

tidak hanya memahami teori, tetapi juga menginternalisasi nilai-nilai moral dan spiritual 

melalui refleksi dan praktik. Misalnya, dalam pendidikan Islam, integrasi antara 

epistemologi bayani, burhani, dan Irfani menciptakan pola pendidikan yang utuh, 

bayani memberikan dasar tekstual dan normatif, burhānī memberikan argumentasi 

rasional dan empiris, sedangkan ‘irfānī memberikan kedalaman makna melalui 

pengalaman spiritual (Hendrizal et al., 2024). Melalui sintesis ketiga epistemologi 

tersebut, pendidikan menjadi sarana pembentukan manusia seutuhnya (insān kāmil), 

yang memiliki kesatuan antara akal, hati, dan perilaku. 



Epistemologi Irfani: Dimensi Pengetahuan Dalam Pemikiran Sufistik Ibnu Arabi 

142 | Jurnal Pendidikan Inklusif 

 

 

Penerapan epistemologi irfani juga memiliki relevansi besar dalam konteks 

pendidikan karakter dan pembelajaran afektif. Dalam pendekatan ini, nilai-nilai seperti 

keikhlasan, kesadaran diri, empati, dan tanggung jawab tidak hanya diajarkan melalui 

ceramah, tetapi dihayati melalui pengalaman personal dan interaksi spiritual.  

Guru dapat mengajak siswa melakukan refleksi diri, kontemplasi, atau kegiatan 

sosial yang menumbuhkan kesadaran akan makna hidup dan tanggung jawab moral 

terhadap sesama. Pendidikan berbasis irfanipada dasarnya mengembangkan aspek 

kecerdasan spiritual (spiritual quotient), yang menjadi dasar bagi penguatan integritas 

dan kepribadian.  

Selain itu, dalam konteks manajemen pendidikan, penerapan epistemologi irfani 

dapat diterapkan pada tahap perencanaan dan pengambilan keputusan pendidikan. 

Nurhadi (2024) menjelaskan bahwa manajemen pendidikan yang berlandaskan 

epistemologi irfani mengedepankan dimensi spiritualitas dalam setiap kebijakan dan 

keputusan. Artinya, pendidikan tidak hanya diorientasikan pada pencapaian target 

kognitif dan administratif, tetapi juga pada pembentukan budaya lembaga yang beretika, 

berjiwa ihsan, dan berorientasi pada nilai-nilai transendental.  

Dalam praktiknya, pendekatan ini dapat diterjemahkan ke dalam visi dan misi 

lembaga pendidikan yang menekankan keseimbangan antara keberhasilan akademik dan 

kesalehan moral. Lebih jauh, penerapan epistemologi irfanimenjadi semakin relevan di 

tengah krisis moral dan spiritual yang dihadapi dunia pendidikan modern. Pendidikan 

yang semata-mata menekankan kompetensi intelektual tanpa memperhatikan dimensi 

spiritual berisiko menghasilkan manusia yang cerdas secara akademis tetapi hampa nilai 

kemanusiaan.  

Epistemologi irfani menawarkan alternatif paradigma pendidikan yang lebih 

holistik dan transformatif, yang memandang pengetahuan sebagai sarana penyucian diri 

dan pengabdian kepada Tuhan. Oleh karena itu, implementasi epistemologi irfani dalam 

pendidikan tidak hanya mengubah cara mengajar, tetapi juga mengubah orientasi dan 

tujuan pendidikan itu sendiri melainkan dari sekadar mentransfer ilmu menjadi 

membentuk manusia berpengetahuan, berakhlak, dan sadar spiritual. 

 

KESIMPULAN 

Kajian mengenai epistemologi Irfani dalam pemikiran Ibnu ‘Arabi menunjukkan 

bahwa pengetahuan dalam perspektif sufistik tidak hanya dipahami sebagai hasil olah 

rasio, melainkan sebagai pengalaman eksistensial yang menghubungkan manusia 

dengan realitas Ilahi. Epistemologi Irfani berangkat dari kesadaran bahwa hakikat 

pengetahuan sejati tidak dapat diraih hanya melalui observasi empiris atau deduksi 

logis, melainkan melalui penyucian jiwa dan pengalaman batin yang mendalam. Dalam 

pandangan Ibnu ‘Arabi, pengetahuan merupakan tajallī manifestasi Tuhan dalam diri 

manusia yang bersih dari hijab-hijab duniawi. Oleh karena itu, epistemologi Irfani 

menempatkan dimensi spiritual dan etis sebagai syarat utama bagi tercapainya 

kebenaran. 

Irfan sebagai sumber pengetahuan intuitif menekankan peran kasyf 

(penyingkapan), ilham (inspirasi ilahi), dan ma‘rifah (pengetahuan langsung tentang 

Tuhan). Ketiganya saling berkaitan dalam membentuk struktur epistemologis sufistik 

yang unik. Kasyf menjadi instrumen penyaksian batin terhadap hakikat realitas 

transenden, ilham merupakan jalan turunnya pengetahuan dari sumber ilahi, sedangkan 

ma‘rifah adalah puncak pengetahuan, yaitu ketika subjek dan objek pengetahuan 



Jurnal Pendidikan Inklusif – Vol. 9 No. 12 (Desember, 2025) 

 

Jurnal Pendidikan Inklusif | 143 

 

melebur dalam kesatuan wujud (wahdat al-wujūd). Dalam kerangka ini, pengetahuan 

tidak hanya “tentang sesuatu” melainkan “menjadi sesuatu”, karena proses mengetahui 

melibatkan transformasi ontologis manusia menuju kedekatan dengan Tuhan. 

Ibnu ‘Arabi menegaskan bahwa ma‘rifah tidak dapat diperoleh semata melalui 

usaha intelektual, tetapi merupakan anugerah (ladunnī) dari Allah kepada mereka yang 

telah menempuh jalan penyucian diri (tazkiyat al-nafs). Karena itu, epistemologi Irfani 

mengandung dimensi spiritualitas yang menuntut keikhlasan, kesadaran diri, dan 

keterbukaan hati. Pengetahuan dalam bentuk ma‘rifah bersifat dhawqī (rasa) dan 

musyahadah (penyaksian), yang tidak dapat diungkap sepenuhnya oleh bahasa rasional. 

Pengetahuan ini bersifat transformasional: ia mengubah cara berpikir, berperilaku, dan 

berhubungan dengan Tuhan serta sesama manusia. 

Secara ontologis, epistemologi Irfani memandang bahwa realitas sejati adalah 

satu, yaitu Tuhan sebagai al-Ḥaqq. Semua bentuk keberadaan merupakan manifestasi 

dari wujud-Nya. Karena itu, pengetahuan tentang sesuatu berarti mengenali kehadiran 

Tuhan dalam segala hal. Dengan demikian, epistemologi Irfani menyatukan dimensi 

ontologi dan epistemologi dalam satu kesadaran eksistensial. Hal ini membedakannya 

dari epistemologi rasional atau empiris yang memisahkan subjek dan objek 

pengetahuan. Dalam tradisi Irfani, tidak ada pemisahan yang rigid antara yang 

mengetahui dan yang diketahui, karena keduanya berpartisipasi dalam wujud yang 

sama. 

Selain memiliki implikasi teoretis dalam filsafat Islam, epistemologi Irfani juga 

memiliki relevansi praktis dalam dunia pendidikan. Paradigma ini menawarkan 

alternatif terhadap sistem pendidikan modern yang cenderung menekankan aspek 

kognitif dan rasional semata. Dalam pendekatan Irfani, pendidikan harus menjadi sarana 

penyucian jiwa dan pembentukan karakter spiritual. Guru tidak hanya berperan sebagai 

penyampai ilmu, melainkan juga sebagai pembimbing rohani yang menuntun peserta 

didik menuju kesadaran diri dan pengenalan terhadap Tuhan. Proses pembelajaran 

diarahkan agar peserta didik mampu mengintegrasikan pengetahuan rasional dengan 

nilai-nilai spiritual melalui refleksi, kontemplasi, dan pengalaman batiniah. 

Epistemologi Irfani juga berkontribusi dalam memperkaya paradigma pendidikan 

Islam yang holistik, dengan menggabungkan tiga sumber pengetahuan: bayani 

(tekstual), burhani (rasional-empiris), dan Irfani (spiritual-intuitif). Integrasi ini 

menghasilkan model pendidikan yang tidak hanya melahirkan manusia cerdas secara 

intelektual, tetapi juga berakhlak dan sadar spiritual. Dalam konteks manajemen 

pendidikan, paradigma Irfani dapat diterjemahkan ke dalam kebijakan yang 

menekankan nilai etis, moral, dan transendental dalam setiap keputusan strategis 

lembaga pendidikan. 

Dengan demikian, epistemologi Irfani memberikan kerangka filosofis dan 

spiritual yang integral untuk memahami hakikat pengetahuan sebagai jalan menuju 

penyempurnaan manusia. Ia menegaskan bahwa pengetahuan sejati tidak dapat 

dipisahkan dari moralitas dan spiritualitas, karena hakikat mengetahui adalah sekaligus 

menjadi transformasi eksistensial menuju kedekatan dengan Sang Kebenaran. Dalam 

dunia yang kian rasional dan materialistik, gagasan Ibnu ‘Arabi ini menghadirkan 

paradigma alternatif yang relevan untuk membangun peradaban yang berakar pada 

kebijaksanaan, keseimbangan, dan kesadaran Ilahi. 

 

 

 



Epistemologi Irfani: Dimensi Pengetahuan Dalam Pemikiran Sufistik Ibnu Arabi 

144 | Jurnal Pendidikan Inklusif 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Ahmad Hasan Ridwan, “Kritik Nalar Arab: Eksposisi Epistemologi Bayani, ‘Irfani dan Burhani 

Muhammad Abed Al-Jabiri,” Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of 

Islamic Studies 12, no. 2 (2016), https://doi.org/10.18196/aiijis.2016.0062.187-222. 

A. Nurhidayah Br and Darussalam Syamsuddin, “Langkah Spiritual: Pendekatan Metodologis 

Menuju Puncak Capaian Sufistik,” Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam dan Pendidikan 17, 

no. 1 (2025): 1–11, https://doi.org/10.47435/al-qalam.v17i1.3550.  

Abdelkader Bouarfa, Epistemological Foundations In Classical Arabic Texts: Reassessing 

Contemporary Epistemological Perspectives, 30, no. 1 (2025): 21,

 https://doi.org/10.31436/shajarah.v30i1.1922. 

Adam Malik and Ahmad Barizi, “The Islamic Perspective on Trilogy Epistemology: Bayāni, 

Burhāni, and ‘Irfāni,” TAJDID 29, no. 1 (2022): 83, 

https://doi.org/10.36667/tajdid.v29i1.857.  

Elif Nur Balci, “Bridging the Mackie–Plantinga Debate on Evil with Ibn Arabi’s Metaphysics,” 

Religions 15, no. 12 (2024): 1463, https://doi.org/10.3390/rel15121463. 

Hasbi  Amiruddin, Filsafat  Ilmu  dalam  Perspektif  Islam,  Banda  Aceh:  Lembaga Studi 

Agama dan Masyarakat (LSAMA), 2018. 

Muhammad Imam, Yusron, and Maulana El Yunusi, Penerapan Epistemologi Bayani, Burhani, 

Dan Irfani Dalam Pembelajaran PAI: Jurnal Pendidikan Dasar Islam, 7 .1 (2024), 

pp.86–97   <http://e-

jurnal.unisda.ac.id/index.php/mida/article/view/6092>.  

Muhammad Ulil Abshor, “Epistemologi Irfani (Sebuah Tinjauan Kajian Tafsir Sufistik),” Jurnal 

At Tibyan: Jurnal Ilmu Alquran dan Tafsir 3, no. 2 (2018): 249, 

 https://doi.org/10.32505/tibyan.v3i2.649. 

Rodiah Nasution and M Sholih Salimul Uqba, “Irfani Epistemology Imam Al-Ghazali’s 

Perspective in Islamic Education,” Jurnal Pendidikan Islam 16, no. 1 (2024). 

Sulton Nur Falaq Marjuki et al., Konsep Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani dalam Filsafat 

Pendidikan Islam, n.d., https://doi.org/10.32764/dinamika.v9i1.4190. 

Syafwan Rozi, “Spirituality and Knowledge Dynamics: New Perspectives for Knowledge 

Management and Knowledge Strategies,” Jurnal Fuaduna : Jurnal Kajian Keagamaan 

Dan Kemasyarakatan 6, no. 1 (2022), https://doi.org/10.1515/9783111010410. 

Wahib  Wahab, Rekonstruksi  Epistemologi  Burhani  Penyelarasan  Metodologi  Dalam 

Perspektif Al-Jabiri. www.bahrudinonline.netne.net, Diakses tanggal 23 April 2022. 

Wiliam James Earle, Introduction to Philosophy (New York-Toronto: Mc. Grawhill, Inc, 1992), 

h.21. 

William C Chittick, Ibn ‘Arabī on the Benefit of Knowledge, n.d.,

 http://worldwisdom.com/public/viewpdf/default.aspx?articletitle=Ibn_Arabi_on_the_Be

nefit_of_Knowledge_by_William_Chittick.pdf. 

Yarashova Kizi, “Ibn Arabi’s Epistemological Views In The Context of Sufism and Islamic 

Philosophy,” Buletin Antropologi Indonesia 2, no. 1 (2025): 8, 

https://doi.org/10.47134/bai.v2i1.3616. 


