Jurnal Pendidikan Inklusif Vol. 9 No. 12 (Desember, 2025)

EPISTEMOLOGI IRFANI: DIMENSI PENGETAHUAN DALAM
PEMIKIRAN SUFISTIK IBNU ARABI

Muhammad Naufal Baehaki

Universitas Islam Negeri Antasari Banjarmasin
e-mail: baehakimuhammadnaufal@gmail.com

INFORMASI ARTIKEL

ABSTRAK

Submitted 1 2025-12-31
Review 1 2025-12-31
Accepted : 2025-12-31
Published 1 2025-12-31

KATA KUNClI

Epistemologi Irfani, Ibn ‘Arabi
Ma’rifah, Kasy, Sufisme.

Epistemologi ‘irfanT menekankan pengetahuan intuitif
dan pengalaman langsung (kasyf, ilham, dan marifah)
dalam memahami realitas. Ibn ‘Arabi sebagai tokoh
sufistik menegaskan bahwa pengetahuan sejati tidak
hanya bersumber dari akal dan teks, tetapi melalui
penyaksian hakikat Ilahi yang menuntut penyucian jiwa.
Penelitian ini mengkaji dimensi pengetahuan dalam
pemikiran Ibn ‘Arabi dengan fokus pada konsep
ma‘rifah, instrumen kasyf dan ilham, serta kaitannya
dengan doktrin wahdat al-wujid. Metode yang
digunakan adalah studi literatur dengan analisis
filosofis-hermeneutik atas karya-karyanya. Hasil kajian
menunjukkan bahwa epistemologi ‘irfant Ibn ‘Arabi
memandang  pengetahuan  sebagai  pengalaman
eksistensial yang menyatukan subjek dan objek, serta
memberikan relevansi etis dan spiritual bagi
perkembangan pemikiran Islam kontemporer.

ABSTRACT

Keywords: Irfani's Epistemology,
Ibn ‘Arabi, Ma'rifah, Kassy, Sufism.

‘Irfani epistemology emphasizes intuitive knowledge
and direct experience (kasyf, ilham, and ma ‘rifah) in
understanding reality. Ibn 'Arabi, as a Sufistic figure,
emphasized that true knowledge does not only come
from reason and texts, but through witnessing the
nature of God which demands purification of the soul.
This research examines the dimensions of knowledge in
Ibn 'Arabi’s thought with a focus on the concepts of
ma'rifah, kashf and ilham instruments, and their
relationship to the doctrine of wahdat al-wujiid. The
method used is literature study with philosophical-
hermeneutic analysis of his works. The results of the
study show that ‘irfant Ibn 'Arabt’s epistemology views
knowledge as an existential experience that unites
subject and object, and provides ethical and spiritual
relevance for the development of contemporary Islamic
thought.

Jurnal Pendidikan Inklusif | 134


mailto:baehakimuhammadnaufal@gmail.com

Jurnal Pendidikan Inklusif — Vol. 9 No. 12 (Desember, 2025)

PENDAHULUAN

Epistemologi atau teori pengetahuan (theory of knowledge), dilihat secara
etimologis, berasal dari bahasa  Yunani, epistemologi yang berarti
pengetahuan (knowledge), dan logos yang berarti teori tentang atau studi tentang.
Jadi secara terminologis, epistemologi merupakan cabang filsafat yang mempelajari
asal mula atausumber, struktur, metode, dan validitas (keabsahan) pengetahuan.
Dengan caramengetahui unsur-unsur itulah kemudian suatu pengetahuan dapat
diiafirmas ivaliditasnya sebagai disiplin ilmu yang berdiri sendiri. Lawan katanya
adalah doxa yang berarti percaya, yakni percaya begitu saja tanpa menggunakan
bukti(taken forgranted).

Epistemologi dalam tradisi Islam tidak terbatas pada dualitas akal (‘aql) dan
nash/tekstual (nagl). Sejak periode klasik muncul suatu tradisi epistemologis alternatif
yang sering dikenal sebagai epistemologi ‘irfanT1 yang menekankan pengalaman
langsung, intuisi spiritual (ma‘rifah), penyingkapan (kasyf), dan ilham (ilham/iltiyam)
sebagai sumber valid pengetahuan. Tradisi ini melihat pengetahuan bukan sekadar
representasi proposisional tentang dunia tetapi sebagai proses transformasi eksistensial
yang melibatkan penyucian batin dan penyaksian (mushahadah). Perumusan ini telah
menjadi tema sentral dalam studi-studi kontemporer tentang epistemologi sufistik.

Di antara perumus utama epistemologi ‘irfani, Ibn ‘Arabi (1165-1240 M)
menonjol karena sintesis metafisika, hermeneutika, dan praktik spiritual yang
dilakukannya. Dalam karya-karya monumental seperti al-Futthat al-Makkiyya dan
Fusts al-Hikam Ibn ‘Arabi mengembangkan gagasan bahwa kebenaran hakiki dipahami
melalui interaksi antara Tuhan (sebagai Haqg), nama-nama Ilahi (asma’), dan
pengalaman manusia yang “menerima’” tajalliyat (penyingkapan). Baginya, ma‘rifah
adalah bentuk pengetahuan yang mengikat subjek dan objek secara ontologis:
mengetahui sesuatu berarti menyaksikannya dalam relasi dengan Tuhan, bukan sekadar
memilikinya sebagai proposisi intelektual. Kajian-kajian mutakhir menegaskan bahwa
tahqiq (verifikasi) dan metode hermeneutik Ibn ‘Arabi menawarkan paradigma
epistemik yang mengintegrasikan nash, rasio, dan pengalaman mistik.

Epistemologi Irfani merupakan sebuah pengetahuan yang diperoleh melalui
intuisi, atau istilah agamanya disebut pengetahuan ma’rifah. Epistemologi Irfani dalam
sebuah kajian tafsir dalam pandangan penulis identik dengan model dan corak
tafsir sufistik. Model pengetahun ini dalam kajian tafsir menimbulkan perbedaan
pendapat mengingat adanya aspek pengetahuan yang bersumber dari dalam tanpa
memperhatikan ~ aspek  zahirnya. Sehingga ada yang menerima dan
menolak.Epistemologi ini dikembangkan dan digunakan dalam konteks masyarakat
sufi, berbeda dengan epistemologi burhani yang dikembangkan oleh para filosof
atau epistemologi bayani yang dikembangkan dan digunakan dalam keilmuan-
keilmuanlslam pada umumnya.

Pendekatan epistemologi ‘irfant dalam pemikiran Ibn “Arabi memiliki beberapa
implikasi penting yang membuat kajian ini relevan untuk wacana kontemporer.
Pertama, ia menantang monopoli epistemik ilmu rasional-empiris dengan menegaskan
validitas pengalaman interior yang sulit diukur secara ilmiah tetapi berperan dalam
pembentukan pengetahuan etis dan spiritual.

Kedua, kaitan epistemologi dengan ontologi terutama doktrin wahdat al-wujud
mengubah cara kita memandang kebenaran: kebenaran bukan sekadar kecocokan antara
pikiran dan dunia, melainkan keterlihatan relasi ontologis antara makhluk dan Hakikat.
Ketiga, implikasi metodologisnya seperti penggunaan ta wil, kasyf, dan tahqiq

Jurnal Pendidikan Inklusif | 135



Epistemologi Irfani: Dimensi Pengetahuan Dalam Pemikiran Sufistik Ibnu Arabi

memerlukan kajian kritis untuk membedakan antara pengalaman spiritual autentik dan
klaim-klaim mistik yang problematis. Kajian empiris dan tekstual terbaru mencoba
memetakan ruang lingkup dan batas-batas praktik epistemik ini dalam tradisi sufistik.

Secara akademik, kajian terhadap epistemologi ‘irfan1 Ibn ‘Arabi masih
memungkinkan kontribusi baru: ada kebutuhan untuk mensistematisasi konsep-konsep
kunci (ma‘rifah, kasyf, ilham, tahqiq) dan menguji relevansinya dalam dialog dengan
epistemologi kontemporer (mis. fenomenologi, teori pengetahuan kontemporer, dan
kajian agama komparatif).

Selain itu, penelitian perlu mengeksplorasi bagaimana epistemologi ini
berinteraksi dengan norma-norm syariah dan praktek keagamaan sehari-hari karena lbn
‘Arab1 sendiri menempatkan hubungan erat antara syariah, tarigah, dan haqiqa dalam
konstruksi pengetahuan spiritual.

METODE PENELITIAN
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi

kepustakaan (library research) yang berfokus pada analisis teks klasik dan kajian
literatur kontemporer. Pendekatan ini dipilih karena objek kajian berupa gagasan
filosofis dan sufistik Ibn ‘Arabi yang terekam dalam karya-karya tulis, serta interpretasi
akademik modern terhadap pemikirannya.

136 | Jurnal Pendidikan Inklusif



Jurnal Pendidikan Inklusif — Vol. 9 No. 12 (Desember, 2025)

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Makna Irfani

Irfan dalam bahasa Arab merupakan masdar dari ‘arafa yang semakna dengan
ma’rifah. Dalam kamus lisan al-‘Arab, al-‘irfan diartikan denganal-‘ilm. Di kalangan
para sufi, kata irfan dipergunakan untuk menunjukanjenis pengetahuan yang tertinggi,
yang dihadirkan dalam kalbu dengancara kasyf atau ilham. Hanya saja istilah tidak
berkembang penggunaannyadi kalangan sufi, kecuali pada masa-masa belakangan ini
saja.

Untuk mencapai irfani, diperlukan olah ruhani yang intensif, yang disebut
riyadhah dalam Bahasa Arab. Riyadhah adalah latihan spiritual yang memerlukan
pengendalian diri yang ketat, meditasi, doa, dan berbagai praktik spiritual lainnya.
Untuk memungkinkan seseorang untuk menerima pengetahuan ilahi, tujuan utama
riyadhah adalah membersihkan hati dari berbagai penghalang duniawi. Dalam proses
ini, kesungguhan dan ketekunan diperlukan untuk menjalankan praktik spiritual
tersebut.

Secara termenologi, metodeirfani adalah pengungkapan atas pengetahuan yang
diperoleh lewat penyinaran hakikat oleh Allahkepada hambanya (al-kasyf) setelah
melalui riyadah. Contoh konkrit dari pendekatan 'irfani lainnya adalah falsafah
isyraqi yang memandang  pengetahuan  diskursif  (al-hikmah al-batiniyyah)
harus dipadu secara kreatif harmonis dengan pengetahuan intuitif (al-hikmah al-
zawqiyah).

Dengan pemaduan pengetahuan yang diperoleh menjadi pengetahuan yang
mencerahkan pengalaman batin Rasulullah saw. dalam menerima wahyu al-Qur'an
merupakan contoh konkrit dari pengetahuan irfani.

Dalam pandangan lain, Irfan mengandung beberapa pengertian antara lain: ilmu
atau ma'rifah, metode ilham dan kashf yang telah dikenal jauh sebelum Islam; dan
al-ghanus atau gnosis. Ketika irfan diadopsi ke dalam Islam, para ahl al-'irfan
mempermudah menjadi pembicaraa mengenai; al-nagl dan al-tawzif, dan upaya
menyingkap wacana al-Qur'an memperluas ibadah untuk memperbanyak makna. Jadi
pendekatan irfani adalah suatu pendekatan yang dipergunakan dalam kajian pemikiran
Islam oleh para mutasawwifun dan ‘arifun untuk mengeluarkan makna batin dari
batin lafz dan ‘ibarah; ia juga merupakan istinbat al-ma'rifah al-galbiyyah dari al-Qur'an.

Implikasi pengetahuan ‘irfanidalam konteks pemikiran keislaman, adalah
menghampiri agama-agama pada tataran substantif dan esensi spiritualnya, dan
mengembangkandengan penuh kesadaran akan adanya pengalaman keagamaan
orang lain yang berbeda aksidensi dan ekspresinya, namun memiliki substansi dan
esensi yang kurang lebih sama. Dalam filsafat, irfani lebih dikenal dengan istilah
intuisi.

Dengan intuisi, manusia memperoleh pengetahuan secara tiba-tiba tanpa melalui
proses penalaran tertentu. Ciri khas intuisi antara lain adalah; zauqi (rasa) yaitu melalui
pengalaman langsung, ilmu huduriyaitu kehadiran objek dalam diri subjek, dan
eksistensial yaitu tanpa melalui kategorisasi tetapi mengenalnya secara intim. Henry
Bergson menganggap intuisi merupakan hasil dari evolusi pemikiran yang tertinggi,
tetapi bersifat personal.

Jurnal Pendidikan Inklusif | 137



Epistemologi Irfani: Dimensi Pengetahuan Dalam Pemikiran Sufistik Ibnu Arabi

Pendekatan irfani adalah pendekatan pemahaman yang bertumpu pada
instrumen pengalaman batin, dhawqg, galb, wijdan, basirahdan intuisi. Sedangkan
metode yang dipergunakan meliputi manhaj kashfidan manhaj iktishafi. Manhaj
kashfi disebut dengan manhaj ma'rifah “irfani yang tidak menggunakan indera atau
akal, tetapi kashf dengan riyadah dan mujahadah. Pendekatan irfani juga menolak
atau menghindari mitologi. Kaum irfaniyyun tldak berurusan dengan mitologi,
bahkan justru membersihkannya dari persoalan-persoalan agama.

Dengan irfani  mereka lebih  mengupayakan menangkap hagigah yang
terletak di balik syari‘ah dan yang batin (al-dalalah al-isharah aw ar-ramziyah) di balik
yang dhahir (al-dalalah al-lughawiyah). Dapat dikatakan, meski pengetahuan irfani
bersifat subyektif, namun semua orang dapat merasakan kebenarannya. Artinya
setiap orangatau individudapat melakukan dengan tingkatan dan kadarnya
sendiri, maka validitas kebenarannya bersifat intersubyektif dan peran akal bersifat
partisipatif.

Implikasi pengetahuan ‘irfani dalam konteks pemikiran keislaman, adalah
menghampiri agama-agama pada tataran substantif dan esensi spiritualnya, dan
mengembangkandengan penuh kesadaran akan adanya pengalaman keagamaan
orang lain yang berbeda aksidensi dan ekspresinya, namun memiliki substansi dan
esensi yang kurang lebih sama.

Dalam konteks, epistemologi Irfani menekankan pentingnya pengalaman
keagamaan pribadi, meditasi, dan kontemplasi sebagai sarana memahami hakikat agama
secara mendalam. Filsafat Islam dari klasik hingga kontemprer diminta untuk meresapi
nilai-nilai  spiritualitas Islam melalui pengalaman pribadi yang mendalam.
Memperkenalkan praktik spiritual seperti meditasi, dzikir dan kontemplasi.
Memberikan ruang pengalaman pribadi dan refleksi spiritual dalam konteks pemahaman
keagamaan.

Epistemologi irfani mencakup aspek dan kreativitas spiritual. Pendekatan irfani
memasukkan aspek mistisisme ke dalam pemikiran filsafat Islam, menempatkan
penekanan pada pengalaman spiritual seseorang dan upaya mereka untuk mencapai
keintiman dengan Tuhan. Hal ini memungkinkan kreativitas dan eksplorasi spiritual,
yang meningkatkan pemahaman kita tentang eksistensi manusia dan hubungannya
dengan alam semesta.

Sedangkan ma’rifah di kalangan sufi diartikan sebagai pengetahuan langsung
tentang Tuhan berdasarkan atas wahyu atau petunjuk Tuhan. la bukanlah hasilatau
buah dari proses mental, tetapi sepenuhnya amat tergantung padakehendak dan karunia
Tuhan, yang akan memberikannya sebagai karunia dari-Nya, yang Dia memang sudah
menciptakan manusia dengan kapasitas untuk menerimanya. Inilah sinar llahi yang
menyinari ke dalam hati manusia dan melimpahi bagian dari tubuh dengan berkas
cahaya yang menyi-laukan.

138 | Jurnal Pendidikan Inklusif



Jurnal Pendidikan Inklusif — Vol. 9 No. 12 (Desember, 2025)

Para sufi membedakan antara pengetahuan yang didapat melaluiindera, atau
melalui akal, atau kedua-duanya dengan pengetahuan yangdihasilkan melalui kasyf dan
‘ilyan (pandangan langsung). Dalam hal ini Dzu al-Nun al-Mishri (245 H)
mengklasifikasikan pengetahuan kepadatiga; 1) Pengetahuan orang awam Yyang
mengatakan  bahwa  Tuhan ituEsa dengan perantaraan ucapan syahadat, 2)
Pengetahuan ulama, TuhanEsa menurut logika akal, dan 3) Pengetahuan para sufi, yang
mengatakanbahwa Tuhan Esa dengan perantaraan hati sanubari. Pengetahuan
dalamtingkat pertama dan kedua belum merupakan pengetahuan hakiki,keduannya
baru disebut ilmu. Pengetahuan dalam arti ketigalah yangmerupakan pengetahuan
hakiki tentang Tuhan yang kemudian disebut ma’rifah.

Kebalikan dari epistemologi bayani , sasaran bidik Irfani adalah aspek esetorik
syariat, apa yang ada dibalik teks atau dengan ungkapan lain. Sedangkan ilmu
(pengetahuan eksoterik) yakni pengetahuan yang diperoleh dengan mengandalkan
sarana indera dan intelek melalui istidla, nazhar, dan burhan, maka ‘Irfani (pengetahuan
esoterik) yaitu pengetahuan yang diperoleh dengan qalb (hati) melalui kasyf, ilham,
1’iyan (persepsi langsung), dan isyra.

B. Pengetahuan Sebagai Dimensi Ontologis dan Spritualitas

Epistemologi ‘IrfanT dalam pandangan Ibnu ‘Arabi berangkat dari pemahaman
bahwa pengetahuan tidak dapat dipisahkan dari keberadaan (wujtud). Baginya, seluruh
realitas adalah manifestasi dari al-Haqq (Yang Maha Benar), sehingga pengetahuan
bukan sekadar produk rasionalitas manusia, melainkan proses partisipasi ontologis
manusia terhadap realitas llahi. Konsep ini berbeda dengan epistemologi rasional
filosofis yang menekankan deduksi logis, atau epistemologi empiris yang berfokus pada
pengalaman inderawi.

Dalam kerangka Ibnu ‘Arabi, pengetahuan adalah proses tajalli (manifestasi Ilahi)
ke dalam hati manusia yang suci. Oleh karena itu, epistemologi ‘irfani sangat
menekankan pada aspek tazkiyat al-nafs (penyucian jiwa) sebagai prasyarat untuk
menerima limpahan pengetahuan Ilahi. Seorang salik (pejalan spiritual) yang
menempuh jalan penyucian jiwa akan memasuki magam-maqam tertentu yang
membawanya kepada kasyf (penyingkapan) realitas yang tersembunyi.

Hal ini menunjukkan bahwa menurut Ibnu ‘Arabi, epistemologi bukanlah sekadar
teori kognitif, tetapi juga melibatkan dimensi etis dan spiritual. Pengetahuan tidak akan
hadir pada jiwa yang masih terhijab oleh syahwat, ego, atau keterikatan duniawi.

Istilah spiritualitas yang digunakan dengan pengertian rihaniyyah (keruhanian),
yaitu aspek batin dan esoteris pesan-pesan  keagamaan.  Tasawuf  merupakan
namakajian  yang sistematis dan metodis terhadap ajaran dan tradisi spiritualitas
Islam. Ketiga aspek ajaran Islam, yaitu Aqidah, Syari‘ah, and Akhlaq, masing-masing
memiliki makna zhahir dan makna batin. Doktrin Tauwhid, 1a ilaha illa Allah,
secara zhahir artinya “Tidak ada Tuhan selain Allah”. Sedangkan makna batinnya
adalah bahwa hanya ada Satu Realitas Sejati; 12 mawjiida illa Allah (Tidak ada yang
maujud kecuali Allah). Tuhan adalah Wujud Nyata (al-wujtd al-haqiqi).

C. Konsep Ma’rifah Sebagai Puncak Pengetahuan

Dalam struktur pengetahuan Ibnu ‘Arabi, puncak epistemologi adalah ma‘rifah
(pengetahuan intuitif langsung terhadap Allah). Ma‘rifah melampaui ‘ilm (pengetahuan
konseptual) karena bersifat dhawqi (rasa) dan musyahadah (penyaksian). Berbeda
dengan ‘ilm yang masih dapat diperolen melalui belajar, membaca, atau penalaran,
ma‘rifah hanya dapat diperoleh dengan pemberian langsung (ladunnt) dari Allah.

Jurnal Pendidikan Inklusif | 139



Epistemologi Irfani: Dimensi Pengetahuan Dalam Pemikiran Sufistik Ibnu Arabi

Ibnu ‘Arabi menegaskan bahwa ma‘rifah tidak dapat direduksi menjadi konsep-
konsep diskursif, karena ia melampaui bahasa dan logika. Pengetahuan ini lebih dekat
dengan pengalaman eksistensial yang tak terkatakan, di mana subjek dan objek
pengetahuan melebur dalam kesatuan wujid (wahdat al-wujud). Dalam konteks ini,
epistemologi ‘irfani menjadi bentuk pengetahuan yang sangat khas, karena menolak
klaim universalitas rasionalisme dan empirisme, dan menegaskan pentingnya
pengalaman batiniah.

Dalam arti ini ma’rifah tidak hanya berhubungan dengan “mengetahui tentang”
tetapi “mengetahui langsung”, “mengalami”, dan “bersatu” dalam pengertian spiritual:
pengetahuan yang mempersatukan subjek dan objek pengetahuan atau bahkan
melampaui pembagian subjek-objek dalam akal biasa. Misalnya, dalam penelitian
tentang epistemologi ma’rifah, disebut bahwa melalui proses tazkiyah al-nafs dan
pendekatan batin, seorang akan memperoleh kesadaran akan Tauhid (Ke-Esa-an Tuhan)
yang bukan hanya sebagai doktrin, tetapi sebagai realitas yang hidup dalam galb (hati)
dan ruh (jiwa).

Sebagai puncak pengetahuan, ma’rifah juga memiliki implikasi etis-eksistensial:
bukan sekadar mengetahui objek, tetapi transformasi diri sehingga perilaku dan karakter
manusia tercermin dalam pengetahuan tersebut. Sebagai contoh, dalam penelitian yang
membahas prinsip epistemologi makrifat bagi penguatan karakter disebut bahwa
pengetahuan makrifat bertujuan pada kesadaran tauhid yang kemudian membentuk
karakter manusia melalui interaksi antara akal, indrawi, galb dan ruh.

Karena posisi ma’rifah sebagai “puncak” pengetahuan, ia mempunyai beberapa
karakteristik khas dalam tradisi tasawuf: pertama, ia bersifat pemberian ilahi (karunia)
bukan hanya hasil usaha rasional semata. Sebagai contoh, dalam artikel tentang
epistemologi sufi perspektif Al Hakim al Tirmidzi disebut bahwa ma’rifah (atau ‘ilmu
batin) muncul dalam kerangka walayah atau wilayah sufi yang terkondisi oleh aktifitas
etis dan spiritual. Kedua, ma’rifah sering dilihat sebagai hasil dari perpaduan antara
ilmu (pengetahuan), amal (praksis spiritual/moral), dan latihan (mujahadah) yang
memurnikan galb sehingga mampu “melihat” hakikat. Sebagai penelitian menyebut
bahwa ma’rifah adalah “hasil akhir dari seluruh usaha, latihan, dan proses yang dilalui
oleh para salik (penempuh jalan)”.

D. Dimensi Kasyf Dalam Epistemologi Irfani
1. Ontologis (Hakikat Realitas Transenden)

a) Kasyf membuka realitas non-indrawi: hakikat Tuhan, makna batin teks wahyu,

dan esensi spiritual.

b) Ibn ‘Arabl meneckankan bahwa kasyf adalah mushahadah (penyaksian batin)

terhadap al-Haqiqah al-Mutlagah.
2. Gnoseologis (Cara Perolehan Pengetahuan)

a) Melalui tazkiyat al-nafs (penyucian jiwa), sultik, dzikir, dan kontemplasi.

b) Pengetahuan kasyf bersifat ladunni (langsung dari Tuhan), melampaui akal,

namun tidak menafikan rasionalitas.
3. Epistemis (Validitas Dan Otoritas Pengetahuan)

a) Keabsahan kasyf diakui bila tidak bertentangan dengan al-Qur’an dan Sunnah.

b) Tradisi sufi menekankan pentingnya bimbingan mursyid untuk memverifikasi

pengalaman kasyf.

140 | Jurnal Pendidikan Inklusif



Jurnal Pendidikan Inklusif — Vol. 9 No. 12 (Desember, 2025)

4. Etis dan Transformatif
Kasyf tidak hanya menghasilkan pengetahuan, tetapi juga transformasi moral
dan spiritual: melahirkan kasih sayang, kerendahan hati, dan orientasi pada
kebaikan sosial.
5. Praktis (Aplikasi Pengetahuan Kasyf)

a) Digunakan dalam tafsir isyari, pendidikan spiritual, serta pengembangan etika

sosial.

b) Dalam konteks modern, kasyf dipandang sebagai kontribusi epistemologi Islam

untuk melengkapi pendekatan saintifik-rasional.
E. Penerapan Epistemologi Irfani dalam Dunia Pendidikan

Epistemologi, sebagai cabang filsafat yang membahas tentang hakikat
pengetahuan, sumber, dan validitasnya, memiliki pengaruh besar terhadap arah dan
praktik pendidikan. Dalam konteks pendidikan, epistemologi menentukan bagaimana
pengetahuan dipahami, bagaimana ia diperoleh, serta bagaimana proses belajar-
mengajar seharusnya berlangsung.

Penerapan epistemologi dalam dunia pendidikan tidak hanya sebatas teori abstrak,
melainkan menjadi fondasi utama dalam pengembangan kurikulum, metode pengajaran,
hingga sistem penilaian yang diterapkan di lembaga pendidikan.

Dalam praktiknya, penerapan epistemologi dapat dilihat dari cara lembaga
pendidikan mendefinisikan “pengetahuan yang sah”. Bila epistemologi yang digunakan
bersifat empiris-positivistik, maka proses belajar akan menekankan pada observasi,
eksperimen, dan pembuktian objektif sebagaimana terlihat dalam pembelajaran sains.

Namun, jika epistemologi yang dipegang bersifat konstruktivistik, maka
pengetahuan dipahami sebagai hasil dari proses interaksi sosial dan pengalaman pribadi
peserta didik. Dalam hal ini, guru berperan sebagai fasilitator yang membantu siswa
membangun pemahamannya sendiri melalui eksplorasi dan refleksi.

Dalam dunia pendidikan, penerapan epistemologi Irfani berorientasi pada proses
pembelajaran yang menekankan dimensi spiritual, etis, dan kesadaran diri peserta didik.
Pendidikan tidak hanya diarahkan untuk mentransfer pengetahuan rasional, tetapi juga
membentuk pengalaman batin yang membawa peserta didik kepada pemahaman yang
lebih mendalam tentang hakikat kehidupan dan tujuan penciptaan.

Nasution dan Salimul Ugba (2024) dalam penelitiannya mengenai epistemologi
‘Irfant dalam perspektif Imam al-Ghazalt menegaskan bahwa pendidikan seharusnya
tidak berhenti pada tataran akal, melainkan mengantarkan peserta didik kepada
ma‘rifah, yaitu pengetahuan yang lahir dari pengalaman langsung terhadap kebenaran.
Dalam konteks ini, guru berperan bukan hanya sebagai pengajar, melainkan juga
sebagai pembimbing spiritual yang membantu peserta didik menapaki jalan
pembersihan jiwa dan pengenalan diri.

Kurikulum pendidikan yang berlandaskan epistemologi Irfani menuntut adanya
keseimbangan antara ilmu, iman, dan amal. Proses pembelajaran diarahkan agar siswa
tidak hanya memahami teori, tetapi juga menginternalisasi nilai-nilai moral dan spiritual
melalui refleksi dan praktik. Misalnya, dalam pendidikan Islam, integrasi antara
epistemologi bayani, burhani, dan Irfani menciptakan pola pendidikan yang utuh,
bayani memberikan dasar tekstual dan normatif, burhani memberikan argumentasi
rasional dan empiris, sedangkan ‘irfani memberikan kedalaman makna melalui
pengalaman spiritual (Hendrizal et al., 2024). Melalui sintesis ketiga epistemologi
tersebut, pendidikan menjadi sarana pembentukan manusia seutuhnya (insan kamil),
yang memiliki kesatuan antara akal, hati, dan perilaku.

Jurnal Pendidikan Inklusif | 141



Epistemologi Irfani: Dimensi Pengetahuan Dalam Pemikiran Sufistik Ibnu Arabi

Penerapan epistemologi irfani juga memiliki relevansi besar dalam konteks
pendidikan karakter dan pembelajaran afektif. Dalam pendekatan ini, nilai-nilai seperti
keikhlasan, kesadaran diri, empati, dan tanggung jawab tidak hanya diajarkan melalui
ceramabh, tetapi dihayati melalui pengalaman personal dan interaksi spiritual.

Guru dapat mengajak siswa melakukan refleksi diri, kontemplasi, atau kegiatan
sosial yang menumbuhkan kesadaran akan makna hidup dan tanggung jawab moral
terhadap sesama. Pendidikan berbasis irfanipada dasarnya mengembangkan aspek
kecerdasan spiritual (spiritual quotient), yang menjadi dasar bagi penguatan integritas
dan kepribadian.

Selain itu, dalam konteks manajemen pendidikan, penerapan epistemologi irfani
dapat diterapkan pada tahap perencanaan dan pengambilan keputusan pendidikan.
Nurhadi (2024) menjelaskan bahwa manajemen pendidikan yang berlandaskan
epistemologi irfani mengedepankan dimensi spiritualitas dalam setiap kebijakan dan
keputusan. Artinya, pendidikan tidak hanya diorientasikan pada pencapaian target
kognitif dan administratif, tetapi juga pada pembentukan budaya lembaga yang beretika,
berjiwa ihsan, dan berorientasi pada nilai-nilai transendental.

Dalam praktiknya, pendekatan ini dapat diterjemahkan ke dalam visi dan misi
lembaga pendidikan yang menekankan keseimbangan antara keberhasilan akademik dan
kesalehan moral. Lebih jauh, penerapan epistemologi irfanimenjadi semakin relevan di
tengah krisis moral dan spiritual yang dihadapi dunia pendidikan modern. Pendidikan
yang semata-mata menekankan kompetensi intelektual tanpa memperhatikan dimensi
spiritual berisiko menghasilkan manusia yang cerdas secara akademis tetapi hampa nilai
kemanusiaan.

Epistemologi irfani menawarkan alternatif paradigma pendidikan yang lebih
holistik dan transformatif, yang memandang pengetahuan sebagai sarana penyucian diri
dan pengabdian kepada Tuhan. Oleh karena itu, implementasi epistemologi irfani dalam
pendidikan tidak hanya mengubah cara mengajar, tetapi juga mengubah orientasi dan
tujuan pendidikan itu sendiri melainkan dari sekadar mentransfer ilmu menjadi
membentuk manusia berpengetahuan, berakhlak, dan sadar spiritual.

KESIMPULAN

Kajian mengenai epistemologi Irfani dalam pemikiran Ibnu ‘Arabi menunjukkan
bahwa pengetahuan dalam perspektif sufistik tidak hanya dipahami sebagai hasil olah
rasio, melainkan sebagai pengalaman eksistensial yang menghubungkan manusia
dengan realitas lIlahi. Epistemologi Irfani berangkat dari kesadaran bahwa hakikat
pengetahuan sejati tidak dapat diraih hanya melalui observasi empiris atau deduksi
logis, melainkan melalui penyucian jiwa dan pengalaman batin yang mendalam. Dalam
pandangan Ibnu ‘Arabi, pengetahuan merupakan tajalli manifestasi Tuhan dalam diri
manusia yang bersih dari hijab-hijab duniawi. Oleh karena itu, epistemologi Irfani
menempatkan dimensi spiritual dan etis sebagai syarat utama bagi tercapainya
kebenaran.

Irfan sebagai sumber pengetahuan intuitif menekankan peran kasyf
(penyingkapan), ilham (inspirasi ilahi), dan ma‘rifah (pengetahuan langsung tentang
Tuhan). Ketiganya saling berkaitan dalam membentuk struktur epistemologis sufistik
yang unik. Kasyf menjadi instrumen penyaksian batin terhadap hakikat realitas
transenden, ilham merupakan jalan turunnya pengetahuan dari sumber ilahi, sedangkan
ma‘rifah adalah puncak pengetahuan, yaitu ketika subjek dan objek pengetahuan

142 | Jurnal Pendidikan Inklusif



Jurnal Pendidikan Inklusif — Vol. 9 No. 12 (Desember, 2025)

melebur dalam kesatuan wujud (wahdat al-wujid). Dalam kerangka ini, pengetahuan
tidak hanya “tentang sesuatu” melainkan “menjadi sesuatu”, karena proses mengetahui
melibatkan transformasi ontologis manusia menuju kedekatan dengan Tuhan.

Ibnu ‘Arabi menegaskan bahwa ma‘rifah tidak dapat diperoleh semata melalui
usaha intelektual, tetapi merupakan anugerah (ladunni) dari Allah kepada mereka yang
telah menempuh jalan penyucian diri (tazkiyat al-nafs). Karena itu, epistemologi Irfani
mengandung dimensi spiritualitas yang menuntut keikhlasan, kesadaran diri, dan
keterbukaan hati. Pengetahuan dalam bentuk ma‘rifah bersifat dhawqi (rasa) dan
musyahadah (penyaksian), yang tidak dapat diungkap sepenuhnya oleh bahasa rasional.
Pengetahuan ini bersifat transformasional: ia mengubah cara berpikir, berperilaku, dan
berhubungan dengan Tuhan serta sesama manusia.

Secara ontologis, epistemologi Irfani memandang bahwa realitas sejati adalah
satu, yaitu Tuhan sebagai al-Haqq. Semua bentuk keberadaan merupakan manifestasi
dari wujud-Nya. Karena itu, pengetahuan tentang sesuatu berarti mengenali kehadiran
Tuhan dalam segala hal. Dengan demikian, epistemologi Irfani menyatukan dimensi
ontologi dan epistemologi dalam satu kesadaran eksistensial. Hal ini membedakannya
dari epistemologi rasional atau empiris yang memisahkan subjek dan objek
pengetahuan. Dalam tradisi Irfani, tidak ada pemisahan yang rigid antara yang
mengetahui dan yang diketahui, karena keduanya berpartisipasi dalam wujud yang
sama.

Selain memiliki implikasi teoretis dalam filsafat Islam, epistemologi Irfani juga
memiliki relevansi praktis dalam dunia pendidikan. Paradigma ini menawarkan
alternatif terhadap sistem pendidikan modern yang cenderung menekankan aspek
kognitif dan rasional semata. Dalam pendekatan Irfani, pendidikan harus menjadi sarana
penyucian jiwa dan pembentukan karakter spiritual. Guru tidak hanya berperan sebagai
penyampai ilmu, melainkan juga sebagai pembimbing rohani yang menuntun peserta
didik menuju kesadaran diri dan pengenalan terhadap Tuhan. Proses pembelajaran
diarahkan agar peserta didik mampu mengintegrasikan pengetahuan rasional dengan
nilai-nilai spiritual melalui refleksi, kontemplasi, dan pengalaman batiniah.

Epistemologi Irfani juga berkontribusi dalam memperkaya paradigma pendidikan
Islam yang holistik, dengan menggabungkan tiga sumber pengetahuan: bayani
(tekstual), burhani (rasional-empiris), dan Irfani (spiritual-intuitif). Integrasi ini
menghasilkan model pendidikan yang tidak hanya melahirkan manusia cerdas secara
intelektual, tetapi juga berakhlak dan sadar spiritual. Dalam konteks manajemen
pendidikan, paradigma Irfani dapat diterjemahkan ke dalam Kkebijakan yang
menekankan nilai etis, moral, dan transendental dalam setiap keputusan strategis
lembaga pendidikan.

Dengan demikian, epistemologi Irfani memberikan kerangka filosofis dan
spiritual yang integral untuk memahami hakikat pengetahuan sebagai jalan menuju
penyempurnaan manusia. la menegaskan bahwa pengetahuan sejati tidak dapat
dipisahkan dari moralitas dan spiritualitas, karena hakikat mengetahui adalah sekaligus
menjadi transformasi eksistensial menuju kedekatan dengan Sang Kebenaran. Dalam
dunia yang kian rasional dan materialistik, gagasan Ibnu ‘Arabi ini menghadirkan
paradigma alternatif yang relevan untuk membangun peradaban yang berakar pada
kebijaksanaan, keseimbangan, dan kesadaran Ilahi.

Jurnal Pendidikan Inklusif | 143



Epistemologi Irfani: Dimensi Pengetahuan Dalam Pemikiran Sufistik Ibnu Arabi

DAFTAR PUSTAKA
Ahmad Hasan Ridwan, “Kritik Nalar Arab: Eksposisi Epistemologi Bayani, ‘Irfani dan Burhani

Muhammad Abed Al-Jabiri,” Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of
Islamic Studies 12, no. 2 (2016), https://doi.org/10.18196/aiijis.2016.0062.187-222.

A. Nurhidayah Br and Darussalam Syamsuddin, “Langkah Spiritual: Pendekatan Metodologis
Menuju Puncak Capaian Sufistik,” Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam dan Pendidikan 17,
no. 1 (2025): 1-11, https://doi.org/10.47435/al-qalam.v17i1.3550.

Abdelkader Bouarfa, Epistemological Foundations In Classical Arabic Texts: Reassessing
Contemporary  Epistemological ~ Perspectives, 30, no. 1 (2025): 21,

https://doi.org/10.31436/shajarah.v30i1.1922.

Adam Malik and Ahmad Barizi, “The Islamic Perspective on Trilogy Epistemology: Bayani,
Burhani, and ‘Irfani,” TAJDID 29, no. 1 (2022): 83,
https://doi.org/10.36667/tajdid.v29i1.857.

Elif Nur Balci, “Bridging the Mackie—Plantinga Debate on Evil with Ibn Arabi’s Metaphysics,”
Religions 15, no. 12 (2024): 1463, https://doi.org/10.3390/rel15121463.

Hasbi Amiruddin, Filsafat Ilmu dalam Perspektif Islam, Banda Aceh: Lembaga Studi

Agama dan Masyarakat (LSAMA), 2018.

Muhammad Imam, Yusron, and Maulana El Yunusi, Penerapan Epistemologi Bayani, Burhani,
Dan Irfani Dalam Pembelajaran PAL: Jurnal Pendidikan Dasar Islam, 7 .1 (2024),
pp.86-97 <http://e-

jurnal.unisda.ac.id/index.php/mida/article/view/6092>,

Muhammad Ulil Abshor, “Epistemologi Irfani (Sebuah Tinjauan Kajian Tafsir Sufistik),” Jurnal
At Tibyan: Jurnal 1llmu Alquran dan Tafsir 3, no. 2 (2018): 249,

https://doi.org/10.32505/tibyan.v3i2.649.

Rodiah Nasution and M Sholih Salimul Ugba, “Irfani Epistemology Imam Al-Ghazali’s
Perspective in Islamic  Education,” Jurnal Pendidikan Islam 16, no. 1 (2024).

Sulton Nur Falag Marjuki et al., Konsep Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani dalam Filsafat
Pendidikan Islam, n.d., https://doi.org/10.32764/dinamika.v9i1.4190.

Syafwan Rozi, “Spirituality and Knowledge Dynamics: New Perspectives for Knowledge
Management and Knowledge Strategies,” Jurnal Fuaduna: Jurnal Kajian Keagamaan
Dan Kemasyarakatan 6, no. 1 (2022), https://doi.org/10.1515/9783111010410.

Wahib Wahab, Rekonstruksi Epistemologi Burhani Penyelarasan Metodologi Dalam

Perspektif Al-Jabiri. www.bahrudinonline.netne.net, Diakses tanggal 23 April 2022.
Wiliam James Earle, Introduction to Philosophy (New York-Toronto: Mc. Grawhill, Inc, 1992),
h.21.

William C  Chittick, Ibn ‘Arabi on the Benefit of Knowledge, n.d.,
http://worldwisdom.com/public/viewpdf/default.aspx?articletitle=1bn_Arabi_on_the_Be
nefit_of_Knowledge by William_Chittick.pdf.

Yarashova Kizi, “Ibn Arabi’s Epistemological Views In The Context of Sufism and Islamic
Philosophy,” Buletin  Antropologi  Indonesia 2, no. 1 (2025): 8,
https://doi.org/10.47134/bai.v2i1.3616.

144 | Jurnal Pendidikan Inklusif



