
 
Jurnal Pendidikan Inklusif   Vol. 10 No. 1 (January, 2026) 

 

 

 

Jurnal Pendidikan Inklusif | 19 

 

TRANSFORMASI IDENTITAS BUDAYA WONG PALEMBANG: 

KAJIAN LITERATUR TERHADAP PERUBAHAN SOSIAL 

DAN TRADISI LOKAL 
 

Rommy Aji Azgha1, Galang Paska Anugrah2, Sahroni Ali3, Kabib Sholeh4 

Universitas PGRI Palembang 

e-mail:  rommyaji8@gmail.com1, galangpaskaa@gmail.com2, sahroniali06@gmail.com3 
  

 

INFORMASI ARTIKEL  A B S T R A K  

Submitted : 2026-1-31 

Review : 2026-1-31 

Accepted : 2026-1-31 

Published : 2026-1-31 

Penelitian ini membahas transformasi identitas budaya 

Wong Palembang melalui kajian literatur yang 

menelusuri perubahan tradisi, praktik sosial, dan budaya 

material seperti songket, kuliner, dan arsitektur tepian 

sungai. Secara historis, identitas masyarakat Palembang 

dibentuk oleh kehidupan sungai, struktur sosial Melayu-

Islam, serta warisan tekstil dan ritual adat. Namun, 

modernisasi, urbanisasi, dan komodifikasi budaya 

membawa perubahan signifikan terhadap praktik 

budaya, baik dalam bentuk penyederhanaan ritual 

maupun pergeseran makna filosofis yang dahulu 

melekat kuat. Hasil kajian menunjukkan adanya 

ketegangan antara budaya ideal pada masa lalu dengan 

praktik budaya kontemporer, di mana songket dan 

elemen budaya lainnya mengalami reinterpretasi untuk 

menyesuaikan tuntutan pasar dan pariwisata. Identitas 

Wong Palembang kini berada pada fase negosiasi antara 

tradisi dan modernitas, menegaskan perlunya strategi 

pelestarian yang adaptif, berbasis edukasi dan literasi 

budaya. Kajian ini menegaskan pentingnya memahami 

dinamika perubahan budaya agar warisan Palembang 

tetap lestari sekaligus relevan dalam konteks masa kini. 

KATA KUNCI 

Identitas Budaya, Wong 

Palembang, Transformasi 

Budaya, Songket Palembang, 

Modernisasi, Komodifikasi 

Budaya. 

 A B S T R A C T  

Keywords: Cultural Identity, 

Wong Palembang, Cultural 

Transformation, Palembang 

Songket, Modernization, 

Cultural Commodification. 

 

This study examines the transformation of Wong 

Palembang’s cultural identity through a literature-

based analysis of changes in traditions, social 

practices, and material culture such as songket textiles, 

culinary heritage, and riverside architecture. 

Historically, the identity of Palembang society was 

shaped by its river-based lifestyle, Malay-Islamic social 

structures, and a rich tradition of textiles and 

ceremonial rituals. However, modernization, urban 

expansion, and cultural commodification have 

significantly altered these practices, leading to the 

simplification of certain rituals and shifts in the 

philosophical meanings once deeply embedded in local 

traditions. Findings reveal a clear tension between 

idealized traditional culture and contemporary 

practices, where songket and other cultural elements 

mailto:agusistiawan493@gmail.com1
mailto:laxxlaxxy@gmail.com2
mailto:%20sahroniali06@gmail.com3


Transformasi Identitas Budaya Wong Palembang: Kajian Literatur Terhadap Perubahan Sosial 

Dan Tradisi Lokal 

20 | Jurnal Pendidikan Inklusif 

 

undergo reinterpretation to align with market demands 

and tourism. Wong Palembang’s identity is currently 

situated in a negotiation phase between tradition and 

modernity, highlighting the need for adaptive, culturally 

literate preservation strategies. This study underscores 

the importance of understanding cultural 

transformation dynamics to ensure that Palembang’s 

heritage remains both preserved and relevant in the 

present era. 

 

PENDAHULUAN 

Secara historis, identitas Wong Palembang dibentuk oleh kehidupan sungai, 

struktur sosial Melayu-Islam, serta tradisi material seperti songket, rumah rakit, bahasa 

Palembang, dan ritual adat yang mengatur siklus hidup masyarakat. Penelitian 

Wicaksono (2018) menunjukkan bahwa sejak masa Kesultanan Palembang, masyarakat 

hidup sangat dekat dengan Sungai Musi, membangun rumah panggung serta rumah 

rakit sebagai pusat aktivitas sosial, ekonomi, dan budaya. Pada masa itu, tradisi seperti 

mandi simburan, tepung tawar, serta tata upacara pernikahan dan kelahiran berfungsi 

sebagai sarana menjaga harmoni sosial dan memperkuat identitas komunitas (Asmi, 

2020). Kebudayaan ini hidup sebagai praktik sehari-hari yang diwariskan secara 

kolektif. 

Namun perkembangan sosial-ekonomi dan modernisasi mengubah banyak aspek 

budaya masyarakat Palembang. Kajian Lussetyowati dan Adiyanto (2020) menunjukkan 

bahwa permukiman tradisional tepian sungai perlahan tergantikan oleh pola hunian 

darat berarsitektur modern, menyebabkan menurunnya fungsi sungai sebagai pusat 

kehidupan. Dalam aspek kuliner, pempek yang dahulu merupakan makanan rumah 

tangga kini didominasi industri modern dan komersialisasi, mengubah hubungan antara 

makanan dan identitas kultural sebagaimana dikemukakan Sadono (2023). Pada tradisi 

tekstil, produksi songket mengalami industrialisasi sehingga sebagian makna filosofis 

motif mengalami penyederhanaan (Hidayanti, 2024). 

Perubahan tersebut menghadirkan realitas baru: budaya Wong Palembang tidak 

lagi hanya hidup sebagai praktik tradisional, tetapi juga sebagai simbol identitas yang 

diproduksi ulang untuk kebutuhan ekonomi, pariwisata, dan gaya hidup. Kajian 

Miranda (2023) menunjukkan bahwa banyak motif songket kini digunakan dalam 

arsitektur, desain kota, hingga produk komersial, namun sering kali terlepas dari makna 

historisnya. Sementara itu, tradisi pernikahan Palembang mengalami proses akulturasi 

dan penyederhanaan, di mana beberapa prosesi adat yang dulunya wajib kini hanya 

dipilih sebagian karena alasan praktis (Apriana, 2025). Ini menggambarkan pergeseran 

orientasi budaya dari kebutuhan sosial-adat menuju adaptasi modern yang lebih 

pragmatis. 

Meskipun demikian, unsur-unsur budaya Palembang tetap bertahan melalui 

reinterpretasi. Identitas Wong Palembang kini berada pada titik negosiasi antara tradisi 

dan modernitas: nilai-nilai lama tidak sepenuhnya hilang, tetapi mengambil bentuk baru 

yang lebih sesuai dengan realitas kehidupan urban. Gap antara budaya ideal masa lalu 

dan praktik budaya saat ini menjadi relevan untuk diteliti, karena menunjukkan 

bagaimana masyarakat memaknai ulang identitasnya di tengah perubahan sosial. Oleh 

karena itu, kajian literatur ini penting untuk memahami bagaimana budaya Wong 

Palembang mengalami transformasi, apa saja yang bertahan, apa yang berubah, dan 

bagaimana perubahan ini membentuk identitas masyarakat Palembang masa kini. 



Jurnal Pendidikan Inklusif – Vol. 10 No. 1 (Januari, 2026) 

 

Jurnal Pendidikan Inklusif | 21 

 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan kajian literatur 

(library research / studi dokumen). Metode kualitatif dipilih karena fokus penelitian 

adalah memahami secara mendalam dinamika transformasi identitas budaya bukan 

untuk mengukur atau menggeneralisasi secara kuantitatif sehingga cocok untuk 

mengeksplorasi interpretasi budaya, perubahan sosial, dan tradisi dalam konteks 

masyarakat Wong Palembang. 

Dengan cara mengumpulkan data melalui studi dokumen: yakni buku, artikel 

jurnal, dokumen sejarah dan budaya, serta sumber sekunder lain yang relevan dengan 

topik budaya, tradisi lokal, dan perubahan sosial di Palembang. Pemilihan dokumen 

dilakukan dengan kriteria purposive sampling yaitu memilih dokumen yang paling 

relevan dengan fokus penelitian dan memiliki kredibilitas akademik atau historis yang 

baik. Karena penelitian bersifat kualitatif dan berbasis dokumen, validasi data dilakukan 

melalui triangulasi sumber: membandingkan temuan seperti deskripsi tradisi, perubahan 

budaya, interpretasi identitas dari berbagai dokumen dengan penulis, latar waktu, 

konteks dan jenis dokumen yang berbeda. Pendekatan ini membantu memastikan bahwa 

interpretasi dan kesimpulan tidak semata-mata bergantung pada satu sumber saja, 

melainkan mempertimbangkan keberagaman pandangan dan informasi. 

Selain itu, peneliti melakukan keterbacaan kritis terhadap dokumen: mengevaluasi 

otoritas penulis, tahun terbit, metodologi asal dokumen, serta kecocokan konteks 

dengan penelitian (misalnya sejarah masa lalu vs kondisi kontemporer). Bila 

memungkinkan, dokumen primer (misalnya catatan sejarah, laporan etnografi lama) 

diprioritaskan untuk memahami evolusi tradisi. Data dianalisis menggunakan analisis 

tematik dan naratif. Proses analisis mengikuti tahapan yang umum dalam penelitian 

kualitatif: pengorganisasian data, kodifikasi (coding), identifikasi tema-tema utama, 

interpretasi dan sintesis. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Asal, Sejarah & Fungsi Tradisional Songket 

Dilansir Ensiklopedia Universitas Stekom, songket Palembang sudah dikenal 

sejak masa Kerajaan Sriwijaya dan Kesultanan Palembang Darussalam. Terbukti dari 

adanya songket di dalam arca di kompleks percandian Tanah Abang, Kab Muara Enim. 

Tercatat oleh sejarah, songket sudah ada sejak munculnya Kesultanan Palembang 

Darussalam (1659-1823). Sejak masa itu, diketahui banyak orang bahwa penduduk asli 

Palembang sudah sering membuat songket sebagai usaha sambilan. 

Konon, pada saat itu orang-orang yang menggunakan songket sudah pasti seorang 

keturunan raja, sultan atau kerabat keraton. Sehingga pengguna songket kerap dikaitkan 

dengan kemakmuran dan kejayaan. Bahkan tersebar juga di masyarakat Palembang 

cerita lisan, asal mula kain songket berawal dari pedagang China yang membawa sutra, 

pedagang India dan timur tengah yang membawa emas sehingga terciptalah kain 

songket yang berlapis emas di tangan penduduk asli Palembang (Michael, 2023). 

Dan Menurut (Zamhari, 2025) Kain songket Palembang adalah salah satu warisan 

budaya yang telah menjadi identitas khas masyarakat Sumatera Selatan, khususnya 



Transformasi Identitas Budaya Wong Palembang: Kajian Literatur Terhadap Perubahan Sosial 

Dan Tradisi Lokal 

22 | Jurnal Pendidikan Inklusif 

 

Palembang. Keindahan kain songket tidak hanya mencerminkan keterampilan seni 

tinggi, tetapi juga menggambarkan kedalaman tradisi dan sejarah panjang yang telah 

diwariskan dari generasi ke generasi. Sejarah kain songket Palembang dipercaya 

berawal dari pengaruh kebudayaan India dan Tiongkok yang masuk melalui jalur 

perdagangan di masa Kerajaan Sriwijaya, sebuah kerajaan maritim yang berjaya di Asia 

Tenggara sekitar abad ke-7 hingga abad ke-13. Pedagang dari India membawa tradisi 

menenun kain sutra dan memasukkan teknik penggunaan benang emas, yang kemudian 

diadaptasi oleh masyarakat lokal dengan motif-motif yang mencerminkan keindahan 

alam dan budaya Palembang. 

Pada masa Kesultanan Palembang Darussalam (abad ke-17 hingga ke-19), kain 

songket semakin berkembang dan menjadi simbol status sosial. Kain ini digunakan 

dalam berbagai acara adat, termasuk pernikahan, upacara keagamaan, dan ritual 

tradisional lainnya. Teknik pembuatannya yang rumit memerlukan kesabaran dan 

ketelitian tinggi, karena benang emas atau perak ditenun secara manual ke dalam kain 

dasar, menciptakan pola-pola geometris dan floral yang memukau. Setiap motif songket 

memiliki makna filosofis yang mendalam, seperti motif bunga cempaka yang 

melambangkan kesucian, atau motif pucuk rebung yang mencerminkan harapan dan 

pertumbuhan. 

Pada abad ke-20, kain songket Palembang mulai diperkenalkan ke dunia 

internasional sebagai bagian dari promosi kebudayaan Indonesia. Meski sempat 

mengalami penurunan popularitas karena modernisasi, usaha pelestarian tradisi ini terus 

dilakukan, baik oleh perajin lokal maupun pemerintah. 

 Hingga kini, kain songket Palembang tidak hanya menjadi simbol kebanggaan 

masyarakat Sumatera Selatan, tetapi juga merupakan warisan budaya yang diakui secara 

nasional dan internasional. Proses pembuatannya yang melibatkan seni, ketekunan, dan 

spiritualitas menjadikan kain songket sebagai salah satu mahakarya tekstil Indonesia 

yang tak tergantikan. 

Dalam literatur (Rohanah, 2009)mengungkapkan mengenai sejarah tenun, 

menurutnya sejarah seni kerajinan di Indonesia termasuk seni tenun, telah ada sejak 

zaman prasejarah dan terus berkembang seiring waktu. Pada awalnya, kerajinan dibuat 

secara sederhana untuk memenuhi kebutuhan hidup menggunakan bahan-bahan lokal. 

Dengan perkembangan budaya d an interaksi dengan pengaruh luar seperti Cina, India, 

Arab, ragam hias dan teknik pembuatan kain tenun menjadi lebih kompleks, termasuk 

tenun songket dengan benang emas dan perak. 

2. Transformasi Produksi dan Motif Songket 

Pada periode kontemporer, produksi Songket Palembang telah mengalami 

pergeseran struktural: dari kerajinan rumah tangga berskala kecil menjadi bagian dari 

industri kreatif dan produksi terorganisir. Studi “Perkembangan Tradisi Pembuatan Kain 

Tenun Songket di Palembang 1998-2023” menemukan bahwa pusat-pusat produksi 

seperti Kelurahan 13 Ulu dan 30 Ilir kini berperan sebagai sentra produksi Songket, 

menandakan bahwa produksi tidak lagi berdasarkan pesanan adat atau ritual semata, 

tetapi juga logika pasar dan permintaan konsumen yang lebih luas (Wahyudi, 2025). 

Pergeseran ini memungkinkan peningkatan volume produksi serta distribusi yang lebih 

luas namun juga memunculkan tantangan baru, misalnya fluktuasi harga bahan baku, 

ketergantungan terhadap permintaan pasar, dan potensi penurunan intensitas 

craftsmanship tradisional (Wahyudi, 2025). 

Seiring perubahan struktur produksi, motif dan estetika Songket juga mengalami 

adaptasi yang mencerminkan dinamika budaya dan ekonomi modern. Penelitian 



Jurnal Pendidikan Inklusif – Vol. 10 No. 1 (Januari, 2026) 

 

Jurnal Pendidikan Inklusif | 23 

 

“Palembang Songket Fabric Visual Motif” menunjukkan bahwa saat ini Songket 

memiliki dua bentuk motif visual utama: motif klasik dengan karakteristik seperti motif 

fauna atau geometris tradisional, penggunaan benang sutra dan benang berlapis emas/ 

perak, serta warna merah dan emas dan motif modern dengan motif flora atau geometris 

kontemporer, bahan alternatif seperti benang berlapis tembaga, dan warna lebih variatif 

seperti biru, hijau, ungu, serta desain yang disesuaikan dengan selera dan moda 

kontemporer. (Wijayanti, 2019). Adaptasi motif ini menunjukkan bahwa Songket tidak 

statis ia berevolusi agar relevan dengan tuntutan zaman; namun hal ini juga 

menimbulkan pertanyaan kritis tentang pelestarian nilai simbolik tradisional dan 

identitas budaya asli di tengah tuntutan komersial (Nadina, 2016). 

Pergeseran struktural dalam produksi Songket Palembang ini tidak hanya 

mencerminkan respons terhadap globalisasi ekonomi, tetapi juga integrasi dengan 

ekosistem industri kreatif nasional, di mana perajin kini sering berkolaborasi dengan 

desainer urban dan platform e-commerce untuk menjangkau pasar internasional. Hal ini 

terlihat dari peningkatan ekspor Songket ke negara-negara ASEAN dan 

 Eropa yang didorong oleh pengakuan Songket sebagai Warisan Budaya Takbenda 

UNESCO (Susanto, 2018). Di sisi lain, adaptasi motif modern semakin difasilitasi oleh 

teknologi digital seperti penggunaan software desain grafis untuk menciptakan variasi 

pola yang lebih cepat dan personalisasi produk sesuai selera konsumen milenial dan 

Gen Z (Prasetyo & Sari, 2021) 

Inovasi ini berhasil meningkatkan daya saing Songket di pasar fashion global, 

tetapi juga memunculkan kekhawatiran akan hilangnya makna filosofis motif tradisional 

seperti “tampak buah” atau “bunga intan” yang sarat nilai adat dan spiritual 

(Kurniawan, A, 2022). Oleh karena itu, beberapa komunitas perajin dan pemerintah 

daerah mulai mengembangkan program pendidikan dan sertifikasi bagi generasi muda 

agar keterampilan songket tradisional tetap lestari sekaligus mampu beradaptasi dengan 

pasar kontemporer (Rahayu , 2023). Secara keseluruhan, transformasi ini menawarkan 

peluang revitalisasi ekonomi dan budaya, namun memerlukan keseimbangan yang kuat 

antara komersialisasi dan pelestarian identitas asli Songket Palembang. 

3. Fungsi Sosial dan Identitas Kolektif di Era Kontemporer 

Songket Palembang tetap memainkan peran penting sebagai simbol identitas 

kolektif dan warisan budaya masyarakat Palembang hingga saat ini. Menurut penelitian, 

motif-motif yang terdapat dalam songket memiliki makna filosofis dan kultural yang 

mencerminkan nilai, sejarah, dan struktur sosial masyarakat Palembang; songket bukan 

sekadar kain hias, melainkan artefak budaya yang meneguhkan ikatan komunitas dan 

kontinuitas tradisi (Hidayanti, 2024). konteks modern, songket masih digunakan dalam 

berbagai upacara adat seperti pernikahan adat sebagai bagian dari ritual dan identitas 

tradisional masyarakat, menunjukkan bahwa fungsi sosialnya tetap relevan walaupun 

zaman berubah (Supriyanto, 2017). 

Lebih jauh, songket juga berfungsi memperkuat identitas kultural pada tingkat 

komunitas dan regional bukan sekedar identitas individual. Sebuah studi menunjukkan 

bahwa tradisi tenun songket diwariskan secara turun-temurun dan tetap dilakukan oleh 

para pengrajin, yang menunjukkan bahwa songket adalah bagian dari “local wisdom” 

dan kebanggaan kolektif warga Palembang (Gayung, 2019). Dalam era kontemporer, 

hal ini membantu menjaga kohesi sosial dan rasa kebersamaan di antara generasi 

berbeda, serta mempertahankan warisan budaya sebagai bagian dari identitas 

komunitas. 

 



Transformasi Identitas Budaya Wong Palembang: Kajian Literatur Terhadap Perubahan Sosial 

Dan Tradisi Lokal 

24 | Jurnal Pendidikan Inklusif 

 

Akan tetapi, di tengah modernisasi dan dinamika ekonomi, terdapat tantangan 

sekaligus peluang bagi songket untuk mempertahankan fungsinya sebagai identitas 

kolektif. Sebagian pengrajin mengadaptasi teknik dan motif agar sesuai selera 

kontemporer dan tuntutan pasar, termasuk menggunakan pewarna alami dan metode 

produksi berkelanjutan sebuah upaya menjaga relevansi budaya sambil merespon 

kondisi modern (Anggun, 2025). Di sisi lain, komersialisasi dan adaptasi bisa 

mengancam kedalaman simbolik, filosofi, dan makna budaya asli dalam motif/songket 

sehingga upaya sadar pelestarian, edukasi budaya, dan regenerasi pengrajin menjadi 

krusial agar identitas kolektif tidak terkikis oleh perubahan zaman (Nadina, 2016). 

Fungsi sosial songket Palembang semakin terlihat dalam konteks pariwisata 

budaya kontemporer, di mana kain ini tidak hanya menjadi elemen ritual, tetapi juga 

daya tarik utama dalam festival dan promosi destinasi wisata, sehingga memperkuat 

rasa bangga kolektif masyarakat setempat terhadap warisan leluhur (Sunarya, 2016). 

Selain itu, integrasi songket ke dalam desain grafis modern, seperti pengembangan 

tipografi berbasis motif songket, menawarkan peluang baru untuk memperluas identitas 

visual Palembang di ranah digital dan media sosial, yang pada gilirannya meningkatkan 

visibilitas budaya lokal di kalangan generasi muda urban (Nugraha, 2022). 

Studi kasus pada motif spesifik seperti Tawur Bungo Cino menunjukkan 

bagaimana songket berfungsi sebagai jembatan akulturasi budaya Cina-Palembang, di 

mana penggunaannya dalam upacara adat memperkaya lapisan identitas hybrid yang 

inklusif dan mendukung harmoni sosial multietnis (Mainur, 2018). Namun, tantangan 

utama tetap pada regenerasi pengrajin, di mana program pelatihan berbasis komunitas 

diperlukan untuk mentransfer pengetahuan tradisional ke generasi Z, sambil 

mengintegrasikan elemen kontemporer agar songket tetap relevan sebagai simbol 

keberlanjutan budaya (Rizki, 2012). Secara keseluruhan, evolusi fungsi sosial songket 

ini menegaskan perannya sebagai perekat identitas kolektif yang adaptif, mampu 

bertahan di tengah arus globalisasi sambil memperkaya narasi kebanggaan regional 

Palembang. 

4. Tantangan Pelestarian dan Risiko Komodifikasi Budaya 

Pada satu sisi, pelestarian songket menghadapi tekanan dari dinamika pasar, 

globalisasi, dan modernisasi industri tekstil. Banyak pengrajin songket yang mulai 

menggunakan bahan campuran misalnya sutra campuran atau benang alternatif dan 

teknik produksi yang disederhanakan agar lebih efisien dan kompetitif di pasar 

(misalnya mass-production atau tekstil “mesin”). Penelitian menunjukkan bahwa 

kemunculan “songket mesin” dan tekstil industri dengan harga jauh lebih murah 

membuat sebagian masyarakat lebih memilih tekstil hasil pabrik daripada songket asli, 

mengorbankan aspek tradisional dan keaslian kualitas songket (Nadina, 2016). Kondisi 

ini mengancam keberlanjutan teknik tradisional dan pengetahuan tenun warisan leluhur 

sebuah bentuk degradasi nilai budaya yang tidak mudah diperbaiki bila generasi muda 

tidak tertarik atau tidak mampu meneruskan keterampilan tradisional. 

Selain itu, risiko komodifikasi budaya menjadi nyata ketika songket beralih dari 

warisan budaya dan simbol identitas menjadi komoditas ekonomi belaka. Studi kasus 

dari kain tenun tradisional (contohnya di luar Palembang) seperti pada Songket 

Silungkang pada pengembangan pariwisata menunjukkan bahwa komodifikasi 

membawa dampak perubahan fungsi: dari kain ritual atau tekstil tradisional menjadi 

produk souvenir atau fashion untuk turis, serta penggunaan motif-motif tradisional 

tanpa mempertimbangkan makna filosofis atau konteks kultural aslinya (Seprisyam, 

2021). Pada konteks songket Palembang, hal serupa bisa terjadi: motif dan desain 



Jurnal Pendidikan Inklusif – Vol. 10 No. 1 (Januari, 2026) 

 

Jurnal Pendidikan Inklusif | 25 

 

dipakai secara luas sebagai ornamen, fashion kontemporer, atau produk massal tanpa 

menjaga nilai historis, simbolik, dan identitas budaya. Bahkan produk “songket 

modifikasi” dapat kehilangan makna identitas kolektif, dan berubah menjadi produk 

pasaran biasa yang pada akhirnya mengikis kedalaman makna tradisionalnya. 

Tantangan pelestarian juga berasal dari aspek regulasi, proteksi hak budaya, dan 

keberlanjutan sosial-ekonomi komunitas pengrajin. Meskipun songket Palembang 

diakui sebagai warisan budaya tak benda, penelitian menunjukkan bahwa industri 

modern dan ekspansi massal sering membawa “penjualan komersial tanpa izin”, 

pemalsuan motif, dan eksploitasi motif budaya tanpa perlindungan hak kekayaan 

intelektual (HKI) yang memadai bagi komunitas asli (Merry, 2025). Selain itu, generasi 

muda semakin kurang tertarik menekuni keterampilan menenun tradisional karena 

waktu, biaya, dan daya tarik ekonomi yang relatif rendah dibanding pekerjaan lain 

situasi ini memperlemah regenerasi pengrajin dan potensi hilangnya keterampilan 

tradisional secara bertahap (Fadiyah, 2024). Akibatnya, tanpa kebijakan pelestarian, 

edukasi budaya, dan dukungan institusional, warisan budaya seperti songket berisiko 

mengalami erosi makna, kehilangan nilai estetika dan simbolik, serta pada akhirnya 

identitas budaya kolektif masyarakat Palembang bisa terdegradasi. 

 

KESIMPULAN 

Kajian literatur ini menyimpulkan bahwa Transformasi Identitas Budaya Wong 

Palembang menunjukkan kesenjangan nyata antara idealisme pelestarian dengan realitas 

perubahan sosial. Analisis tematik menegaskan adanya erosi signifikan pada tradisi 

lokal non-material, terutama dalam penggunaan bahasa Palembang dan pelaksanaan 

adab/etika tradisional di kalangan generasi muda, didorong oleh urbanisasi dan 

penetrasi teknologi global. Di sisi lain, beberapa elemen budaya material (seperti 

kuliner dan songket) menunjukkan adaptasi dan komodifikasi yang berhasil, 

menjadikannya citra kota, meskipun berisiko menggeser nilai filosofis menjadi sekadar 

komersial. Kesenjangan literatur terletak pada kurangnya hubungan eksplisit antara 

pembangunan infrastruktur dengan perubahan identitas spesifik. Oleh karena itu, 

penelitian ini menekankan urgensi untuk merumuskan strategi pelestarian yang adaptif 

dan berbasis literasi digital. Tujuannya adalah memastikan identitas kolektif Palembang 

tetap lestari dan relevan, mengubahnya dari warisan pasif menjadi entitas budaya yang 

dinamis dan berkelanjutan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Anggun. (2025). Songket Goes Green: Challenges And Inovations In Sustainble Textile 

Production In Palembang. 

Apriana, A., Fatmah, F., & Yulisa, W. (2025). Transformasi nilai-nilai budaya Arab dalam 

tradisi perkawinan adat Palembang. Raudhah: Jurnal Tarbiyah Islamiyah. 

Asmi, A. R. (2020). Pergeseran tata cara pelaksanaan adat pernikahan di Kota Palembang. 

Jurnal Humaniora. 

Fadiyah. (2024). Upaya Perempuan dalam Mempertahankan Pakaian Adat Songket Melayu. 

Gayung. (2019). Cultural Traditions And Economics Dinamycs Of The Songket Weaving 

Craftmen In Palembang. 

Hidayanti, A. (2024). Hubungan budaya motif tenun songket dengan identitas masyarakat 

Palembang. Kalpataru: Jurnal Sejarah dan Pembelajaran Sejarah. 

Hidayanti. (2024). Hubungan Bbudaya Motif Tenun Songket Jejawi Dan Songket Palembang. 

Kurniawan, A, P. (2022). Makna Filosofis Motif Songket Palembang dalam Konteks 

Modernisasi. Jurnal Kajian Budaya,, 145-162. 



Transformasi Identitas Budaya Wong Palembang: Kajian Literatur Terhadap Perubahan Sosial 

Dan Tradisi Lokal 

26 | Jurnal Pendidikan Inklusif 

 

Lussetyowati, T., & Adiyanto, J. (2020). Urban Spatial Patterns of Riverside Settlement in 

Musi River, Palembang. IOP Conference Series: Earth and Environmental Science. 

Mainur. (2018). Jenis-Jenis Kain Songket Palembang: Motif dan Makna Kultural. Jurnal Seni 

dan Desain, 112-128. 

Merry. (2025). Intellectual Property Rights (IPR) Protection of Palembang Songket Weaving as 

Traditional Cultural Heritage in Indonesia. 

Michael. (2023). Songket Palembang: Makna, Sejarah, Jenis hingga Teknik Pembuatan. 

Nadina. (2016). Kain Songket Palembang dengan Penerapan Teknik Batik. 

Miranda, T. (2023). Dampak perkembangan kerajinan songket terhadap nilai budaya 

masyarakat Palembang. Jurnal Seni & Desain. 

Nugraha. (2022). Perancangan Keluarga Rupa Huruf Berbasis Songket Palembang sebagai 

Bentuk Identitas Visual Asal Palembang, 78-92. 

Prasetyo, S. (2021). Peran Teknologi Digital Dalam Inovasi Desain Songket Palwmbang 

Kontemporer. 

Rahayu , &. (2023). Strategi Pelestarian Kerajinan Songket Palembang melalui Pendidikan 

Nonformal bagi Generasi Milenial. , 77-92. 

Rizki. (2012). Hubungan Budaya Motif Tenun Songket Jejawi dan Palembang. Kalpa: Jurnal 

Seni dan Budaya, 23-40. 

Rohanah. (2009). Kerajinan Songket Palembang. Padang: BPSNT Padang Press. 

Sadono, A. (2023). Historical traces and cultural values of Palembang’s traditional culinary 

heritage. Indonesian Journal of Tourism and Hospitality Management. 

Seprisyam. (2021). Komodifikasi Songket Silungkang Dalam PengenbangaParawisata Di Kota 

Sawahlunto . 

Sunarya. (2016). Songket Palembang: Fungsi Sosial Budaya dan Konsumsi Kain Tenun, 71-85. 

Supriyanto. (2017). Songket Aesan Gede Sebagai Pakaian Adat Perkawinan Tradisional 

Palembang (1966-1986). 

Susanto. (2018). Dampak Pengakuan UNESCO terhadap Ekonomi Kreatif Songket Palembang. 

Jurnal Pariwisata Budaya,, 101–115. 

Wahyudi. (2025). Perkembangan Tradisi Pembuatan Kain Tenun Songket Di Palembang Tahun 

1998-2023. 

Wicaksono, B. (2018). Perubahan budaya bermukim masyarakat riparian Sungai Musi. Jurnal 

Tekno Global.  

Wijayanti. (2019). Palembang Songket Fabric Visual Motif. 

Zamhari. (2025). Kajian Nilai Filosofis Dalam Tradisi Kain songket Palembag, 264-265. 


