Jurnal Pendidikan Inklusif Vol. 10 No. 1 (January, 2026)

TRANSFORMASI IDENTITAS BUDAYA WONG PALEMBANG:
KAJIAN LITERATUR TERHADAP PERUBAHAN SOSIAL

DAN TRADISI LOKAL

Rommy Aji Azgha', Galang Paska Anugrah? Sahroni Ali®, Kabib Sholeh*
Universitas PGRI Palembang
e-mail: rommyaji8@gmail.com?, galangpaskaa@gmail.com?, sahroniali06@gmail.com®

INFORMASI ARTIKEL

ABSTRAK

Submitted 1 2026-1-31

Review 1 2026-1-31
Accepted 1 2026-1-31
Published 1 2026-1-31
KATA KUNCI

Identitas Budaya, Wong

Palembang, Transformasi
Budaya, Songket Palembang,
Modernisasi, Komodifikasi
Budaya.

Penelitian ini membahas transformasi identitas budaya
Wong Palembang melalui kajian literatur yang
menelusuri perubahan tradisi, praktik sosial, dan budaya
material seperti songket, kuliner, dan arsitektur tepian
sungai. Secara historis, identitas masyarakat Palembang
dibentuk oleh kehidupan sungai, struktur sosial Melayu-
Islam, serta warisan tekstil dan ritual adat. Namun,
modernisasi, urbanisasi, dan komodifikasi budaya
membawa perubahan signifikan terhadap praktik
budaya, baik dalam bentuk penyederhanaan ritual
maupun pergeseran makna filosofis yang dahulu
melekat kuat. Hasil kajian menunjukkan adanya
ketegangan antara budaya ideal pada masa lalu dengan
praktik budaya kontemporer, di mana songket dan
elemen budaya lainnya mengalami reinterpretasi untuk
menyesuaikan tuntutan pasar dan pariwisata. ldentitas
Wong Palembang kini berada pada fase negosiasi antara
tradisi dan modernitas, menegaskan perlunya strategi
pelestarian yang adaptif, berbasis edukasi dan literasi
budaya. Kajian ini menegaskan pentingnya memahami
dinamika perubahan budaya agar warisan Palembang
tetap lestari sekaligus relevan dalam konteks masa Kini.

ABSTRACT

Keywords: Cultural Identity,
Wong Palembang, Cultural
Transformation, Palembang
Songket, Modernization,
Cultural Commodification.

This study examines the transformation of Wong
Palembang’s cultural identity through a literature-
based analysis of changes in traditions, social
practices, and material culture such as songket textiles,
culinary  heritage, and riverside architecture.
Historically, the identity of Palembang society was
shaped by its river-based lifestyle, Malay-Islamic social
structures, and a rich tradition of textiles and
ceremonial rituals. However, modernization, urban
expansion, and cultural commodification have
significantly altered these practices, leading to the
simplification of certain rituals and shifts in the
philosophical meanings once deeply embedded in local
traditions. Findings reveal a clear tension between
idealized traditional culture and contemporary
practices, where songket and other cultural elements

Jurnal Pendidikan Inklusif | 19


mailto:agusistiawan493@gmail.com1
mailto:laxxlaxxy@gmail.com2
mailto:%20sahroniali06@gmail.com3

Transformasi ldentitas Budaya Wong Palembang: Kajian Literatur Terhadap Perubahan Sosial
Dan Tradisi Lokal

undergo reinterpretation to align with market demands
and tourism. Wong Palembang’s identity is currently
situated in a negotiation phase between tradition and
modernity, highlighting the need for adaptive, culturally
literate preservation strategies. This study underscores
the  importance  of  understanding cultural
transformation dynamics to ensure that Palembang’s
heritage remains both preserved and relevant in the
present era.

PENDAHULUAN

Secara historis, identitas Wong Palembang dibentuk oleh kehidupan sungai,
struktur sosial Melayu-Islam, serta tradisi material seperti songket, rumah rakit, bahasa
Palembang, dan ritual adat yang mengatur siklus hidup masyarakat. Penelitian
Wicaksono (2018) menunjukkan bahwa sejak masa Kesultanan Palembang, masyarakat
hidup sangat dekat dengan Sungai Musi, membangun rumah panggung serta rumah
rakit sebagai pusat aktivitas sosial, ekonomi, dan budaya. Pada masa itu, tradisi seperti
mandi simburan, tepung tawar, serta tata upacara pernikahan dan kelahiran berfungsi
sebagai sarana menjaga harmoni sosial dan memperkuat identitas komunitas (Asmi,
2020). Kebudayaan ini hidup sebagai praktik sehari-hari yang diwariskan secara
kolektif.

Namun perkembangan sosial-ekonomi dan modernisasi mengubah banyak aspek
budaya masyarakat Palembang. Kajian Lussetyowati dan Adiyanto (2020) menunjukkan
bahwa permukiman tradisional tepian sungai perlahan tergantikan oleh pola hunian
darat berarsitektur modern, menyebabkan menurunnya fungsi sungai sebagai pusat
kehidupan. Dalam aspek kuliner, pempek yang dahulu merupakan makanan rumah
tangga kini didominasi industri modern dan komersialisasi, mengubah hubungan antara
makanan dan identitas kultural sebagaimana dikemukakan Sadono (2023). Pada tradisi
tekstil, produksi songket mengalami industrialisasi sehingga sebagian makna filosofis
motif mengalami penyederhanaan (Hidayanti, 2024).

Perubahan tersebut menghadirkan realitas baru: budaya Wong Palembang tidak
lagi hanya hidup sebagai praktik tradisional, tetapi juga sebagai simbol identitas yang
diproduksi ulang untuk kebutuhan ekonomi, pariwisata, dan gaya hidup. Kajian
Miranda (2023) menunjukkan bahwa banyak motif songket kini digunakan dalam
arsitektur, desain kota, hingga produk komersial, namun sering kali terlepas dari makna
historisnya. Sementara itu, tradisi pernikahan Palembang mengalami proses akulturasi
dan penyederhanaan, di mana beberapa prosesi adat yang dulunya wajib kini hanya
dipilih sebagian karena alasan praktis (Apriana, 2025). Ini menggambarkan pergeseran
orientasi budaya dari kebutuhan sosial-adat menuju adaptasi modern yang lebih
pragmatis.

Meskipun demikian, unsur-unsur budaya Palembang tetap bertahan melalui
reinterpretasi. ldentitas Wong Palembang kini berada pada titik negosiasi antara tradisi
dan modernitas: nilai-nilai lama tidak sepenuhnya hilang, tetapi mengambil bentuk baru
yang lebih sesuai dengan realitas kehidupan urban. Gap antara budaya ideal masa lalu
dan praktik budaya saat ini menjadi relevan untuk diteliti, karena menunjukkan
bagaimana masyarakat memaknai ulang identitasnya di tengah perubahan sosial. Oleh
karena itu, kajian literatur ini penting untuk memahami bagaimana budaya Wong
Palembang mengalami transformasi, apa saja yang bertahan, apa yang berubah, dan
bagaimana perubahan ini membentuk identitas masyarakat Palembang masa Kini.

20 | Jurnal Pendidikan Inklusif



Jurnal Pendidikan Inklusif —Vol. 10 No. 1 (Januari, 2026)

METODE PENELITIAN
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan kajian literatur

(library research / studi dokumen). Metode kualitatif dipilih karena fokus penelitian
adalah memahami secara mendalam dinamika transformasi identitas budaya bukan
untuk mengukur atau menggeneralisasi secara kuantitatif sehingga cocok untuk
mengeksplorasi interpretasi budaya, perubahan sosial, dan tradisi dalam konteks
masyarakat WWong Palembang.

Dengan cara mengumpulkan data melalui studi dokumen: yakni buku, artikel
jurnal, dokumen sejarah dan budaya, serta sumber sekunder lain yang relevan dengan
topik budaya, tradisi lokal, dan perubahan sosial di Palembang. Pemilihan dokumen
dilakukan dengan kriteria purposive sampling yaitu memilih dokumen yang paling
relevan dengan fokus penelitian dan memiliki kredibilitas akademik atau historis yang
baik. Karena penelitian bersifat kualitatif dan berbasis dokumen, validasi data dilakukan
melalui triangulasi sumber: membandingkan temuan seperti deskripsi tradisi, perubahan
budaya, interpretasi identitas dari berbagai dokumen dengan penulis, latar waktu,
konteks dan jenis dokumen yang berbeda. Pendekatan ini membantu memastikan bahwa
interpretasi dan kesimpulan tidak semata-mata bergantung pada satu sumber saja,
melainkan mempertimbangkan keberagaman pandangan dan informasi.

Selain itu, peneliti melakukan keterbacaan kritis terhadap dokumen: mengevaluasi
otoritas penulis, tahun terbit, metodologi asal dokumen, serta kecocokan konteks
dengan penelitian (misalnya sejarah masa lalu vs kondisi kontemporer). Bila
memungkinkan, dokumen primer (misalnya catatan sejarah, laporan etnografi lama)
diprioritaskan untuk memahami evolusi tradisi. Data dianalisis menggunakan analisis
tematik dan naratif. Proses analisis mengikuti tahapan yang umum dalam penelitian
kualitatif: pengorganisasian data, kodifikasi (coding), identifikasi tema-tema utama,
interpretasi dan sintesis.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Asal, Sejarah & Fungsi Tradisional Songket

Dilansir Ensiklopedia Universitas Stekom, songket Palembang sudah dikenal
sejak masa Kerajaan Sriwijaya dan Kesultanan Palembang Darussalam. Terbukti dari
adanya songket di dalam arca di kompleks percandian Tanah Abang, Kab Muara Enim.
Tercatat oleh sejarah, songket sudah ada sejak munculnya Kesultanan Palembang
Darussalam (1659-1823). Sejak masa itu, diketahui banyak orang bahwa penduduk asli
Palembang sudah sering membuat songket sebagai usaha sambilan.

Konon, pada saat itu orang-orang yang menggunakan songket sudah pasti seorang
keturunan raja, sultan atau kerabat keraton. Sehingga pengguna songket kerap dikaitkan
dengan kemakmuran dan kejayaan. Bahkan tersebar juga di masyarakat Palembang
cerita lisan, asal mula kain songket berawal dari pedagang China yang membawa sutra,
pedagang India dan timur tengah yang membawa emas sehingga terciptalah kain
songket yang berlapis emas di tangan penduduk asli Palembang (Michael, 2023).

Dan Menurut (Zamhari, 2025) Kain songket Palembang adalah salah satu warisan
budaya yang telah menjadi identitas khas masyarakat Sumatera Selatan, khususnya

Jurnal Pendidikan Inklusif | 21



Transformasi ldentitas Budaya Wong Palembang: Kajian Literatur Terhadap Perubahan Sosial
Dan Tradisi Lokal

Palembang. Keindahan kain songket tidak hanya mencerminkan keterampilan seni
tinggi, tetapi juga menggambarkan kedalaman tradisi dan sejarah panjang yang telah
diwariskan dari generasi ke generasi. Sejarah kain songket Palembang dipercaya
berawal dari pengaruh kebudayaan India dan Tiongkok yang masuk melalui jalur
perdagangan di masa Kerajaan Sriwijaya, sebuah kerajaan maritim yang berjaya di Asia
Tenggara sekitar abad ke-7 hingga abad ke-13. Pedagang dari India membawa tradisi
menenun kain sutra dan memasukkan teknik penggunaan benang emas, yang kemudian
diadaptasi oleh masyarakat lokal dengan motif-motif yang mencerminkan keindahan
alam dan budaya Palembang.

Pada masa Kesultanan Palembang Darussalam (abad ke-17 hingga ke-19), kain
songket semakin berkembang dan menjadi simbol status sosial. Kain ini digunakan
dalam berbagai acara adat, termasuk pernikahan, upacara keagamaan, dan ritual
tradisional lainnya. Teknik pembuatannya yang rumit memerlukan kesabaran dan
ketelitian tinggi, karena benang emas atau perak ditenun secara manual ke dalam kain
dasar, menciptakan pola-pola geometris dan floral yang memukau. Setiap motif songket
memiliki makna filosofis yang mendalam, seperti motif bunga cempaka yang
melambangkan kesucian, atau motif pucuk rebung yang mencerminkan harapan dan
pertumbuhan.

Pada abad ke-20, kain songket Palembang mulai diperkenalkan ke dunia
internasional sebagai bagian dari promosi kebudayaan Indonesia. Meski sempat
mengalami penurunan popularitas karena modernisasi, usaha pelestarian tradisi ini terus
dilakukan, baik oleh perajin lokal maupun pemerintah.

Hingga kini, kain songket Palembang tidak hanya menjadi simbol kebanggaan
masyarakat Sumatera Selatan, tetapi juga merupakan warisan budaya yang diakui secara
nasional dan internasional. Proses pembuatannya yang melibatkan seni, ketekunan, dan
spiritualitas menjadikan kain songket sebagai salah satu mahakarya tekstil Indonesia
yang tak tergantikan.

Dalam literatur (Rohanah, 2009)mengungkapkan mengenai sejarah tenun,
menurutnya sejarah seni kerajinan di Indonesia termasuk seni tenun, telah ada sejak
zaman prasejarah dan terus berkembang seiring waktu. Pada awalnya, kerajinan dibuat
secara sederhana untuk memenuhi kebutuhan hidup menggunakan bahan-bahan lokal.
Dengan perkembangan budaya d an interaksi dengan pengaruh luar seperti Cina, India,
Arab, ragam hias dan teknik pembuatan kain tenun menjadi lebih kompleks, termasuk
tenun songket dengan benang emas dan perak.

2. Transformasi Produksi dan Motif Songket

Pada periode kontemporer, produksi Songket Palembang telah mengalami
pergeseran struktural: dari kerajinan rumah tangga berskala kecil menjadi bagian dari
industri kreatif dan produksi terorganisir. Studi “Perkembangan Tradisi Pembuatan Kain
Tenun Songket di Palembang 1998-2023” menemukan bahwa pusat-pusat produksi
seperti Kelurahan 13 Ulu dan 30 Ilir kini berperan sebagai sentra produksi Songket,
menandakan bahwa produksi tidak lagi berdasarkan pesanan adat atau ritual semata,
tetapi juga logika pasar dan permintaan konsumen yang lebih luas (Wahyudi, 2025).
Pergeseran ini memungkinkan peningkatan volume produksi serta distribusi yang lebih
luas namun juga memunculkan tantangan baru, misalnya fluktuasi harga bahan baku,
ketergantungan terhadap permintaan pasar, dan potensi penurunan intensitas
craftsmanship tradisional (Wahyudi, 2025).

Seiring perubahan struktur produksi, motif dan estetika Songket juga mengalami
adaptasi yang mencerminkan dinamika budaya dan ekonomi modern. Penelitian

22 | Jurnal Pendidikan Inklusif



Jurnal Pendidikan Inklusif —Vol. 10 No. 1 (Januari, 2026)

“Palembang Songket Fabric Visual Motif” menunjukkan bahwa saat ini Songket
memiliki dua bentuk motif visual utama: motif klasik dengan karakteristik seperti motif
fauna atau geometris tradisional, penggunaan benang sutra dan benang berlapis emas/
perak, serta warna merah dan emas dan motif modern dengan motif flora atau geometris
kontemporer, bahan alternatif seperti benang berlapis tembaga, dan warna lebih variatif
seperti biru, hijau, ungu, serta desain yang disesuaikan dengan selera dan moda
kontemporer. (Wijayanti, 2019). Adaptasi motif ini menunjukkan bahwa Songket tidak
statis ia berevolusi agar relevan dengan tuntutan zaman; namun hal ini juga
menimbulkan pertanyaan kritis tentang pelestarian nilai simbolik tradisional dan
identitas budaya asli di tengah tuntutan komersial (Nadina, 2016).

Pergeseran struktural dalam produksi Songket Palembang ini tidak hanya
mencerminkan respons terhadap globalisasi ekonomi, tetapi juga integrasi dengan
ekosistem industri kreatif nasional, di mana perajin kini sering berkolaborasi dengan
desainer urban dan platform e-commerce untuk menjangkau pasar internasional. Hal ini
terlihat dari peningkatan ekspor Songket ke negara-negara ASEAN dan

Eropa yang didorong oleh pengakuan Songket sebagai Warisan Budaya Takbenda
UNESCO (Susanto, 2018). Di sisi lain, adaptasi motif modern semakin difasilitasi oleh
teknologi digital seperti penggunaan software desain grafis untuk menciptakan variasi
pola yang lebih cepat dan personalisasi produk sesuai selera konsumen milenial dan
Gen Z (Prasetyo & Sari, 2021)

Inovasi ini berhasil meningkatkan daya saing Songket di pasar fashion global,
tetapi juga memunculkan kekhawatiran akan hilangnya makna filosofis motif tradisional
seperti “tampak buah” atau “bunga intan” yang sarat nilai adat dan spiritual
(Kurniawan, A, 2022). Oleh karena itu, beberapa komunitas perajin dan pemerintah
daerah mulai mengembangkan program pendidikan dan sertifikasi bagi generasi muda
agar keterampilan songket tradisional tetap lestari sekaligus mampu beradaptasi dengan
pasar kontemporer (Rahayu , 2023). Secara keseluruhan, transformasi ini menawarkan
peluang revitalisasi ekonomi dan budaya, namun memerlukan keseimbangan yang kuat
antara komersialisasi dan pelestarian identitas asli Songket Palembang.

3. Fungsi Sosial dan Identitas Kolektif di Era Kontemporer

Songket Palembang tetap memainkan peran penting sebagai simbol identitas
kolektif dan warisan budaya masyarakat Palembang hingga saat ini. Menurut penelitian,
motif-motif yang terdapat dalam songket memiliki makna filosofis dan kultural yang
mencerminkan nilai, sejarah, dan struktur sosial masyarakat Palembang; songket bukan
sekadar kain hias, melainkan artefak budaya yang meneguhkan ikatan komunitas dan
kontinuitas tradisi (Hidayanti, 2024). konteks modern, songket masih digunakan dalam
berbagai upacara adat seperti pernikahan adat sebagai bagian dari ritual dan identitas
tradisional masyarakat, menunjukkan bahwa fungsi sosialnya tetap relevan walaupun
zaman berubah (Supriyanto, 2017).

Lebih jauh, songket juga berfungsi memperkuat identitas kultural pada tingkat
komunitas dan regional bukan sekedar identitas individual. Sebuah studi menunjukkan
bahwa tradisi tenun songket diwariskan secara turun-temurun dan tetap dilakukan oleh
para pengrajin, yang menunjukkan bahwa songket adalah bagian dari “local wisdom”
dan kebanggaan kolektif warga Palembang (Gayung, 2019). Dalam era kontemporer,
hal ini membantu menjaga kohesi sosial dan rasa kebersamaan di antara generasi
berbeda, serta mempertahankan warisan budaya sebagai bagian dari identitas
komunitas.

Jurnal Pendidikan Inklusif | 23



Transformasi ldentitas Budaya Wong Palembang: Kajian Literatur Terhadap Perubahan Sosial
Dan Tradisi Lokal

Akan tetapi, di tengah modernisasi dan dinamika ekonomi, terdapat tantangan
sekaligus peluang bagi songket untuk mempertahankan fungsinya sebagai identitas
kolektif. Sebagian pengrajin mengadaptasi teknik dan motif agar sesuai selera
kontemporer dan tuntutan pasar, termasuk menggunakan pewarna alami dan metode
produksi berkelanjutan sebuah upaya menjaga relevansi budaya sambil merespon
kondisi modern (Anggun, 2025). Di sisi lain, komersialisasi dan adaptasi bisa
mengancam kedalaman simbolik, filosofi, dan makna budaya asli dalam motif/songket
sehingga upaya sadar pelestarian, edukasi budaya, dan regenerasi pengrajin menjadi
krusial agar identitas kolektif tidak terkikis oleh perubahan zaman (Nadina, 2016).

Fungsi sosial songket Palembang semakin terlihat dalam konteks pariwisata
budaya kontemporer, di mana kain ini tidak hanya menjadi elemen ritual, tetapi juga
daya tarik utama dalam festival dan promosi destinasi wisata, sehingga memperkuat
rasa bangga kolektif masyarakat setempat terhadap warisan leluhur (Sunarya, 2016).
Selain itu, integrasi songket ke dalam desain grafis modern, seperti pengembangan
tipografi berbasis motif songket, menawarkan peluang baru untuk memperluas identitas
visual Palembang di ranah digital dan media sosial, yang pada gilirannya meningkatkan
visibilitas budaya lokal di kalangan generasi muda urban (Nugraha, 2022).

Studi kasus pada motif spesifik seperti Tawur Bungo Cino menunjukkan
bagaimana songket berfungsi sebagai jembatan akulturasi budaya Cina-Palembang, di
mana penggunaannya dalam upacara adat memperkaya lapisan identitas hybrid yang
inklusif dan mendukung harmoni sosial multietnis (Mainur, 2018). Namun, tantangan
utama tetap pada regenerasi pengrajin, di mana program pelatihan berbasis komunitas
diperlukan untuk mentransfer pengetahuan tradisional ke generasi Z, sambil
mengintegrasikan elemen kontemporer agar songket tetap relevan sebagai simbol
keberlanjutan budaya (Rizki, 2012). Secara keseluruhan, evolusi fungsi sosial songket
ini menegaskan perannya sebagai perekat identitas kolektif yang adaptif, mampu
bertahan di tengah arus globalisasi sambil memperkaya narasi kebanggaan regional
Palembang.

4. Tantangan Pelestarian dan Risiko Komodifikasi Budaya

Pada satu sisi, pelestarian songket menghadapi tekanan dari dinamika pasar,
globalisasi, dan modernisasi industri tekstil. Banyak pengrajin songket yang mulai
menggunakan bahan campuran misalnya sutra campuran atau benang alternatif dan
teknik produksi yang disederhanakan agar lebih efisien dan kompetitif di pasar
(misalnya mass-production atau tekstil “mesin”). Penelitian menunjukkan bahwa
kemunculan “songket mesin” dan tekstil industri dengan harga jauh lebih murah
membuat sebagian masyarakat lebih memilih tekstil hasil pabrik daripada songket asli,
mengorbankan aspek tradisional dan keaslian kualitas songket (Nadina, 2016). Kondisi
ini mengancam keberlanjutan teknik tradisional dan pengetahuan tenun warisan leluhur
sebuah bentuk degradasi nilai budaya yang tidak mudah diperbaiki bila generasi muda
tidak tertarik atau tidak mampu meneruskan keterampilan tradisional.

Selain itu, risiko komodifikasi budaya menjadi nyata ketika songket beralih dari
warisan budaya dan simbol identitas menjadi komoditas ekonomi belaka. Studi kasus
dari kain tenun tradisional (contohnya di luar Palembang) seperti pada Songket
Silungkang pada pengembangan pariwisata menunjukkan bahwa komodifikasi
membawa dampak perubahan fungsi: dari kain ritual atau tekstil tradisional menjadi
produk souvenir atau fashion untuk turis, serta penggunaan motif-motif tradisional
tanpa mempertimbangkan makna filosofis atau konteks kultural aslinya (Seprisyam,
2021). Pada konteks songket Palembang, hal serupa bisa terjadi: motif dan desain

24 | Jurnal Pendidikan Inklusif



Jurnal Pendidikan Inklusif —Vol. 10 No. 1 (Januari, 2026)

dipakai secara luas sebagai ornamen, fashion kontemporer, atau produk massal tanpa
menjaga nilai historis, simbolik, dan identitas budaya. Bahkan produk “songket
modifikasi” dapat kehilangan makna identitas kolektif, dan berubah menjadi produk
pasaran biasa yang pada akhirnya mengikis kedalaman makna tradisionalnya.

Tantangan pelestarian juga berasal dari aspek regulasi, proteksi hak budaya, dan
keberlanjutan sosial-ekonomi komunitas pengrajin. Meskipun songket Palembang
diakui sebagai warisan budaya tak benda, penelitian menunjukkan bahwa industri
modern dan ekspansi massal sering membawa “penjualan komersial tanpa izin”,
pemalsuan motif, dan eksploitasi motif budaya tanpa perlindungan hak kekayaan
intelektual (HKI) yang memadai bagi komunitas asli (Merry, 2025). Selain itu, generasi
muda semakin kurang tertarik menekuni keterampilan menenun tradisional karena
waktu, biaya, dan daya tarik ekonomi yang relatif rendah dibanding pekerjaan lain
situasi ini memperlemah regenerasi pengrajin dan potensi hilangnya keterampilan
tradisional secara bertahap (Fadiyah, 2024). Akibatnya, tanpa kebijakan pelestarian,
edukasi budaya, dan dukungan institusional, warisan budaya seperti songket berisiko
mengalami erosi makna, kehilangan nilai estetika dan simbolik, serta pada akhirnya
identitas budaya kolektif masyarakat Palembang bisa terdegradasi.

KESIMPULAN

Kajian literatur ini menyimpulkan bahwa Transformasi Identitas Budaya Wong
Palembang menunjukkan kesenjangan nyata antara idealisme pelestarian dengan realitas
perubahan sosial. Analisis tematik menegaskan adanya erosi signifikan pada tradisi
lokal non-material, terutama dalam penggunaan bahasa Palembang dan pelaksanaan
adab/etika tradisional di kalangan generasi muda, didorong oleh urbanisasi dan
penetrasi teknologi global. Di sisi lain, beberapa elemen budaya material (seperti
kuliner dan songket) menunjukkan adaptasi dan komodifikasi yang berhasil,
menjadikannya citra kota, meskipun berisiko menggeser nilai filosofis menjadi sekadar
komersial. Kesenjangan literatur terletak pada kurangnya hubungan eksplisit antara
pembangunan infrastruktur dengan perubahan identitas spesifik. Oleh karena itu,
penelitian ini menekankan urgensi untuk merumuskan strategi pelestarian yang adaptif
dan berbasis literasi digital. Tujuannya adalah memastikan identitas kolektif Palembang
tetap lestari dan relevan, mengubahnya dari warisan pasif menjadi entitas budaya yang
dinamis dan berkelanjutan.

DAFTAR PUSTAKA

Anggun. (2025). Songket Goes Green: Challenges And Inovations In Sustainble Textile
Production In Palembang.

Apriana, A., Fatmah, F., & Yulisa, W. (2025). Transformasi nilai-nilai budaya Arab dalam
tradisi perkawinan adat Palembang. Raudhah: Jurnal Tarbiyah Islamiyah.

Asmi, A. R. (2020). Pergeseran tata cara pelaksanaan adat pernikahan di Kota Palembang.
Jurnal Humaniora.

Fadiyah. (2024). Upaya Perempuan dalam Mempertahankan Pakaian Adat Songket Melayu.

Gayung. (2019). Cultural Traditions And Economics Dinamycs Of The Songket Weaving
Craftmen In Palembang.

Hidayanti, A. (2024). Hubungan budaya motif tenun songket dengan identitas masyarakat
Palembang. Kalpataru: Jurnal Sejarah dan Pembelajaran Sejarah.

Hidayanti. (2024). Hubungan Bbudaya Motif Tenun Songket Jejawi Dan Songket Palembang.

Kurniawan, A, P. (2022). Makna Filosofis Motif Songket Palembang dalam Konteks
Modernisasi. Jurnal Kajian Budaya,, 145-162.

Jurnal Pendidikan Inklusif | 25



Transformasi ldentitas Budaya Wong Palembang: Kajian Literatur Terhadap Perubahan Sosial
Dan Tradisi Lokal

Lussetyowati, T., & Adiyanto, J. (2020). Urban Spatial Patterns of Riverside Settlement in
Musi River, Palembang. IOP Conference Series: Earth and Environmental Science.
Mainur. (2018). Jenis-Jenis Kain Songket Palembang: Motif dan Makna Kultural. Jurnal Seni
dan Desain, 112-128.

Merry. (2025). Intellectual Property Rights (IPR) Protection of Palembang Songket Weaving as
Traditional Cultural Heritage in Indonesia.

Michael. (2023). Songket Palembang: Makna, Sejarah, Jenis hingga Teknik Pembuatan.
Nadina. (2016). Kain Songket Palembang dengan Penerapan Teknik Batik.

Miranda, T. (2023). Dampak perkembangan Kkerajinan songket terhadap nilai budaya
masyarakat Palembang. Jurnal Seni & Desain.

Nugraha. (2022). Perancangan Keluarga Rupa Huruf Berbasis Songket Palembang sebagai
Bentuk Identitas Visual Asal Palembang, 78-92.

Prasetyo, S. (2021). Peran Teknologi Digital Dalam Inovasi Desain Songket Palwmbang
Kontemporer.

Rahayu , &. (2023). Strategi Pelestarian Kerajinan Songket Palembang melalui Pendidikan
Nonformal bagi Generasi Milenial. , 77-92.

Rizki. (2012). Hubungan Budaya Motif Tenun Songket Jejawi dan Palembang. Kalpa: Jurnal
Seni dan Budaya, 23-40.

Rohanah. (2009). Kerajinan Songket Palembang. Padang: BPSNT Padang Press.

Sadono, A. (2023). Historical traces and cultural values of Palembang’s traditional culinary
heritage. Indonesian Journal of Tourism and Hospitality Management.

Seprisyam. (2021). Komodifikasi Songket Silungkang Dalam PengenbangaParawisata Di Kota
Sawahlunto .

Sunarya. (2016). Songket Palembang: Fungsi Sosial Budaya dan Konsumsi Kain Tenun, 71-85.

Supriyanto. (2017). Songket Aesan Gede Sebagai Pakaian Adat Perkawinan Tradisional
Palembang (1966-1986).

Susanto. (2018). Dampak Pengakuan UNESCO terhadap Ekonomi Kreatif Songket Palembang.
Jurnal Pariwisata Budaya,, 101-115.

Wahyudi. (2025). Perkembangan Tradisi Pembuatan Kain Tenun Songket Di Palembang Tahun
1998-2023.

Wicaksono, B. (2018). Perubahan budaya bermukim masyarakat riparian Sungai Musi. Jurnal
Tekno Global.

Wijayanti. (2019). Palembang Songket Fabric Visual Motif.

Zambhari. (2025). Kajian Nilai Filosofis Dalam Tradisi Kain songket Palembag, 264-265.

26 | Jurnal Pendidikan Inklusif



