Vol 9 No. 7 Juli 2025
Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisiplin eISSN: 2118-7451

METODE PENDIDIKAN HATI PERSPEKTIF IBNU QAYYIM
DALAM KITAB AD-DA”’ WA AD-DAWA”

Haekal Amirul Akbar!, Maryono?
haekalamirul9@gmail.com?, maryono003@gmail.com’
Staim Muhammadiyah Paciran Lamongan!, STAI Ali Bin Abi Thalib Surabaya?

ABSTRAK
Penulisan ini bertujuan untuk mengkaji metode pendidikan hati dalam perspektif Ibnu Qayyim Al-
Jauziyyah sebagaimana dijelaskan dalam kitab Ad-Da’ wa Ad-Dawa’. Latar belakang penulisan ini
adalah semakin maraknya degradasi moral dan spiritual di masyarakat, terutama di kalangan remaja,
seperti perilaku menyimpang, perundungan, hingga praktik kesyirikan yang menunjukkan adanya
krisis dalam aspek hati. Dalam Islam, hati (qalb) dipandang sebagai pusat kendali moral dan spiritual
yang sangat menentukan baik atau buruknya perilaku manusia.Ibnu Qayyim mengemukakan bahwa
hati yang bersih dan sehat akan melahirkan akhlak mulia dan kedekatan dengan Allah, sementara
hati yang sakit atau mati akan membawa seseorang kepada maksiat dan kehancuran moral. Metode
pendidikan hati yang ditawarkan beliau meliputi penyucian jiwa (tazkiyatun nafs), dzikir, introspeksi
(muhasabah), menjauhi maksiat, serta memperkuat hubungan spiritual dengan Allah.Penulisan ini
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library research), yaitu dengan
menelaah secara mendalam kitab Ad-Da’ wa Ad-Dawa’ serta referensi pendukung lainnya. Hasil
penulisan menunjukkan bahwa metode pendidikan hati menurut Ibnu Qayyim memiliki relevansi
yang kuat terhadap pengembangan karakter dan spiritualitas peserta didik di era modern. Pendidikan
tidak hanya berfungsi sebagai sarana transfer ilmu, tetapi juga sebagai proses pembentukan
kepribadian yang utuh dan terarah.
Kata Kunci: Pendidikan Hati, Ibnu Qayyim, Ad-Da’ Wa Ad-Dawa’, Tazkiyatun Nafs, Akhlak,
Spiritualitas.

ABSTRACT
This study aims to examine the method of heart education from the perspective of Ibnu Qayyim al-
Jawziyyah as outlined in his renowned work Ad-Da’ wa Ad-Dawa’ (The Disease and the Cure). The
research is motivated by the increasing moral and spiritual decline in society, particularly among
youth, such as deviant behaviors, bullying, and the persistence of shirk practices, which indicate a
deep crisis in the human heart. In Islamic thought, the heart (qalb) is seen as the central spiritual
and moral compass that governs one’s behavior and ethical decisions. Ibnu Qayyim emphasizes that
a sound and pure heart leads to noble character and closeness to Allah, while a diseased or dead
heart results in sin and moral decay. His approach to heart education involves tazkiyatun nafs
(purification of the soul), remembrance of Allah (dhikr), self-reflection (muhasabah), avoiding sins,
and strengthening the individual's spiritual relationship with their Creator. This study employs a
qualitative approach using library research by analyzing Ad-Da’ wa Ad-Dawa’ alongside relevant
supporting literature. The findings reveal that Ibnu Qayyim’s concept of heart education remains
highly relevant in modern educational contexts, especially in forming students with strong spiritual
and moral integrity. Education should not merely focus on cognitive development but must also
prioritize the inner transformation of individuals.
Keywords: Heart Education, Ibnu Qayyim, Ad-Da’ Wa Ad-Dawa’, Tazkiyatun Nafs, Character,
Spirituality.

PENDAHULUAN

Pendidikan merupakan fondasi utama dalam membangun peradaban suatu bangsa.
Tidak hanya sebagai sarana transfer ilmu pengetahuan, pendidikan juga berfungsi
membentuk karakter dan spiritualitas peserta didik. Namun, perkembangan zaman dan arus

102


mailto:haekalamirul9@gmail.com1
mailto:maryono003@gmail.com2

globalisasi telah menyebabkan pergeseran orientasi pendidikan yang lebih menitikberatkan
pada aspek akademik, sementara dimensi moral dan spiritual cenderung terabaikan. Kondisi
ini berdampak pada munculnya berbagai penyimpangan perilaku di kalangan remaja.
Kebiasaan merokok, perundungan bullying, hingga tindak kriminalitas menjadi fenomena
yang mengkhawatirkan.

Salah satu permasalahan yang cukup mengkhawatirkan adalah meningkatnya jumlah
remaja yang merokok. Menurut data, prevalensi merokok di kalangan remaja usia 15-19
tahun mencapai 22%. Merokok bukan hanya berdampak negatif pada kesehatan individu,
tetapi juga menunjukkan rendahnya kesadaran moral dan tanggung jawab sosial. Selain itu,
kebiasaan ini sering kali menjadi awal dari perilaku menyimpang lainnya, seperti kenakalan
remaja dan penyalahgunaan zat adiktif.

Selain merokok, perundungan di lingkungan sekolah juga semakin marak terjadi.
Berdasarkan survei, sekitar 30% siswa di Indonesia mengalami perundungan selama masa
sekolah. Fenomena ini menunjukkan lemahnya pembentukan karakter peserta didik,
sehingga mereka cenderung melakukan tindakan agresif terhadap sesama. Salah satu kasus
yang mencuat adalah perundungan di Waduk Selorejo, Malang, di mana korban mengalami
luka fisik akibat pemukulan dan tendangan, bahkan hingga mengalami trauma
berkepanjangan. Lebih jauh, tindakan kekerasan di kalangan remaja tidak hanya berhenti
pada perundungan, tetapi juga berkembang menjadi tindak kriminal yang lebih serius. Salah
satu contoh nyata adalah kasus pembunuhan yang terjadi di Sungai Way Waya Bumi Aji,
Kecamatan Anak Tuha, Kabupaten Lampung Tengah, pada 30 Januari 2025. Dalam kasus
ini, seorang siswa SMA ditemukan tewas akibat dibunuh oleh teman sekolahnya. Kasus ini
menegaskan bahwa degradasi moral di kalangan remaja bukan sekadar isu kecil, melainkan
masalah serius yang membutuhkan perhatian dan solusi nyata.

Meningkatnya perilaku menyimpang di kalangan peserta didik mengindikasikan
adanya krisis moral yang perlu segera ditangani. Faktor-faktor yang berkontribusi terhadap
masalah ini di antaranya adalah kurangnya pendidikan karakter, minimnya pengawasan
orang tua, serta pengaruh negatif dari lingkungan dan media social.

Di sisi lain, masyarakat juga masih dihadapkan pada persoalan spiritual berupa
menjamurnya praktik-praktik kesyirikan di berbagai daerah. Di Yogyakarta, misalnya,
masih ditemukan masyarakat yang percaya pada jimat dan benda bertuah yang diyakini
membawa keberuntungan atau perlindungan. Ritual di makam-makam keramat seperti
Makam Sunan Kalijaga dan Gunung Merapi dilakukan untuk meminta berkah dan
keselamatan. Bahkan, tidak sedikit masyarakat yang mendatangi dukun atau paranormal di
daerah seperti Gunungkidul dan Sleman untuk memperoleh penglaris usaha atau mencari
jodoh.

Fenomena serupa terjadi di Jawa Barat, terutama di wilayah Cirebon, Indramayu, dan
Tasikmalaya, di mana di mana masih berlangsung tradisi ngalap berkah dengan
mengunjungi sumur atau makam tertentu. Kepercayaan terhadap mitos Dewi Sri sebagai
dewi kesuburan masih diyakini oleh sebagian petani. Selain itu, praktik perdukunan masih
digunakan dalam kehidupan sosial, termasuk dalam urusan bisnis dan politik.

Di Jawa Timur, khususnya di daerah Banyuwangi dan Madura, terdapat praktik santet,
ilmu hitam, dan pesugihan yang dilakukan di tempat-tempat seperti Alas Purwo dan Gunung
Kawi, demi meraih kekayaan secara instan. D1 beberapa daerah pedalaman, sesajen masih
dipercaya sebagai media untuk berhubungan dengan makhluk halus atau menjaga
keharmonisan dengan alam gaib.

Di kawasan Minangkabau (Sumatera Barat), kepercayaan terhadap roh leluhur dan
makhluk halus masih melekat kuat dalam budaya lokal. Praktik perdukunan juga sering

103



dipadukan dengan pengobatan tradisional dan upacara adat seperti Batagak Pangulu, yang
mengandung unsur-unsur mistis dalam pelaksanaannya.

Sementara itu, di Sulawesi Selatan, khususnya daerah Makassar dan Toraja, terdapat
upacara Rambu Solo’, yang mengandung kepercayaan akan eksistensi roh leluhur. Mitos
tentang Bissu sebagai manusia setengah dewa juga masih hidup di tengah masyarakat Bugis.
Bahkan, persembahan kepada laut dan gunung masih dilakukan oleh sebagian masyarakat
pesisir sebagai bentuk penghormatan kepada kekuatan alam yang dipercayai memiliki
pengaruh terhadap kehidupan manusia.

Fenomena-fenomena tersebut memperlihatkan bahwa meskipun Indonesia telah
memasuki era modern, namun praktik-praktik yang bertentangan dengan tauhid masih
lestari di tengah masyarakat. Hal ini menunjukkan adanya degradasi pemahaman
keagamaan yang mendalam, khususnya dalam hal ketauhidan dan penyucian hati. Oleh
karena itu, diperlukan pendekatan pendidikan yang menyentuh aspek hati dan spiritualitas
secara lebih substansial, seperti yang digagas oleh Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah dalam karya-
karyanya, terutama dalam kitab Ad-Daa’ wa Ad-Dawa’.

Baik krisis moral remaja maupun kesyirikan masyarakat adalah cerminan dari satu
akar masalah yang sama, yaitu rusaknya hati. Dalam Islam, hati (qalb) merupakan pusat
spiritual dan moral manusia. Rasulullah bersabda: | g ) g )

ARl (o 5 T AT M) 2 Entd 1) 5 AR Al Alia Ealia 1) alas wal) B 515 Y

“Ketahuilah, dalam tubuh manusia ada segumpal daging. Jika ia baik, maka baiklah
seluruh tubuhnya. Jika ia rusak, maka rusaklah seluruh tubuhnya. Ketahuilah, itu adalah
hati.”

Sayangnya, sistem pendidikan kita belum secara maksimal memberikan ruang untuk
pembinaan hati. Pendidikan sering kali terbatas pada aspek kognitif, padahal justru hati yang
menjadi penentu utama dalam pembentukan akhlak dan kepribadian seseorang.

Pendidikan hati merupakan pendekatan yang menitikberatkan pada pembentukan
moral, etika, dan spiritualitas individu. Metode ini bertujuan untuk menumbuhkan
kesadaran batin, kepekaan sosial, serta nilai-nilai luhur yang menjadi fondasi utama dalam
kehidupan. Banyak penulisan menunjukkan bahwa pendidikan berbasis spiritualitas dan
karakter berperan penting dalam membentuk individu yang memiliki kecerdasan emosional
dan moral yang baik. Hal ini menegaskan bahwa pendidikan tidak boleh hanya berorientasi
pada pencapaian akademik, tetapi juga harus menanamkan nilai-nilai spiritual yang
membantu individu menemukan makna hidup mereka.

Krisis identitas menjadi salah satu fenomena yang semakin sering terjadi, terutama di
kalangan peserta didik remaja dan generasi muda. Individu yang mengalami krisis identitas
sering merasa kehilangan arah dan tujuan hidup, sehingga rentan terhadap pengaruh negatif.

Tragedi kemanusiaan terbesar di era modern ini yang seringkali tidak pernah disadari
adalah rusaknya hati. Permasalahan moral, etika, serta krisis akhlak merupakan akibat dari
rusaknya hati. Apabila hal itu terjadi, maka bisa dikatakan bahwa usaha-usaha yang dibuat
oleh lembaga dan pihak yang mengelola pendidikan tidak seutuhnya maksimal dalam
mencapai tujuan yang diharapkan.

Sedangkan tujuan dan misi pendidikan nasional kita sekarang ini, tertuang di dalam
Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang pendidikan nasional, yaitu menciptakan
peserta didik (manusia Indonesia) yang beriman, bertakwa kepada Tuhan yang Maha Esa,
berakhlak mulia, sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri, menjadi warga Negara yang
demokratis, dan bertanggung jawab.

Dengan demikian, pendidikan diharapkan dapat melahirkan manusia-manusia yang
dapat menjadi motor peradaban hidup yang semakin bermartabat. Pendidikan mempunyai

104



andil dalam membentuk perilaku peserta didik, sehingga untuk menghasilkan perilaku
peserta didik yang baik harus dibentuk oleh pendidikan yang baik juga serta tepat.

Hati dapat menentukan baik atau buruknya akhlak manusia, maka dari itu mendidik
hati merupakan awal daripada mendidik akhlak. Karena tidak ada satu amal pun yang tegak
melainkan amal itu keluar dari hati. Seperti yang dikatakan oleh Hamka Abdul Azis,
bahwasannya “Pendidikan akhlak mulia yang berpusat pada hati, akan melahirkan generasi
unggul yang lebih menghargai kehidupan dengan cara yang benar. Merekalah orang-orang
yang bertakwa dan tidak pernah ragu dalam bertindak karena selalu merasa diperhatikan
oleh Allah”.

Hati merupakan inti dari manusia. Hati adalah segumpal daging yang jika ia baik maka
jasad juga baik secara keseluruhan, dan jika ia rusak maka rusaklah jasad seluruhnya, karena
pengaruh hati sampai kepada keseluruhan anggota badan. Selain itu, hati adalah raja
sedangkan organ tubuh adalah pasukan yang menjalankan perintah dan menerima petunjuk
ketika hati melakukan suatu perintah. Maka dari itu pentingnya hati untuk dididik karena
pendidikan hati akan membentuk karakter, karakter menciptakan perilaku (mulia), yang
pada gilirannya akan melahirkan manusia yang baik. Menurut Akhmad Sodiq, “karakter
adalah nilai yang melembaga dalam diri seseorang yang dikenali sebagai sifat, karakter
bukanlah watak bawaan, akan tetapi ia dibentuk berdasarkan pengalaman dan pembiasaan”.
Adapun Menurut Aan Hasanah, “karakter adalah hasil dari proses internasilasi nilai-nilai
moral yang termanifestasikan dalam bentuk perilaku yang berulang-ulang dan dilakukan
secara otomatis oleh individu”.

Hati merupakan pusat dari tubuh manusia yang dapat menghasilkan kebiasaan atau
sikap yang pada akhirnya akan mempengaruhi tingkah laku manusia. Oleh karena itu,
sebagai usaha melindungi hati dari kekufuran dan amal keburukan serta untuk
mensucikannya, maka diperlukan sebuah pendidikan hati.

Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah mengemukakan bahwa “Tanda hati yang sehat adalah ia
selalu menyadarkan pemiliknya sehingga kembali dan tunduk kepada Allah Subhanahu wa
Ta‘ala , bergantung kepada Allah layaknya sang kekasih yang harus lekat dengan
kekasihnya”.

Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah, seorang ulama dan cendekiawan Muslim terkemuka pada
abad ke-14, telah mengembangkan konsep pendidikan hati yang relevan hingga hari ini.
Menurutnya, hati adalah pusat segala tindak-tanduk manusia. Jika hati ini baik, maka akan
melahirkan tindakan baik, sebaliknya jika hati ini rusak, maka akan muncul keburukan. Oleh
karena itu, pendidikan hati yang diajarkan oleh Ibnu Qayyim menjadi krusial untuk
membentuk pribadi yang berakhlak mulia dan memiliki kepekaan spiritual yang tinggi.

Pandangan Ibnu Qayyim Al-Jauziyah tentang Pendidikan hati tidak hanya tercermin
dalam kekayaan konsenya tapi juga pentingnya terhadap tantangan moral Dasar Tujuan
Pendidikan Hati menurut Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah dan etika di zaman modern.
Keseimbangan antara kearifan tradisional dan konteks kontemporer.

Menurut Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah juga dalam kitab Ad-Da’ wa Ad-Dawa’, metode
pendidikan hati ini berfokus pada penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) dan pengobatan
penyakit hati. Beliau menjelaskan bahwa hati memiliki peran sentral dalam kehidupan
manusia, dan ketika hati rusak, seluruh aspek kehidupan seseorang akan terpengaruh.

Selain itu, metode pendidikan hati menurut Ibnu Qayyim juga berfokus pada
penguatan hubungan individu dengan Sang Pencipta. Dalam karyanya, yaitu Ad-Da’ wa
Ad-Dawa’, ia menekankan pentingnya pengetahuan agama, praktik kebaikan, serta
pengamalan nilai-nilai spiritual. Melalui dzikir, tafakur (penghayatan), dan interaksi sosial
yang baik, individu dapat memperbaiki hatinya dan mencapai kedamaian serta kebahagiaan

105



sejati.

Dengan latar belakang tersebut, penulisan ini bertujuan untuk mengeksplorasi lebih
dalam metode pendidikan hati menurut Ibnu Qayyim, dalam buku Ad-Da’ wa Ad-Dawa’
teknik-teknik yang diterapkannya, dan relevansinya dalam pendidikan masa kini.
Diharapkan hasil penulisan ini dapat memberikan kontribusi dalam pengembangan
pendidikan karakter dan spiritual di kalangan peserta didik, khususnya dalam konteks
pendidikan Islam.

METODE

Metode penelitian ini menggunakan pendekatan penulisan kepustakaan (library
research), yaitu pengumpulan data dilakukan dengan menelaah berbagai literatur seperti
buku, jurnal ilmiah, majalah, dan dokumen lainnya yang relevan dengan topik pembahasan.
Tujuan utama dari penulisan ini adalah untuk menggali teori, dalil, prinsip, dan pemikiran
yang dapat digunakan untuk menganalisis serta memecahkan permasalahan yang diteliti.
Pendekatan yang digunakan bersifat kualitatif, dengan penekanan pada proses analisis
hubungan antar fenomena dan penyimpulan secara logis dan ilmiah. Penulisan ini
berlangsung sejak 29 Juli 2024 hingga 31 Mei 2025 dan dilakukan di lingkungan
perpustakaan.

Sumber data terdiri dari data primer dan data sekunder. Data primer berasal dari
literatur utama yang secara langsung berkaitan dengan topik penelitian, seperti buku Ad-
Daa’ wa Ad-Dawaa karya Ibnu Qayyim dan jurnal-jurnal Islami yang relevan. Sementara
itu, data sekunder diperoleh dari sumber pendukung lainnya seperti artikel dan buku-buku
lain yang tidak secara langsung menjadi fokus utama, namun memperkaya kajian. Teknik
pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, membaca, mencatat, serta mengolah
informasi dari berbagai karya ilmiah guna memperoleh data yang sesuai dengan tujuan
penulisan.

Dalam menganalisis data, penulis menggunakan tiga tahapan menurut Miles dan
Huberman, yakni reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Reduksi data
dilakukan dengan menyaring dan merangkum data yang dianggap penting, sementara
penyajian data dilakukan secara sistematis agar informasi lebih mudah dipahami. Penarikan
kesimpulan dilakukan secara hati-hati, dengan menggunakan triangulasi untuk menguji
kredibilitas data melalui perbandingan berbagai sumber. Kesimpulan juga terus diverifikasi
sepanjang proses penulisan untuk memastikan akurasi dan validitas hasil kajian.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Ibnu Qayyim al-Jauziyyah merupakan ulama besar yang sangat berpengaruh dalam
bidang tasawuf, pendidikan, dan pemikiran Islam. Biografinya menunjukkan bahwa beliau
tumbuh dalam lingkungan keilmuan yang kuat dan memiliki banyak guru ternama, salah
satunya Ibnu Taimiyyah. Selain menjadi murid, Ibnu Qayyim juga menulis banyak karya
monumental, termasuk Ad-Da’ wa Ad-Dawa’, yang menjadi rujukan utama dalam skripsi
ini.

Kitab Ad-Da’” wa Ad-Dawa’ secara mendalam membahas penyakit-penyakit hati serta
metode penyembuhannya. Karya ini tidak hanya deskriptif, melainkan juga analitis dan
reflektif. Ibnu Qayyim menyusun penjelasan dengan bahasa yang menggugah, menyentuh
sisi spiritual dan psikologis pembacanya. Kitab ini sangat relevan dijadikan pedoman dalam
pendidikan hati karena menawarkan metode yang terstruktur dan berdasarkan sumber utama
Islam.

106



Pembahasan pertama dalam analisis kitab adalah tentang dampak negatif dari maksiat
dan dosa. Dosa dipandang sebagai racun bagi hati yang menyebabkan kegelapan, kelemahan
iman, dan kehancuran moral. Ibnu Qayyim menekankan bahwa setiap maksiat memiliki
konsekuensi langsung terhadap kondisi hati dan spiritualitas seseorang.

Dosa tidak hanya berpengaruh pada individu, tetapi juga masyarakat secara luas.
Dalam sejarah umat terdahulu, seperti kaum Nuh, Tsamud, dan Luth, maksiat kolektif
membawa azab massal. Pelajaran ini penting untuk menunjukkan bahwa pendidikan hati
harus dimulai dari pembinaan individu namun juga diperluas ke aspek sosial.

Ibnu Qayyim menyampaikan bahwa syirik adalah bentuk penyakit hati yang paling
berbahaya. Syirik mengikis tauhid dan menjadi akar dari kehancuran spiritual. Oleh karena
itu, pendidikan hati harus dimulai dari pemurnian tauhid agar segala ibadah memiliki ruh
dan makna yang benar.

Selanjutnya, Ibnu Qayyim menjelaskan bahwa ilmu adalah salah satu obat hati yang
paling mujarab. [lmu mampu membuka mata hati, memperkuat iman, dan mengarahkan
manusia kepada jalan yang lurus. Pendidikan hati yang berhasil harus ditopang oleh
pembelajaran ilmu yang mendalam dan terus-menerus.

Dalam konteks ini, ilmu tidak cukup hanya diketahui, tetapi harus diamalkan. Ilmu
yang tidak diamalkan justru bisa memperparah kondisi hati karena membuat seseorang
merasa cukup dan sombong. Oleh sebab itu, penting bagi seorang pendidik untuk
memberikan teladan dalam pengamalan ilmu.

Taubat dan penyesalan mendalam juga menjadi metode utama dalam penyembuhan
hati menurut Ibnu Qayyim. Taubat adalah titik balik yang membawa hati dari kondisi sakit
menuju pemulihan. Penyesalan atas dosa menumbuhkan kerendahan hati dan semangat
untuk memperbaiki diri.

Ibnu Qayyim menyampaikan bahwa taubat yang diterima Allah adalah taubat yang
disertai tekad untuk tidak mengulangi dosa, rasa sedih yang mendalam, dan peningkatan
dalam amal shalih. Pendidikan hati harus menciptakan suasana yang mendorong introspeksi
dan kesadaran penuh akan kesalahan.

Dalam proses pendidikan hati, dzikir atau mengingat Allah juga memiliki peran utama.
Dzikir menghubungkan hati manusia dengan penciptanya, memperkuat ikatan spiritual,
serta menjaga ketenangan batin di tengah kehidupan dunia yang penuh ujian.

Ibnu Qayyim menekankan bahwa hati yang senantiasa berdzikir akan terjaga dari
berbagai penyakit, karena dzikir ibarat makanan dan oksigen bagi ruhani manusia. Oleh
karena itu, penting bagi pendidik untuk membiasakan anak didik dalam berdzikir sejak dini.

Pendidikan hati menurut Ibnu Qayyim juga menggarisbawahi pentingnya muhasabah
atau introspeksi. Seseorang harus rajin mengevaluasi kondisi hatinya, menyadari kelemahan
dan kekurangan, serta berusaha memperbaikinya secara konsisten.

Introspeksi ini tidak hanya dilakukan setelah berbuat salah, melainkan menjadi
kebiasaan harian yang terus menerus agar tidak terjerumus dalam kelalaian. Pendidikan hati
yang baik menanamkan nilai evaluasi diri secara jujur dan berkala.

Selain itu, Ibnu Qayyim menekankan penghindaran terhadap dosa sebagai upaya
preventif. Menghindari maksiat jauh lebih baik dibandingkan harus mengobati hati yang
sudah rusak. Oleh karena itu, pendidikan hati juga berarti membentuk kesadaran akan
bahaya dosa sejak awal.

Kitab Ad-Da’ wa Ad-Dawa’ memberikan panduan bagaimana cara menjaga hati tetap
bersih, termasuk dengan menghindari pergaulan yang buruk, menjaga pandangan, dan
mengontrol ucapan. Hati yang bersih hanya bisa dicapai melalui disiplin spiritual yang kuat.

Seluruh metode yang diajarkan Ibnu Qayyim bersumber dari Al-Qur’an dan hadis,

107



menjadikan kitab ini sangat otoritatif dan terpercaya. Pendidikan hati yang dibangun dari
dasar-dasar syariat akan lebih kokoh dan mampu bertahan dalam berbagai tantangan zaman.

Ibnu Qayyim juga menyampaikan bahwa hati memiliki tingkatan, yakni hati yang
sehat, hati yang sakit, dan hati yang mati. Pendidikan hati bertujuan untuk menjadikan hati
yang sakit kembali sehat dan mencegah hati yang sehat menjadi rusak.

Analisis terhadap Ad-Da’ wa Ad-Dawa’ menunjukkan bahwa pendidikan hati
bukanlah sesuatu yang bisa dianggap remeh. Ia adalah fondasi dari segala amal dan perilaku.
Tanpa hati yang bersih, amal kebaikan pun akan kehilangan maknanya.

Keseluruhan uraian dalam bab ini menyimpulkan bahwa metode pendidikan hati
perspektif Ibnu Qayyim bersifat menyeluruh, mulai dari diagnosa penyakit hati hingga
metode penyembuhannya. Ini menunjukkan kedalaman ilmu dan kepekaan spiritual yang
dimiliki oleh beliau.

Dengan mengintegrasikan pendidikan hati ke dalam sistem pendidikan Islam,
diharapkan lahir generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang
secara spiritual dan akhlak. Hal ini menjadi kontribusi penting Ibnu Qayyim dalam dunia
pendidikan Islam.

KESIMPULAN

Setelah dilakukan analisis terhadap kitab Ad-Da’ wa Ad-Dawa’ karya Ibnu Qayyim
al-Jauziyyah, maka dapat disimpulkan bahwa kitab ini mengandung metode pendidikan hati
yang khas, mendalam, dan berbasis tauhid. Metode tersebut tidak dijelaskan secara
sistematik dengan istilah pendidikan modern, tetapi substansi isinya membentuk kerangka
pendidikan hati yang kuat, dimulai dari diagnosa penyakit hati hingga terapi
penyembuhannya.

Metode pendidikan hati yang ditemukan dalam kitab ini meliputi: penyadaran
terhadap bahaya dosa sebagai penyakit hati dengan menumbuhkan rasa takut kepada Allah
dan kesadaran akan kerasnya hati sebagai hukuman paling berat; penanaman ilmu yang
benar sebagai cahaya yang menyembuhkan hati dari kebodohan dan menyelamatkannya dari
syubhat; tauhid yang murni sebagai fondasi utama untuk memperbaiki hati dari syirik
tersembunyi dan menciptakan keikhlasan dalam penghambaan, taubat dan penyesalan
sebagai bentuk penyucian hati dari noda dosa dan kunci perubahan batin.

Metode-metode ini bersumber dari pemahaman mendalam terhadap penyakit hati dan
tauhid, dan sangat relevan diterapkan dalam menghadapi krisis moral generasi muda masa
kini.

DAFTAR PUSTAKA
Buku
Zakiyuddin Baidhawy, Pendidikan Hati: Rekonstruksi Pendidikan Spiritual dalam Islam,
(Semarang: Walisongo Press, 2005), hlm. 23
Abidin, Zainal. (2019). Pendidikan Karakter dalam Arus Globalisasi. Pustaka Ilmu.
Adetary Hasibuan, Albar. (2015). Filsafat Pendidikan Islam. CV Al-Ma'arif.
Al-Ghazali, Imam. (2004). Ihya’ Ulumuddin. Dar Al-Fikr.
Anshory, H. M. Nasruddin. (2006). Mistik dan Kebatinan di Indonesia. Erlangga.
Baswedan, Anies. (2024). Pendidikan Karakter dalam Tantangan Globalisasi. Media Kita.
Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah. (2003). Ad-Da’ wa Ad-Dawa’. Darussalam.
Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah. (2008). Ad-Da’ wa Ad-Dawa’. Dar Al-Kutub.
Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah. (2018). Buku Thibbul Qulub. Al-Maktabah.
Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah. (1993). al-Wabil ash-Shayyib. Dar Al-Kitab.
Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah. (2024). Ad-Daa’ wa Ad-Dawaa’. Pustaka Ilmu.
Ibnu Taimiyyah. (2010). Majmu’ Al-Fatawa. Dar Al-Fikr.
108



Jejen Musfah. (n.d.). Manajemen Pendidikan. CV Pustaka Ilmu.

Latoa, Mattulada. (1995). Satu Lukisan Analitis terhadap Antropologi Politik Orang Bugis. Pustaka
Pelajar.

Mahmud. (2014). Psikologi Pendidikan. Remaja Rosdakarya.

Purwakania Hasan, Aliah B. (2008). Pengantar Psikologi Kesehatan Islami. Rajawali Press.

Riyadhus Shalihin. (2019). Abu Zakariya Yahya bin Syaraf An-Nawawi (Ed.). Darussalam.

Sarjono Soekanto & Mamudji, Sri. (2006). Penulisan Hukum Normatif. Rajawali Pers.

Sodiq, Akhmad. (2018). Prophetic Character Building. Prenadamedia.

Sugiyono. (2017). Metode Penulisan Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Alfabeta.

Yusuf al-Qaradawi. (1980). Tarbiyatuna al-Ruhiyyah. Dar Al-Turats.

Jurnal

Harahap, D. R., Lubis, S., & Daulay, M. Y., “Konsep Pendidikan Hati dalam Perspektif Ibnu Qayyim
al-Jauziyyah,” Jurnal Al-Afkar, Vol. 7, No. 1 (2024), hlm. 26.

Arafah, Tiara Pelangi, et al. (2024). Attractive: Innovative Education Journal, Vol. X, No. X.

Effendi, Erwin, et al. (2023). “Konsep Informasi Konsp Data Dan Informasi.” Jurnal Pendidikan dan
Konseling, Vol. X, No. X.

Hasanuddin, Muhammad. (2022). “Peran Hati dalam Pembentukan Karakter.” Jurnal Tarbawi:
Pendidikan Islam, Vol. X, No. X.

Lur Rochman, Kholil. (2009). Jurnal Dakwah dan Komunikasi: Komunika.

Musyarofah, Siti. (2020). “Tradisi Ngalap Berkah dalam Perspektif Islam.” Jurnal Ushuluddin, Vol.
X, No. X.

Rahmawati, Nila. (2018). “Ritual Adat dan Kepercayaan Mistis dalam Budaya Minangkabau.”
Jurnal Antropologi Indonesia, Vol. X, No. X.

Syifa, Najah Azkiatun. (2020). “Pendidikan Hati Perspektif Ibnu Qayyim.” Jurnal Tarbiyah dan
Keguruan, Vol. X, No. X.

Vol. 11, No 11. (2016). MJurnal Reflektika.

Hasyim, Muhammad. (2017). “Pendidikan Hati Perspektif Al-Ghazali.” Al-Idaroh, Vol. X, No. X.

Skripsi

Purnomo, Agung. (2023). Konsep Pendidikan Rohani Menurut Imam Al-Ghazali Dalam Kitab Thya
Ulumuddin (Skripsi, Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan, UIN).

Syifa, Najah Azkiatun. (2020). Pendidikan Hati Perspektif Ibnu Qayyim (Skripsi, Fakultas Ilmu
Tarbiyah dan Keguruan, UIN).

Rika, Giyanti Nur. (2023). Pendidikan Hati Menurut Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah Dan Relevansinya
Dengan Pengembangan Akhlak Mulia (Skripsi, Fakultas [lmu Tarbiyah dan Keguruan, IAIN
Metro).

Hana, Fiah. (2018). Urgensi Pendidikan Hati Perspektif Al-Quran Dan Hadits (Skripsi, Fakultas
[lmu Tarbiyah, UIN Jakarta).

Nevela, Cerly. (2021). Metode Pendidikan Hati Dalam Perspektif Ibnu Qayim Dan Urgensinya
Dalam Pendidikan Islam (Skripsi, IAIN Kediri).

Website / Artikel Online

Kementerian Koordinator Bidang Pembangunan Manusia dan Kebudayaan. (2021). Remaja
Merokok Ancaman Bagi Masa Depan Bangsa. https://www.kemenko.go.id

UNICEF. (2020). Laporan tentang Perundungan di Sekolah di Indonesia. https://www.unicef.org

Detik Jatim. (2024). “5 Fakta Sakit Hati Berujung Perundungan Remaja di Waduk Selorejo Malang.”
https://www.detik.com/jatim/hukum-dan-kriminal/d-7774246

Tribratanews Lampung. (2023). “Kapolres Lampung Tengah Beberkan Kronologi Kasus
Pembunuhan Pelajar SMA di Anak Tuha.” https://tribratanews.lampung.polri.go.id

Gramedia Literasi. (2023). “Krisis Identitas: Pengertian, Penyebab, dan Cara Menghadapinya.”
https://www.gramedialiterasi.com

109



