
Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisiplin 
Vol 9 No. 7 Juli 2025 

eISSN: 2118-7451 
 

 

102 
 
 
 

METODE PENDIDIKAN HATI PERSPEKTIF IBNU QAYYIM 

DALAM KITAB AD-DA ̅’ WA AD-DAWA ̅’ 

 
Haekal Amirul Akbar1, Maryono2 

haekalamirul9@gmail.com1,  maryono003@gmail.com2   

Staim Muhammadiyah Paciran Lamongan1, STAI Ali Bin Abi Thalib Surabaya2 
 

ABSTRAK 
Penulisan ini bertujuan untuk mengkaji metode pendidikan hati dalam perspektif Ibnu Qayyim Al-

Jauziyyah sebagaimana dijelaskan dalam kitab Ad-Dā’ wa Ad-Dawā’. Latar belakang penulisan ini 

adalah semakin maraknya degradasi moral dan spiritual di masyarakat, terutama di kalangan remaja, 

seperti perilaku menyimpang, perundungan, hingga praktik kesyirikan yang menunjukkan adanya 

krisis dalam aspek hati. Dalam Islam, hati (qalb) dipandang sebagai pusat kendali moral dan spiritual 

yang sangat menentukan baik atau buruknya perilaku manusia.Ibnu Qayyim mengemukakan bahwa 

hati yang bersih dan sehat akan melahirkan akhlak mulia dan kedekatan dengan Allah, sementara 

hati yang sakit atau mati akan membawa seseorang kepada maksiat dan kehancuran moral. Metode 

pendidikan hati yang ditawarkan beliau meliputi penyucian jiwa (tazkiyatun nafs), dzikir, introspeksi 

(muhasabah), menjauhi maksiat, serta memperkuat hubungan spiritual dengan Allah.Penulisan ini 

menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library research), yaitu dengan 

menelaah secara mendalam kitab Ad-Dā’ wa Ad-Dawā’ serta referensi pendukung lainnya. Hasil 

penulisan menunjukkan bahwa metode pendidikan hati menurut Ibnu Qayyim memiliki relevansi 

yang kuat terhadap pengembangan karakter dan spiritualitas peserta didik di era modern. Pendidikan 

tidak hanya berfungsi sebagai sarana transfer ilmu, tetapi juga sebagai proses pembentukan 

kepribadian yang utuh dan terarah. 

Kata Kunci: Pendidikan Hati, Ibnu Qayyim, Ad-Dā’ Wa Ad-Dawā’, Tazkiyatun Nafs, Akhlak, 

Spiritualitas. 

 

ABSTRACT 

This study aims to examine the method of heart education from the perspective of Ibnu Qayyim al-

Jawziyyah as outlined in his renowned work Ad-Dā’ wa Ad-Dawā’ (The Disease and the Cure). The 

research is motivated by the increasing moral and spiritual decline in society, particularly among 

youth, such as deviant behaviors, bullying, and the persistence of shirk practices, which indicate a 

deep crisis in the human heart. In Islamic thought, the heart (qalb) is seen as the central spiritual 

and moral compass that governs one’s behavior and ethical decisions. Ibnu Qayyim emphasizes that 

a sound and pure heart leads to noble character and closeness to Allah, while a diseased or dead 

heart results in sin and moral decay. His approach to heart education involves tazkiyatun nafs 

(purification of the soul), remembrance of Allah (dhikr), self-reflection (muhasabah), avoiding sins, 

and strengthening the individual's spiritual relationship with their Creator. This study employs a 

qualitative approach using library research by analyzing Ad-Dā’ wa Ad-Dawā’ alongside relevant 

supporting literature. The findings reveal that Ibnu Qayyim’s concept of heart education remains 

highly relevant in modern educational contexts, especially in forming students with strong spiritual 

and moral integrity. Education should not merely focus on cognitive development but must also 

prioritize the inner transformation of individuals. 

Keywords: Heart Education, Ibnu Qayyim, Ad-Dā’ Wa Ad-Dawā’, Tazkiyatun Nafs, Character, 

Spirituality. 

 

 PEiNDAiHULUAiN 

Pendidikan merupakan fondasi utama dalam membangun peradaban suatu bangsa. 

Tidak hanya sebagai sarana transfer ilmu pengetahuan, pendidikan juga berfungsi 

membentuk karakter dan spiritualitas peserta didik.  Namun, perkembangan zaman dan arus 

mailto:haekalamirul9@gmail.com1
mailto:maryono003@gmail.com2


103 
 
 
 

globalisasi telah menyebabkan pergeseran orientasi pendidikan yang lebih menitikberatkan 

pada aspek akademik, sementara dimensi moral dan spiritual cenderung terabaikan.  Kondisi 

ini berdampak pada munculnya berbagai penyimpangan perilaku di kalangan remaja. 

Kebiasaan merokok, perundungan bullying, hingga tindak kriminalitas menjadi fenomena 

yang mengkhawatirkan. 

Salah satu permasalahan yang cukup mengkhawatirkan adalah meningkatnya jumlah 

remaja yang merokok. Menurut data, prevalensi merokok di kalangan remaja usia 15-19 

tahun mencapai 22%. Merokok bukan hanya berdampak negatif pada kesehatan individu, 

tetapi juga menunjukkan rendahnya kesadaran moral dan tanggung jawab sosial. Selain itu, 

kebiasaan ini sering kali menjadi awal dari perilaku menyimpang lainnya, seperti kenakalan 

remaja dan penyalahgunaan zat adiktif.  

Selain merokok, perundungan di lingkungan sekolah juga semakin marak terjadi. 

Berdasarkan survei, sekitar 30% siswa di Indonesia mengalami perundungan selama masa 

sekolah.  Fenomena ini menunjukkan lemahnya pembentukan karakter peserta didik, 

sehingga mereka cenderung melakukan tindakan agresif terhadap sesama. Salah satu kasus 

yang mencuat adalah perundungan di Waduk Selorejo, Malang, di mana korban mengalami 

luka fisik akibat pemukulan dan tendangan, bahkan hingga mengalami trauma 

berkepanjangan.  Lebih jauh, tindakan kekerasan di kalangan remaja tidak hanya berhenti 

pada perundungan, tetapi juga berkembang menjadi tindak kriminal yang lebih serius. Salah 

satu contoh nyata adalah kasus pembunuhan yang terjadi di Sungai Way Waya Bumi Aji, 

Kecamatan Anak Tuha, Kabupaten Lampung Tengah, pada 30 Januari 2025. Dalam kasus 

ini, seorang siswa SMA ditemukan tewas akibat dibunuh oleh teman sekolahnya.  Kasus ini 

menegaskan bahwa degradasi moral di kalangan remaja bukan sekadar isu kecil, melainkan 

masalah serius yang membutuhkan perhatian dan solusi nyata. 

Meningkatnya perilaku menyimpang di kalangan peserta didik mengindikasikan 

adanya krisis moral yang perlu segera ditangani. Faktor-faktor yang berkontribusi terhadap 

masalah ini di antaranya adalah kurangnya pendidikan karakter, minimnya pengawasan 

orang tua, serta pengaruh negatif dari lingkungan dan media social.  

Di sisi lain, masyarakat juga masih dihadapkan pada persoalan spiritual berupa 

menjamurnya praktik-praktik kesyirikan di berbagai daerah. Di Yogyakarta, misalnya, 

masih ditemukan masyarakat yang percaya pada jimat dan benda bertuah yang diyakini 

membawa keberuntungan atau perlindungan. Ritual di makam-makam keramat seperti 

Makam Sunan Kalijaga dan Gunung Merapi dilakukan untuk meminta berkah dan 

keselamatan. Bahkan, tidak sedikit masyarakat yang mendatangi dukun atau paranormal di 

daerah seperti Gunungkidul dan Sleman untuk memperoleh penglaris usaha atau mencari 

jodoh.  

Fenomena serupa terjadi di Jawa Barat, terutama di wilayah Cirebon, Indramayu, dan 

Tasikmalaya, di mana di mana masih berlangsung tradisi ngalap berkah dengan 

mengunjungi sumur atau makam tertentu. Kepercayaan terhadap mitos Dewi Sri sebagai 

dewi kesuburan masih diyakini oleh sebagian petani. Selain itu, praktik perdukunan masih 

digunakan dalam kehidupan sosial, termasuk dalam urusan bisnis dan politik.  

Di Jawa Timur, khususnya di daerah Banyuwangi dan Madura, terdapat praktik santet, 

ilmu hitam, dan pesugihan yang dilakukan di tempat-tempat seperti Alas Purwo dan Gunung 

Kawi, demi meraih kekayaan secara instan. Di beberapa daerah pedalaman, sesajen masih 

dipercaya sebagai media untuk berhubungan dengan makhluk halus atau menjaga 

keharmonisan dengan alam gaib.  

Di kawasan Minangkabau (Sumatera Barat), kepercayaan terhadap roh leluhur dan 

makhluk halus masih melekat kuat dalam budaya lokal. Praktik perdukunan juga sering 



104 
 
 
 

dipadukan dengan pengobatan tradisional dan upacara adat seperti Batagak Pangulu, yang 

mengandung unsur-unsur mistis dalam pelaksanaannya.  

Sementara itu, di Sulawesi Selatan, khususnya daerah Makassar dan Toraja, terdapat 

upacara Rambu Solo’, yang mengandung kepercayaan akan eksistensi roh leluhur. Mitos 

tentang Bissu sebagai manusia setengah dewa juga masih hidup di tengah masyarakat Bugis. 

Bahkan, persembahan kepada laut dan gunung masih dilakukan oleh sebagian masyarakat 

pesisir sebagai bentuk penghormatan kepada kekuatan alam yang dipercayai memiliki 

pengaruh terhadap kehidupan manusia.  

Fenomena-fenomena tersebut memperlihatkan bahwa meskipun Indonesia telah 

memasuki era modern, namun praktik-praktik yang bertentangan dengan tauhid masih 

lestari di tengah masyarakat. Hal ini menunjukkan adanya degradasi pemahaman 

keagamaan yang mendalam, khususnya dalam hal ketauhidan dan penyucian hati. Oleh 

karena itu, diperlukan pendekatan pendidikan yang menyentuh aspek hati dan spiritualitas 

secara lebih substansial, seperti yang digagas oleh Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah dalam karya-

karyanya, terutama dalam kitab Ad-Daa’ wa Ad-Dawa’.  

Baik krisis moral remaja maupun kesyirikan masyarakat adalah cerminan dari satu 

akar masalah yang sama, yaitu rusaknya hati. Dalam Islam, hati (qalb) merupakan pusat 

spiritual dan moral manusia. Rasulullah bersabda: 

  وَهِيَ الْقَلْبُ ألَََ وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ مُضْغَةً، إِذاَ صَلحََتْ صَلَحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ، وَإِذاَ فسََدتَْ فسََدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ، ألَََ 

“Ketahuilah, dalam tubuh manusia ada segumpal daging. Jika ia baik, maka baiklah 

seluruh tubuhnya. Jika ia rusak, maka rusaklah seluruh tubuhnya. Ketahuilah, itu adalah 

hati.” 

Sayangnya, sistem pendidikan kita belum secara maksimal memberikan ruang untuk 

pembinaan hati. Pendidikan sering kali terbatas pada aspek kognitif, padahal justru hati yang 

menjadi penentu utama dalam pembentukan akhlak dan kepribadian seseorang. 

Pendidikan hati merupakan pendekatan yang menitikberatkan pada pembentukan 

moral, etika, dan spiritualitas individu. Metode ini bertujuan untuk menumbuhkan 

kesadaran batin, kepekaan sosial, serta nilai-nilai luhur yang menjadi fondasi utama dalam 

kehidupan. Banyak penulisan menunjukkan bahwa pendidikan berbasis spiritualitas dan 

karakter berperan penting dalam membentuk individu yang memiliki kecerdasan emosional 

dan moral yang baik.  Hal ini menegaskan bahwa pendidikan tidak boleh hanya berorientasi 

pada pencapaian akademik, tetapi juga harus menanamkan nilai-nilai spiritual yang 

membantu individu menemukan makna hidup mereka. 

Krisis identitas menjadi salah satu fenomena yang semakin sering terjadi, terutama di 

kalangan peserta didik remaja dan generasi muda. Individu yang mengalami krisis identitas 

sering merasa kehilangan arah dan tujuan hidup, sehingga rentan terhadap pengaruh negatif.  

Tragedi kemanusiaan terbesar di era modern ini yang seringkali tidak pernah disadari 

adalah rusaknya hati. Permasalahan moral, etika, serta krisis akhlak merupakan akibat dari 

rusaknya hati. Apabila hal itu terjadi, maka bisa dikatakan bahwa usaha-usaha yang dibuat 

oleh lembaga dan pihak yang mengelola pendidikan tidak seutuhnya maksimal dalam 

mencapai tujuan yang diharapkan.  

Sedangkan tujuan dan misi pendidikan nasional kita sekarang ini, tertuang di dalam 

Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang pendidikan nasional, yaitu menciptakan 

peserta didik (manusia Indonesia) yang beriman, bertakwa kepada Tuhan yang Maha Esa, 

berakhlak mulia, sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri, menjadi warga Negara yang 

demokratis, dan bertanggung jawab.  

Dengan demikian, pendidikan diharapkan dapat melahirkan manusia-manusia yang 

dapat menjadi motor peradaban hidup yang semakin bermartabat. Pendidikan mempunyai 



105 
 
 
 

andil dalam membentuk perilaku peserta didik, sehingga untuk menghasilkan perilaku 

peserta didik yang baik harus dibentuk oleh pendidikan yang baik juga serta tepat.  

Hati dapat menentukan baik atau buruknya akhlak manusia, maka dari itu mendidik 

hati merupakan awal daripada mendidik akhlak. Karena tidak ada satu amal pun yang tegak 

melainkan amal itu keluar dari hati. Seperti yang dikatakan oleh Hamka Abdul Azis, 

bahwasannya “Pendidikan akhlak mulia yang berpusat pada hati, akan melahirkan generasi 

unggul yang lebih menghargai kehidupan dengan cara yang benar. Merekalah orang-orang 

yang bertakwa dan tidak pernah ragu dalam bertindak karena selalu merasa diperhatikan 

oleh Allah”.  

Hati merupakan inti dari manusia. Hati adalah segumpal daging yang jika ia baik maka 

jasad juga baik secara keseluruhan, dan jika ia rusak maka rusaklah jasad seluruhnya, karena 

pengaruh hati sampai kepada keseluruhan anggota badan.  Selain itu, hati adalah raja 

sedangkan organ tubuh adalah pasukan yang menjalankan perintah dan menerima petunjuk 

ketika hati melakukan suatu perintah.  Maka dari itu pentingnya hati untuk dididik karena 

pendidikan hati akan membentuk karakter, karakter menciptakan perilaku (mulia), yang 

pada gilirannya akan melahirkan manusia yang baik. Menurut Akhmad Sodiq, “karakter 

adalah nilai yang melembaga dalam diri seseorang yang dikenali sebagai sifat, karakter 

bukanlah watak bawaan, akan tetapi ia dibentuk berdasarkan pengalaman dan pembiasaan”.  

Adapun Menurut Aan Hasanah, “karakter adalah hasil dari proses internasilasi nilai-nilai 

moral yang termanifestasikan dalam bentuk perilaku yang berulang-ulang dan dilakukan 

secara otomatis oleh individu”.  

Hati merupakan pusat dari tubuh manusia yang dapat menghasilkan kebiasaan atau 

sikap yang pada akhirnya akan mempengaruhi tingkah laku manusia.  Oleh karena itu, 

sebagai usaha melindungi hati dari kekufuran dan amal keburukan serta untuk 

mensucikannya, maka diperlukan sebuah pendidikan hati.  

Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah mengemukakan bahwa “Tanda hati yang sehat adalah ia 

selalu menyadarkan pemiliknya sehingga kembali dan tunduk kepada Allah Subḥānahu wa 

Taʿālā , bergantung kepada Allah layaknya sang kekasih yang harus lekat dengan 

kekasihnya”.   

Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah, seorang ulama dan cendekiawan Muslim terkemuka pada 

abad ke-14, telah mengembangkan konsep pendidikan hati yang relevan hingga hari ini. 

Menurutnya, hati adalah pusat segala tindak-tanduk manusia. Jika hati ini baik, maka akan 

melahirkan tindakan baik, sebaliknya jika hati ini rusak, maka akan muncul keburukan. Oleh 

karena itu, pendidikan hati yang diajarkan oleh Ibnu Qayyim menjadi krusial untuk 

membentuk pribadi yang berakhlak mulia dan memiliki kepekaan spiritual yang tinggi.  

Pandangan Ibnu Qayyim Al-Jauziyah tentang Pendidikan hati tidak hanya tercermin 

dalam kekayaan konsenya tapi juga pentingnya terhadap tantangan moral Dasar Tujuan 

Pendidikan Hati menurut Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah dan etika di zaman modern. 

Keseimbangan antara kearifan tradisional dan konteks kontemporer.  

Menurut Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah juga  dalam kitab Ad-Dā’ wa Ad-Dawā’, metode 

pendidikan hati ini  berfokus pada penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) dan pengobatan 

penyakit hati. Beliau menjelaskan bahwa hati memiliki peran sentral dalam kehidupan 

manusia, dan ketika hati rusak, seluruh aspek kehidupan seseorang akan terpengaruh.  

Selain itu, metode pendidikan hati menurut Ibnu Qayyim juga berfokus pada 

penguatan hubungan individu dengan Sang Pencipta. Dalam karyanya, yaitu Ad-Dā’ wa 

Ad-Dawā’, ia menekankan pentingnya pengetahuan agama, praktik kebaikan, serta 

pengamalan nilai-nilai spiritual.  Melalui dzikir, tafakur (penghayatan), dan interaksi sosial 

yang baik, individu dapat memperbaiki hatinya dan mencapai kedamaian serta kebahagiaan 



106 
 
 
 

sejati.  

Dengan latar belakang tersebut, penulisan ini bertujuan untuk mengeksplorasi lebih 

dalam metode pendidikan hati menurut Ibnu Qayyim, dalam buku Ad-Dā’ wa Ad-Dawā’ 

teknik-teknik yang diterapkannya, dan relevansinya dalam pendidikan masa kini. 

Diharapkan hasil penulisan ini dapat memberikan kontribusi dalam pengembangan 

pendidikan karakter dan spiritual di kalangan peserta didik, khususnya dalam konteks 

pendidikan Islam. 

 

METODE 

Metode penelitian ini menggunakan pendekatan penulisan kepustakaan (library 

research), yaitu pengumpulan data dilakukan dengan menelaah berbagai literatur seperti 

buku, jurnal ilmiah, majalah, dan dokumen lainnya yang relevan dengan topik pembahasan. 

Tujuan utama dari penulisan ini adalah untuk menggali teori, dalil, prinsip, dan pemikiran 

yang dapat digunakan untuk menganalisis serta memecahkan permasalahan yang diteliti. 

Pendekatan yang digunakan bersifat kualitatif, dengan penekanan pada proses analisis 

hubungan antar fenomena dan penyimpulan secara logis dan ilmiah. Penulisan ini 

berlangsung sejak 29 Juli 2024 hingga 31 Mei 2025 dan dilakukan di lingkungan 

perpustakaan. 

 

Sumber data terdiri dari data primer dan data sekunder. Data primer berasal dari 

literatur utama yang secara langsung berkaitan dengan topik penelitian, seperti buku Ad-

Daa’ wa Ad-Dawaa karya Ibnu Qayyim dan jurnal-jurnal Islami yang relevan. Sementara 

itu, data sekunder diperoleh dari sumber pendukung lainnya seperti artikel dan buku-buku 

lain yang tidak secara langsung menjadi fokus utama, namun memperkaya kajian. Teknik 

pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, membaca, mencatat, serta mengolah 

informasi dari berbagai karya ilmiah guna memperoleh data yang sesuai dengan tujuan 

penulisan. 

Dalam menganalisis data, penulis menggunakan tiga tahapan menurut Miles dan 

Huberman, yakni reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Reduksi data 

dilakukan dengan menyaring dan merangkum data yang dianggap penting, sementara 

penyajian data dilakukan secara sistematis agar informasi lebih mudah dipahami. Penarikan 

kesimpulan dilakukan secara hati-hati, dengan menggunakan triangulasi untuk menguji 

kredibilitas data melalui perbandingan berbagai sumber. Kesimpulan juga terus diverifikasi 

sepanjang proses penulisan untuk memastikan akurasi dan validitas hasil kajian. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Ibnu Qayyim al-Jauziyyah merupakan ulama besar yang sangat berpengaruh dalam 

bidang tasawuf, pendidikan, dan pemikiran Islam. Biografinya menunjukkan bahwa beliau 

tumbuh dalam lingkungan keilmuan yang kuat dan memiliki banyak guru ternama, salah 

satunya Ibnu Taimiyyah. Selain menjadi murid, Ibnu Qayyim juga menulis banyak karya 

monumental, termasuk Ad-Dā’ wa Ad-Dawā’, yang menjadi rujukan utama dalam skripsi 

ini. 

Kitab Ad-Dā’ wa Ad-Dawā’ secara mendalam membahas penyakit-penyakit hati serta 

metode penyembuhannya. Karya ini tidak hanya deskriptif, melainkan juga analitis dan 

reflektif. Ibnu Qayyim menyusun penjelasan dengan bahasa yang menggugah, menyentuh 

sisi spiritual dan psikologis pembacanya. Kitab ini sangat relevan dijadikan pedoman dalam 

pendidikan hati karena menawarkan metode yang terstruktur dan berdasarkan sumber utama 

Islam. 



107 
 
 
 

Pembahasan pertama dalam analisis kitab adalah tentang dampak negatif dari maksiat 

dan dosa. Dosa dipandang sebagai racun bagi hati yang menyebabkan kegelapan, kelemahan 

iman, dan kehancuran moral. Ibnu Qayyim menekankan bahwa setiap maksiat memiliki 

konsekuensi langsung terhadap kondisi hati dan spiritualitas seseorang. 

Dosa tidak hanya berpengaruh pada individu, tetapi juga masyarakat secara luas. 

Dalam sejarah umat terdahulu, seperti kaum Nuh, Tsamud, dan Luth, maksiat kolektif 

membawa azab massal. Pelajaran ini penting untuk menunjukkan bahwa pendidikan hati 

harus dimulai dari pembinaan individu namun juga diperluas ke aspek sosial. 

Ibnu Qayyim menyampaikan bahwa syirik adalah bentuk penyakit hati yang paling 

berbahaya. Syirik mengikis tauhid dan menjadi akar dari kehancuran spiritual. Oleh karena 

itu, pendidikan hati harus dimulai dari pemurnian tauhid agar segala ibadah memiliki ruh 

dan makna yang benar. 

Selanjutnya, Ibnu Qayyim menjelaskan bahwa ilmu adalah salah satu obat hati yang 

paling mujarab. Ilmu mampu membuka mata hati, memperkuat iman, dan mengarahkan 

manusia kepada jalan yang lurus. Pendidikan hati yang berhasil harus ditopang oleh 

pembelajaran ilmu yang mendalam dan terus-menerus. 

Dalam konteks ini, ilmu tidak cukup hanya diketahui, tetapi harus diamalkan. Ilmu 

yang tidak diamalkan justru bisa memperparah kondisi hati karena membuat seseorang 

merasa cukup dan sombong. Oleh sebab itu, penting bagi seorang pendidik untuk 

memberikan teladan dalam pengamalan ilmu. 

Taubat dan penyesalan mendalam juga menjadi metode utama dalam penyembuhan 

hati menurut Ibnu Qayyim. Taubat adalah titik balik yang membawa hati dari kondisi sakit 

menuju pemulihan. Penyesalan atas dosa menumbuhkan kerendahan hati dan semangat 

untuk memperbaiki diri. 

Ibnu Qayyim menyampaikan bahwa taubat yang diterima Allah adalah taubat yang 

disertai tekad untuk tidak mengulangi dosa, rasa sedih yang mendalam, dan peningkatan 

dalam amal shalih. Pendidikan hati harus menciptakan suasana yang mendorong introspeksi 

dan kesadaran penuh akan kesalahan. 

Dalam proses pendidikan hati, dzikir atau mengingat Allah juga memiliki peran utama. 

Dzikir menghubungkan hati manusia dengan penciptanya, memperkuat ikatan spiritual, 

serta menjaga ketenangan batin di tengah kehidupan dunia yang penuh ujian. 

Ibnu Qayyim menekankan bahwa hati yang senantiasa berdzikir akan terjaga dari 

berbagai penyakit, karena dzikir ibarat makanan dan oksigen bagi ruhani manusia. Oleh 

karena itu, penting bagi pendidik untuk membiasakan anak didik dalam berdzikir sejak dini. 

Pendidikan hati menurut Ibnu Qayyim juga menggarisbawahi pentingnya muhasabah 

atau introspeksi. Seseorang harus rajin mengevaluasi kondisi hatinya, menyadari kelemahan 

dan kekurangan, serta berusaha memperbaikinya secara konsisten. 

Introspeksi ini tidak hanya dilakukan setelah berbuat salah, melainkan menjadi 

kebiasaan harian yang terus menerus agar tidak terjerumus dalam kelalaian. Pendidikan hati 

yang baik menanamkan nilai evaluasi diri secara jujur dan berkala. 

Selain itu, Ibnu Qayyim menekankan penghindaran terhadap dosa sebagai upaya 

preventif. Menghindari maksiat jauh lebih baik dibandingkan harus mengobati hati yang 

sudah rusak. Oleh karena itu, pendidikan hati juga berarti membentuk kesadaran akan 

bahaya dosa sejak awal. 

Kitab Ad-Dā’ wa Ad-Dawā’ memberikan panduan bagaimana cara menjaga hati tetap 

bersih, termasuk dengan menghindari pergaulan yang buruk, menjaga pandangan, dan 

mengontrol ucapan. Hati yang bersih hanya bisa dicapai melalui disiplin spiritual yang kuat. 

Seluruh metode yang diajarkan Ibnu Qayyim bersumber dari Al-Qur’an dan hadis, 



108 
 
 
 

menjadikan kitab ini sangat otoritatif dan terpercaya. Pendidikan hati yang dibangun dari 

dasar-dasar syariat akan lebih kokoh dan mampu bertahan dalam berbagai tantangan zaman. 

Ibnu Qayyim juga menyampaikan bahwa hati memiliki tingkatan, yakni hati yang 

sehat, hati yang sakit, dan hati yang mati. Pendidikan hati bertujuan untuk menjadikan hati 

yang sakit kembali sehat dan mencegah hati yang sehat menjadi rusak. 

Analisis terhadap Ad-Dā’ wa Ad-Dawā’ menunjukkan bahwa pendidikan hati 

bukanlah sesuatu yang bisa dianggap remeh. Ia adalah fondasi dari segala amal dan perilaku. 

Tanpa hati yang bersih, amal kebaikan pun akan kehilangan maknanya. 

Keseluruhan uraian dalam bab ini menyimpulkan bahwa metode pendidikan hati 

perspektif Ibnu Qayyim bersifat menyeluruh, mulai dari diagnosa penyakit hati hingga 

metode penyembuhannya. Ini menunjukkan kedalaman ilmu dan kepekaan spiritual yang 

dimiliki oleh beliau. 

Dengan mengintegrasikan pendidikan hati ke dalam sistem pendidikan Islam, 

diharapkan lahir generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang 

secara spiritual dan akhlak. Hal ini menjadi kontribusi penting Ibnu Qayyim dalam dunia 

pendidikan Islam. 

 

KESIMPULAN 

Setelah dilakukan analisis terhadap kitab Ad-Dā’ wa Ad-Dawā’ karya Ibnu Qayyim 

al-Jauziyyah, maka dapat disimpulkan bahwa kitab ini mengandung metode pendidikan hati 

yang khas, mendalam, dan berbasis tauhid. Metode tersebut tidak dijelaskan secara 

sistematik dengan istilah pendidikan modern, tetapi substansi isinya membentuk kerangka 

pendidikan hati yang kuat, dimulai dari diagnosa penyakit hati hingga terapi 

penyembuhannya. 

Metode pendidikan hati yang ditemukan dalam kitab ini meliputi: penyadaran 

terhadap bahaya dosa sebagai penyakit hati dengan menumbuhkan rasa takut kepada Allah 

dan kesadaran akan kerasnya hati sebagai hukuman paling berat; penanaman ilmu yang 

benar sebagai cahaya yang menyembuhkan hati dari kebodohan dan menyelamatkannya dari 

syubhat; tauhid yang murni sebagai fondasi utama untuk memperbaiki hati dari syirik 

tersembunyi dan menciptakan keikhlasan dalam penghambaan, taubat dan penyesalan 

sebagai bentuk penyucian hati dari noda dosa dan kunci perubahan batin. 

Metode-metode ini bersumber dari pemahaman mendalam terhadap penyakit hati dan 

tauhid, dan sangat relevan diterapkan dalam menghadapi krisis moral generasi muda masa 

kini. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Buku 

Zakiyuddin Baidhawy, Pendidikan Hati: Rekonstruksi Pendidikan Spiritual dalam Islam,  

(Semarang: Walisongo Press, 2005), hlm. 23 

Abidin, Zainal. (2019). Pendidikan Karakter dalam Arus Globalisasi. Pustaka Ilmu. 

Adetary Hasibuan, Albar. (2015). Filsafat Pendidikan Islam. CV Al-Ma'arif. 

Al-Ghazali, Imam. (2004). Ihya’ Ulumuddin. Dar Al-Fikr. 

Anshory, H. M. Nasruddin. (2006). Mistik dan Kebatinan di Indonesia. Erlangga. 

Baswedan, Anies. (2024). Pendidikan Karakter dalam Tantangan Globalisasi. Media Kita. 

Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah. (2003). Ad-Da’ wa Ad-Dawa’. Darussalam. 

Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah. (2008). Ad-Dā’ wa Ad-Dawā’. Dar Al-Kutub. 

Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah. (2018). Buku Thibbul Qulub. Al-Maktabah. 

Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah. (1993). al-Wabil ash-Shayyib. Dar Al-Kitab. 

Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah. (2024). Ad-Daa’ wa Ad-Dawaa’. Pustaka Ilmu. 

Ibnu Taimiyyah. (2010). Majmu’ Al-Fatawa. Dar Al-Fikr. 



109 
 
 
 

Jejen Musfah. (n.d.). Manajemen Pendidikan. CV Pustaka Ilmu. 

Latoa, Mattulada. (1995). Satu Lukisan Analitis terhadap Antropologi Politik Orang Bugis. Pustaka 

Pelajar. 

Mahmud. (2014). Psikologi Pendidikan. Remaja Rosdakarya. 

Purwakania Hasan, Aliah B. (2008). Pengantar Psikologi Kesehatan Islami. Rajawali Press. 

Riyadhus Shalihin. (2019). Abu Zakariya Yahya bin Syaraf An-Nawawi (Ed.). Darussalam. 

Sarjono Soekanto & Mamudji, Sri. (2006). Penulisan Hukum Normatif. Rajawali Pers. 

Sodiq, Akhmad. (2018). Prophetic Character Building. Prenadamedia. 

Sugiyono. (2017). Metode Penulisan Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Alfabeta. 

Yusuf al-Qaradawi. (1980). Tarbiyatuna al-Ruhiyyah. Dar Al-Turats. 

Jurnal 

Harahap, D. R., Lubis, S., & Daulay, M. Y., “Konsep Pendidikan Hati dalam Perspektif Ibnu Qayyim 

al-Jauziyyah,” Jurnal Al-Afkar, Vol. 7, No. 1 (2024), hlm. 26. 

Arafah, Tiara Pelangi, et al. (2024). Attractive: Innovative Education Journal, Vol. X, No. X. 

Effendi, Erwin, et al. (2023). “Konsep Informasi Konsp Data Dan Informasi.” Jurnal Pendidikan dan 

Konseling, Vol. X, No. X. 

Hasanuddin, Muhammad. (2022). “Peran Hati dalam Pembentukan Karakter.” Jurnal Tarbawi: 

Pendidikan Islam, Vol. X, No. X. 

Lur Rochman, Kholil. (2009). Jurnal Dakwah dan Komunikasi: Komunika. 

Musyarofah, Siti. (2020). “Tradisi Ngalap Berkah dalam Perspektif Islam.” Jurnal Ushuluddin, Vol. 

X, No. X. 

Rahmawati, Nila. (2018). “Ritual Adat dan Kepercayaan Mistis dalam Budaya Minangkabau.” 

Jurnal Antropologi Indonesia, Vol. X, No. X. 

Syifa, Najah Azkiatun. (2020). “Pendidikan Hati Perspektif Ibnu Qayyim.” Jurnal Tarbiyah dan 

Keguruan, Vol. X, No. X. 

Vol. 11, No 11. (2016). MJurnal Reflektika. 

Hasyim, Muhammad. (2017). “Pendidikan Hati Perspektif Al-Ghazālī.” Al-Idaroh, Vol. X, No. X. 

Skripsi  

Purnomo, Agung. (2023). Konsep Pendidikan Rohani Menurut Imam Al-Ghazali Dalam Kitab Ihya 

Ulumuddin (Skripsi, Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan, UIN). 

Syifa, Najah Azkiatun. (2020). Pendidikan Hati Perspektif Ibnu Qayyim (Skripsi, Fakultas Ilmu 

Tarbiyah dan Keguruan, UIN). 

Rika, Giyanti Nur. (2023). Pendidikan Hati Menurut Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah Dan Relevansinya 

Dengan Pengembangan Akhlak Mulia (Skripsi, Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan, IAIN 

Metro). 

Hana, Fiah. (2018). Urgensi Pendidikan Hati Perspektif Al-Quran Dan Hadits (Skripsi, Fakultas 

Ilmu Tarbiyah, UIN Jakarta). 

Nevela, Cerly. (2021). Metode Pendidikan Hati Dalam Perspektif Ibnu Qayim Dan Urgensinya 

Dalam Pendidikan Islam (Skripsi, IAIN Kediri). 

Website / Artikel Online 

Kementerian Koordinator Bidang Pembangunan Manusia dan Kebudayaan. (2021). Remaja 

Merokok Ancaman Bagi Masa Depan Bangsa. https://www.kemenko.go.id 

UNICEF. (2020). Laporan tentang Perundungan di Sekolah di Indonesia. https://www.unicef.org 

Detik Jatim. (2024). “5 Fakta Sakit Hati Berujung Perundungan Remaja di Waduk Selorejo Malang.” 

https://www.detik.com/jatim/hukum-dan-kriminal/d-7774246 

Tribratanews Lampung. (2023). “Kapolres Lampung Tengah Beberkan Kronologi Kasus 

Pembunuhan Pelajar SMA di Anak Tuha.” https://tribratanews.lampung.polri.go.id 

Gramedia Literasi. (2023). “Krisis Identitas: Pengertian, Penyebab, dan Cara Menghadapinya.” 

https://www.gramedialiterasi.com 


