Vol 9 No. 12 Desember 2025
Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisiplin eISSN: 2118-7451

ANALISIS SEJARAH DAN BUDAYA DALAM PROSES
PENYEBARAN ISLAM DI NUSANTARA: STUDI KEPUSTAKAAN

Azzah Kamila!, Achmad Maftuh Sujana?, Najwa Zahratunnisa®, Auriza Rahmania®,
Keiza Madinatuz Az-Zahra®, Najwa Anisa Fitri®
231340045.azzah@uinbanten.ac.id®, maftuhsujana@gmail.com?,
231340048.najwa@uinbanten.ac.id®, 231340060.auriza@uinbanten.ac.id*,
231340067.keiza@uinbanten.ac.id®, 231340071.najwa@uinbanten.ac.id®
Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin Banten

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis proses penyebaran Islam di Nusantara melalui
pendekatan sejarah dan budaya. Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah studi
kepustakaan dengan menelaah berbagai sumber ilmiah, seperti buku, jurnal, dan hasil penelitian
terdahulu yang relevan. Hasil kajian menunjukkan bahwa penyebaran Islam di Nusantara
berlangsung secara bertahap, damai, dan tidak melalui satu jalur tunggal. Islam masuk dan
berkembang melalui berbagai saluran, antara lain perdagangan, pernikahan, tasawuf, pendidikan,
seni budaya, dan kekuasaan politik. Keberagaman teori mengenai masuknya Islam ke Nusantara
seperti teori Arab, Gujarat, Persia, Cina, dan Turki menunjukkan adanya interaksi global yang luas
seiring dengan posisi strategis Nusantara dalam jaringan perdagangan internasional. Selain itu,
keberhasilan Islam diterima oleh masyarakat Nusantara sangat dipengaruhi oleh pendekatan kultural
yang bersifat akomodatif terhadap budaya lokal. Proses akulturasi antara nilai-nilai Islam dan
kearifan lokal melahirkan corak Islam Nusantara yang moderat, toleran, dan inklusif. Temuan
penelitian ini menegaskan bahwa penyebaran Islam di Nusantara tidak hanya membentuk identitas
keagamaan, tetapi juga berperan penting dalam pembentukan kehidupan sosial, budaya, dan politik
masyarakat.

Kata Kunci: Islam Nusantara, Penyebaran Islam, Sejarah Islam, Budaya Lokal, Studi Kepustakaan.

ABSTRACT

This study aims to analyze the process of the spread of Islam in the Indonesian archipelago through
a historical and cultural approach. The method used in this study is a literature study by examining
various scientific sources, such as books, journals, and relevant previous research results. The
results of the study indicate that the spread of Islam in the Indonesian archipelago occurred
gradually, peacefully, and not through a single path. Islam entered and developed through various
channels, including trade, marriage, Sufism, education, arts and culture, and political power. The
diversity of theories regarding the entry of Islam into the Indonesian archipelago, such as the
Arabic, Gujarati, Persian, Chinese, and Turkish theories, indicates extensive global interactions
along with the strategic position of the Indonesian archipelago in international trade networks.
Furthermore, the success of Islam's acceptance by the Indonesian archipelago community was
greatly influenced by a cultural approach that was accommodating to local culture. The process of
acculturation between Islamic values and local wisdom gave birth to a moderate, tolerant, and
inclusive character of Indonesian Islam. The findings of this study confirm that the spread of Islam
in the Indonesian archipelago not only shaped religious identity but also played a significant role
in shaping the social, cultural, and political life of the community.

Keywords: Islam Nusantara, The Spread Of Islam, Islamic History, Local Culture, Literature
Studies.

PENDAHULUAN

Penyebaran islam di Nusantara merupakan proses Sejarah terpenting dalam
membentuk identitas social, budaya, dan keagamaan di Masyarakat Indonesia. Proses
islamisasi tidak berlangsung secara instan, melainkan melalui para pedagang muslim,

1


mailto:231340045.azzah@uinbanten.ac.id1
mailto:maftuhsujana@gmail.com2
mailto:231340048.najwa@uinbanten.ac.id3
mailto:231340060.auriza@uinbanten.ac.id4
mailto:231340067.keiza@uinbanten.ac.id5
mailto:231340071.najwa@uinbanten.ac.id6

ulama, sufi, diplomat yang berinteraksi secara langsung dengan komunitas lokal yang
memiliki tradisi budaya yang kaya dan beragam. Oleh karena itu, kajian mengenai
penyebaran islam di Nusantara selalu memerlukan pendekatan multidisipliner dari
pendekatan perspektif Sejarah dan antropologi budaya. Pendekatan ini tidak hanya melihat
kapan islam masuk ke Nusantara, melainkan juga bagaimana islam diterima, dimaknai, dan
diintegrasikan ke dalam budaya lokal.

Proses islamisasi dalam kerangka Sejarah, dipahami sebagai suatu rangkaian interaksi
yang dipengaruhi oleh dinamika global, jaringan perdagangan internasional, dan
perkembangan politik di Kerajaan - Kerajaan islam. Jamilatun Firdausi dkk (2024)
Sejarawan seperti Azyumardi azra menegaskan bahwa islam di Nusantara berkembang
melalui jaringan para ulama yang terhubung dengan pusat keilmuan di timur Tengah.
Melalui jalur perdagangan yang menjadi urat nadi ekonomi Asia sejak abad ke-7 oleh para
pendakwah Muslim dari Arab, Persia, Gujarat, dan India yang memperoleh akses langsung
ke masyarakat pesisir Nusantara. Sejalan dengan teori difusi budaya yang menjelaskan
bahwa perpindahan nilai budaya terjadi melalui kontak komunitas. Hal ini tampak dalam
penyebaran islam melalui hubungan dagang, pernikahan, diplomasi, dan pertukaran
budaya.t

Sementara itu, dari perspektif antropologi budaya, proses islamisasi di Nusantara tidak
dapat dipahami tanpa mempertimbangkan teori akulturasi yang menjelaskan bahwa budaya
bertemu dalam konteks Nusantara, budaya islam dan budaya lokal seperti jawa, sunda,
melayu, bugis, dan lainnya saling memengaruhi. Budaya lokal tidak hilang, tetapi
menyesuaikan diri dengan ajaran islam, misalnya melalui kesenian, ritual keagamaan, sastra
dan simbol — simbol budaya lainnya. Menurut hawa hidayah dkk (2023) bentuk — bentuk
budaya seperti seni pertunjukan, tradisi selamatan hari-hari besar keagamaan, dan upacara
adat menjadi bukti terjadinya akulturasi antara nilai islam dan budaya lokal.?

Dari sisi historiografi, terdapat berbagai teori masuknya islam kenusantara, yakni teori
arab, teori Guijarat, teori Persia, dan teori cina. Penelitian oleh theguh saumantri (2022)
memberikan telaah komprehensif terhadap lima teori tersebut dan menegaskan bahwa tidak
ada satu jalur Tunggal dalam islamisasi Nusantara. Penyebaran islam berlangsung secara
simultan melalui berbagai rute maritim dan actor berbeda sesuai konteks geografis serta
budaya lokal. Pendekatan Sejarah social juga digunakan untuk memahi bagaimana islam
berkembang melalui institusi lokal seperti pesantren, masjid, surau, dan istana Kerajaan. 3

Dengan demikian, penelitian ini memadukan Sejarah dan budaya untuk berupaya
memberikan pemahaman yang lebih komprehensif terhadap perkembangan islam di
Nusantara dengan keberhasilan islamisasi yang tidak hanya terletak pada ajaran islam itu
sendiri, melainkan juga pada kemampuan lokal untuk menginternalisasi nilai-nilai islam
dalam budaya mereka. Pendekatan ini memperkuat karakter islam Nusantara sebagai agama
yang moderat, fleksibel, dan kaya tradisi.

METODOLOGI
Metode penelitian yang digunakan pada artikel ini adalah studi pustaka (library

! Jamilatul dkk Firdausi, ‘Kajian Historiografi Islam Indonesia Kontemporer (Telaah Buku “Islam Nusantara:
Jaringan Global Dan Lokal” Karya Azyumardi Azra’, Jambura History and Culture Journal, 6.2
(2024), 101-17 https://doi.org/10.37905/jhcj.v6i2.23112.

2 Dkk hawa hidayah, “Transformasi Budaya Nusantara Dalam Proses Islamisasi Diindonesia,”
Khazanah:Jurnal Sejarah Dan Kebudayaan Islam 13 (2023): 2-11, https://doi.org/10.36835/al-
irfan.v2i2.3589.

3 Theguh Saumantri, “Islamisasi Di Nusantara Dalam Bingkai Teoritis,” AT-THARIQ: Jurnal Studi Islam Dan
Budaya 2, no. 02 (2022): 56-60, https://doi.org/10.57210/trq.v2i02.161.

2



research). Yaitu metode pengumpulan data dengan cara mengkaji dan mempelajari konsep-
konsep dari berbagai sumber yang relevan dengan penelitian tersebut. Pengumpulan data
tersebut menggunakan cara mencari sumber dan menkontruksi dari berbagai sumber
contohnya seperti buku, jurnal dan riset-riset yang sudah pernah dilakukan. Bahan pustaka
yang didapat dari berbagai referensi tersebut dianalisis secara kritis dan harus mendalam
agar dapat mendukung proposisi dan gagasannya.*

Selain itu, penelitian ini juga menggunakan berbagai tulisan ilmiah terbaru yang
membahas bagaimana budaya Islam berpadu dengan tradisi lokal di Nusantara. Semua
sumber yang digunakan dipilih karena dianggap paling relevan, terpercaya, dan berisi
informasi yang masih sesuai dengan perkembangan penelitian saat ini, sehingga hasil
analisis menjadi lebih akurat dan berkualitas. Metode ini memungkinkan peneliti untuk
memperoleh pemahaman yang komprehensif terhadap dinamika sejarah, pola penyebaran,
serta aspek budaya yang menyertai perkembangan Islam.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Sejarah Penyebaran Islam Di Nusantara

Proses penyebaran agama islam di wilayah Nusantara merupakan sebuah peristiwa
bersejarah yang terjadi secara bertahap dan harmonis, serta dipengaruhi oleh berbagai
interaksi sosial, budaya, ekonomi, dan politik dari masyarakat setempat. Berdasarkan
penelitian Sejarah, dapat diperkirakan bahwa islam mulai memasuki Kawasan Nusantara
sejak abad ke-7 M melalui rute perdagangan internasional yang menghubungan kawasan
Timur Tengah, India, dan Asia Tenggara. Sehingga melahirkan beberapa teori utama yang
sampai saat ini masih menjadi rujukan sejarawan, yaitu teori Gujarat, Persia, Arab, Cina,
Persia.
1. Teori Gujarat

Pada teori ini, menyatakan bahwa islam datang ke Nusantara bukan langsung dari arab
melainkan melalui india yang berniaga ke Nusantara pada abad ke-13 M. Teori yang berasal
dari india yang menyatakan bahwa islam datang dari Gujarat memiliki sejumlah kelemahan,
hal ini dikemukakan oleh G.E. Marrison dalam argumennya menyatakan “Meskipun ada
batu nisan yang ditemukan di beberapa Lokasi di Nusantara yang mungkin berasal dari
Gujarat atau Bengal, seperti yang dikatakan fatimi. ini tidak berarti bahwa Islam berasal
dari daerah tersebut®. Marrison membantah teori ini dengan merujuk pada fakta bahwa pada
masa awal penyebaran Islam di Samudera Pasai, yang raja pertamanya meninggal
pada tahun 698 H/1297 M, Gujarat masih statusnya adalah Kerajaan Hindu. Setahun
kemudian Guijarat ditaklukkan oleh kekuasaan muslim. ®

Pada teori Gujarat ini, masa itu Adalah pusat aktivitas perdagangan global dan
penyebaran ajaran islam mazhab Syafi’l, yang menyebabkan para pedagangnya terlibat
secara aktif tidak hanya dalam aktivitas ekonomi, tetapi juga dalam penyebaran islam.
Dengan menggunakan jalur perdagangan laut, para pedagang dari Gujarat berkomunikasi
dengan masyarakat yang tinggal di Pantai Nusantara dan mengenalkan ajaran islam dengan
cara damai dan bertahap
2. Teori Arab

Teori Arab ini, mengatakan bahwa kemunculan islam ke Indonesia langsung dari

4 Miza Nina Adlini And Others, ‘Metode Penelitian Kualitatif Studi Pustaka’, Jurnal Edumaspul, 6.1 (2022),
Pp. 974-80.

® Achmad Syafrizal, Abi Thalib, and Bani Umayah, “Sejarah Islam Nusantara,” Jurnal Studi Islam Vol. 2 No.
(2015), https://doi.org/https://doi.org/10.19105/islamuna.v2i2.664.

3



Mekkah, yang terjadi pada abad ke-7 M. Di Selat Malaka saat itu dipenuhi oleh para
pedagang dari Arab. Mereka merupakan penganut agama islam, mereka tidak hanya
melakukan perdagangan rempah-rempah saja. Tetapi juga menyebarkan ajaran agama
mereka, informasi dari china juga melaporkan tentang banyaknya pedagang Arab di Selat
Malaka. Salah satu tokoh yang mendukung pada teori arab ini yaitu Haji Abdul Malik Karim
Amrullah (Hamka).

Berdasarkan berita dari Tiongkok pada zaman Dinasti Tang, komunitas Muslim
telah ada di Kanfu (Kanton) dan Sumatera. Beberapa orang meyakini bahwa mereka adalah
utusan dari Bani Umayah yang datang untuk menjajaki kemungkinan perdagangan. Hal
ini juga didukung oleh pendapat Hamka yang menyatakan bahwa Islam mulai masuk ke
Indonesia pada tahun 674 M. Mengacu pada catatan Tiongkok, seorang utusan raja
Arab yang bernama Ta Cheh atau Ta Shih (kemungkinan Muawiyah bin Abu
Sufyan) pernah mengunjungi Kerajaan Ho Ling (Kalingga) di Jawa yang dipimpin oleh
Ratu Shima. Informasi mengenai Ta Shih juga terdapat dalam tulisan jepang dari tahun 748
M. Diceritakan bahwa pada waktu itu ada kapal-kapal bernama Po-sse dan Ta-Shih Kuo.
Menurut Rose di Meglio, Po-sse itu merujuk pada ragam bahasa melayu, sedangkan Ta-
Shih hanyamerujuk kepada orang-orang Arab dan Persia, bukan Muslim India. Juneid
parinduri menambahkan bahwa pada tahun 670 M, sebuah makam dengan tulisan HaMim
ditemukan di Barus, Tapanuli.®

Semua fakta tersebut, tidak mengherankan sebab pada abad ke-7 M, Asia Tenggara
sejatinta merupakan jalur perdagangan dan hubungan politik di antara tiga kekuatan besar,
yaitu cina pada masa Dinasti Tang (618-907), Kerajaan sriwijaya (abad ke-7-14), dan
Dinasti Umayyah (660-749).

3. Teori Persia

Pada teori ini, dilihat dari waktu masuknya islam ke Nusantara, teori ini berpendapat
sama dengan teori Gujarat dan masuk pada abad ke-13. Namun, teori Persia berbeda dari
perihal asal-usul dari pembawanya, teori Persia ini berasal dari Iran. Teori ini didukung oleh
Umar Amir Husen dan Hoesein Djajadiningrat.

Teori yang digagas oleh P. A. Hoesin Djajadiningrat, yang menyebutkan bahwa
terdapat kesamaan budaya antara kelompok muslim di Indonesia dan Persia. Beberapa
kesamaan tersebut adalah, pertama, tradisi memuji pada 10 Muharram atau Asyuro, yang
merupakan hari suci bagi Syiah dengan wafatnya Husain bin Ali. Kedua, ajaran Syekh Siti
Jenar dan ajaran sufi dari iran, yaitu al-Hallaj. Ketiga, penggunaan bahasa Persia
dalam penulisan huruf Arab serta tanda baca harakat dalam pengajian.’

Salah satu pembuktian utama dari teori ini adalah terdapatnya kesamaan dalam tradisi
agama, seperti perayaan Tabut atau Tabuik di Sumatera Barat dan Bengkulu yang
berhubungan dengan momen Asyuro, dan pemakaian istilah dan ajaran tasawuf yang mirip
dengan tradisi Persia. Teori ini juga didukung dengan adanya kesamaan dalam ajaran mistik
dan tarekat yang ada di Nusantara dengan tradisi tasawuf di Persia. Namun, teori Persia ini
tidak kuat untuk meruntuhkan teori mekkah, karena fakta islam masuk ke Nusantara pada
abad ke-7 dijadikan pedoman, berarti hal ini terjadi pada masa kekuasaan khalifah umayyah.
Sedangkan, saat itu kepemimpinan islam di bidang politik, ekonomi, dan kebudayaan berada
di Makkah, Madinah, Damaskus, dan Baghdad. Jadi, pada waktu itu, Persia belum
mengambil alih kepemimpinan dalam dunia islam. Karena alasan ini, teori tentang Persia
pun menjadi tidak valid.

4. Teori Cina

6 Syafrizal, Thalib, and Umayah.
" Intan Permatasari, “Proses Islamisasi Dan Penyebaran Islam Di Nusantara” 8, no. 1 (2021): 2-5.



Pada teori ini, islam masuk ke cina dibawa langsung oleh jenderal Muslim yang
bernama Sa’ad bin Abi Waqash yang berasal dari Madinah pada era kekhalifahan Usman
Bin Affan. Bahkan, daerah Kanton pernah menjadi tempat berkumpulnya para penyebar
agama Islam dari Tiongkok. Dipercaya bahwa Islam tiba di Nusantara seiring dengan
migrasi masyarakat Tiongkok ke Asia Timur, dan mereka memasuki bagian selatan
Sumatera pada tahun 879 atau abad ke-9 Masehi.®

Salah satu tokoh penting yang sering dihubungkan dengan Teori Cina adalah
Laksamana Cheng Ho (Zheng He), seorang muslim dari Dinasti Ming yang memimpin
perjalanan laut ke Asia Tenggara. Dalam perjalanannya, Cheng Ho membangun hubungan
diplomatic dan perdagangan dengan Kerajaan-kerajaan di Nusantara serta memperkuat
keberadaan kelompok muslim cina di wilayah pesisir. Teori Cina menyatakan bahwa
penyebaran islam di Nusantara tidak terlepas dari peran kelompok muslim lintas bangsa.
Pengaruh cina membantu memperkuat karakter islam Nusantara, terutama dalam aspek
budaya, sosial, dan arsitektur, yang berkembang secara damai dan sesuai dengan
lingkungannya sendiri.

5. Teori Turki

Teori ini diajukan oleh Martin Van Bruinessen yang dikutip dalam Moeflich
Hasbullah. la menjelaskan bahwa selain orang Arab dan Cina, Indonesia juga diislamkan
oleh orang-orang Kurdi dari Turki. la mencatat sejumlah data.

Pertama, banyaknya ulama Kurdi yang berperan mengajarkan Islam di Indonesia dan
kitab-kitab karangan ulama Kurdi menjadi sumber-sumber yang berpengaruh luas.
Misalkan, Kitab Tanwir al-Qulub karangan Muhammad Amin al-Kurdi populer di kalangan
tarekat Nagsyabandi di Indonesia. Kedua, di antara ulama di Madinah yang mengajari
ulama-ulama Indonesia terekat Syattariyah yang kemudian dibawa ke Nusantara adalah
Ibrahim al-Kurani. Ibrahim al-Kurani yang kebanyakan muridnya orang Indonesia adalah
ulama Kurdi. Ketiga, tradisi barzanji populer di Indonesia dibaca-kan setiap Maulid Nabi
pada 12 Rabi'ul Awal, saat akikah, syukuran, dan tradisi-tradisi lainnya. Menurut
Bruinessen, barzanji merupakan nama keluarga berpengaruh dan syeikh tarekat di
Kurdistan. Keempat, Kurdi merupakan istilah nama yang populer di Indonesia seperti Haji
Kurdi, jalan Kurdi, gang Kurdi, dan seterusnya. Dari fakta-fakta tersebut dapat disimpulkan
bahwa orang-orang Kurdi berperan dalam penyebaran Islam di Indonesia.®

Selanjutnya, pada Kerajaan-kerajaan Islam yang muncul sejak abad ke-13 M
berfungsi sebagai pusat kekuasaan, dakwah, perdagangan, dan pendidikan, sehingga
mempercepat penyebaran Islam di Nusantara. Islam berkembang secara luas dan
berkelanjutan di Nusantara melalui legitimasi politik dan pengaruh sosial budaya.
Perjalanan islam di nusantara dimulai dari Sumatera, karena di wilayah tersebut terdapat
sebuah pelabuhan terbesar sehingga para pedagang muslim berlabuh di sana. Kerajaan Islam
pertama yang dikenal adalah kerajaan samudera pasai. °

Kerajaan Samudera Pasai di Aceh Utara, yang didirikan sekitar abad ke-13 M,
menjadi pusat perdagangan internasional dan penyebaran Islam di seluruh Sumatra. Raja
pertamanya yaitu Sultan Malik Al-Saleh, ini adalah kerajaan Islam tertua di Nusantara yang
sering disebut dalam sumber sejarah. Dari Samudera Pasai, Islam menyebar melalui jalur

8 Marti Widiya, “Sejarah Sosial Pedidikan Di Dunia Islam Proses Islamisasi Dan Penyebaran Islam Di
Nusantara,” JPT:Jurnal Pendidikan Tematik 4 (2023): 17-30,
https://doi.org/https://doi.org/10.62159/jpt.v4il1.752.

% Nilna Mayang et al.,, “Nusantara Sebelum Kedatangan Islam Dan Awal Masuknya Agama Islam Di
Indonesia,” Indonesian Journal of Multidisciplinary Scientific Studies (IJOMSS) 2, no. 5 (2024): 29—
34, https://doi.org/https://doi.org/10.33151/ijomss.v2i5.284.

10 Aizid Rizem, Sejarah Islam Di Nusantara, ed. Abidurranman, Cetakan 1 (Yogyakarta: Diva Press, 2016).

5



perdagangan, dakwah ulama, serta hubungan diplomatik dengan kerajaan-kerajaan Islam
lainnya di Asia dan Timur Tengah. Menurut Ibnu Batuta, Samudra Pasai adalah bandar
pelabuhan utama yang sangat penting karena di sana barang dagangan yang dibawa oleh
pedagang dari India dan China. Lembaga Qadi, atau lembaga peradilan, dikenal dalam
pemerintahan Samudera Pasai untuk menegakan hukum Islam di masyarakat, gadi
merupakan hakim yang membuat Keputusan berdasarkan syariat islam.!

Di wilayah sebelah timur terdapat pulau jawa, di pulau ini islam diterima dengan
antusias dari masyarakatnya. Penyebaran islam di tanah jawa dikenal sebagai sekelompok
ulama dengan nama wali sanga sebagai sembilan wali penyebar agama islam. Kerajaan-
kerajaan Islam terbesar di tanah Jawa juga berperan signifikan bagi penyebaran Islam,
seperti Kerajaan Demak, Kerajaan Banten, Kesultanan Mataram Islam, Kesultanan Cirebon,
dan Kerajaan Pajang. Berkat kerajaan-kerajaan Islam dan juga Wali Sanga itulah, Islam
menyebar dengan sangat mudah di tanah Jawa.'?

Selain berdagang, para pedagang Islam juga bertindak sebagai muballigh; beberapa
dari mereka datang dengan tujuan keagamaan bersama para pedagang. Para ulama
mendatangi masyarakat dengan cara ini untuk menyebarkan Islam. Menggunakan
pendekatan yang berbasis sosial budaya. Cara dakwah ini menggunakan pendekatan
akulturasi, yang berarti para ulama menggunakan jenis budaya lokal yang digabungkan atau
dialiri dengan ajaran Islam yang mereka ajarkan. Penyebaran kepercayaan. Di Pulau Jawa,
para wali, juga dikenal sebagai Walisongo, menjalankan ibadah Islam.*3

Wali Songo di Jawa, menggunakan pendekatan budaya dengan memanfaatkan seni,
tradisi, bahasa lokal, dan simbol-simbol yang telah dikenal masyarakat. Strategi ini
menunjukkan adanya proses akulturasi, di mana unsur-unsur budaya lokal tidak serta-merta
dihilangkan, tetapi diberi makna baru yang selaras dengan ajaran Islam. Dari sudut pandang
sejarah, pendekatan ini menjadi faktor penting keberhasilan penyebaran Islam secara luas.
Dari perspektif sejarah sosial, perkembangan lembaga pendidikan Islam seperti pesantren
turut memperkuat proses islamisasi, pesantren bukan hanya tempat untuk belajar agama,
tetapi juga tempat untuk membangun nilai sosial, intelektual, dan moral masyarakat.
Kehadiran pesantren menunjukkan bahwa penyebaran Islam di Nusantara berfokus pada
pembinaan masyarakat yang berkelanjutan daripada penyebaran doktrin.

Selanjutnya, Kesultanan Aceh Darussalam berkembang sebagai pusat kekuasaan dan
keilmuan Islam pada abad ke-16 hingga ke-17 M. Aceh dikenal sebagai “Serambi Mekkah”
karena perannya dalam pendidikan dan dakwah Islam. Banyak ulama besar, seperti Hamzah
Fansuri dan Syamsuddin as-Sumatrani, lahir dan berkembang di Aceh. Kesultanan ini aktif
menyebarkan Islam ke wilayah Sumatra, Semenanjung Malaya, dan sekitarnya melalui
dakwah, pendidikan, serta jaringan ulama internasional. Di Pulau Jawa, peran penting dalam
penyebaran Islam dilakukan oleh Kerajaan Demak yang berdiri pada awal abad ke-16 M.
Demak merupakan kerajaan Islam pertama di Jawa dan menjadi pusat dakwah Islam yang
dipimpin oleh para Wali Songo. Melalui pendekatan budaya dan sosial, Islam disebarkan
secara damai kepada masyarakat Jawa. Dari Demak, Islam menyebar ke daerah pesisir Jawa
lainnya seperti Cirebon, Banten, dan Pajang. Kesultanan Banten juga berperan besar dalam
penyebaran Islam, khususnya di wilayah Jawa Barat. Banten berkembang sebagai pusat
perdagangan dan dakwah Islam yang kuat, serta menjalin hubungan dengan pusat-pusat

% Taufik Nugroho et al., “PENYEBARAN ISLAM DI NUSANTARA ANTARA KULTUR DAN
STRUKTUR,” Ulumuddin :  Juwrnal  Ilmu-llmu  Keislaman 11  (2021):  237-54,
https://doi.org/https://doi.org/10.47200/ulumuddin.v11i2.913.

12 Rizem, Sejarah Islam Di Nusantara.

13 Widiya, “Sejarah Sosial Pedidikan Di Dunia Islam Proses Islamisasi Dan Penyebaran Islam Di Nusantara.”

6



Islam di luar Nusantara. Islam di Banten berkembang berdampingan dengan budaya lokal,
sehingga mudah diterima oleh masyarakat.

Setelah jawa, penyebaran islam terus berjalan di berbagai pulau yakni Sulawesi,
Kalimantan, Maluku dan daerah sekitarnya, Bali, Lombok, NTB, NTT, dan banyak lagi.
Walaupun sejarah penyebaran Islam di daerah-daerah tersebut tidak terlampau banyak
tercatat, namun kenyataannya agama Islam juga diterima oleh masyarakat di tempat-tempat
itu. Bahkan di Sulawesi, terdapat suatu kerajaan Islam yang memiliki peran penting dalam
proses penyebaran Islam di kawasan tersebut, yaitu Kerajaan Gowa-Tallo dan di Maluku
kerajaan ternate dan tidore. Ini menunjukkan bahwa Islam juga mendapatkan perhatian di
wilayah lain di Indonesia, selain Sumatera Utara dan Jawa yang menjadi pusat penyebaran
agama Islam di Nusantara.'*

Kerajaan Gowa-Tallo di Sulawesi Selatan memainkan peran penting dalam
menyebarkan Islam ke wilayah Sulawesi dan sekitarnya pada abad ke-17 M. Setelah Raja
Gowa memeluk Islam, kerajaan ini aktif menyebarkan Islam melalui kekuatan politik dan
dakwah kepada kerajaan-kerajaan tetangga, seperti Bone dan Wajo. Meski dalam beberapa
kasus terjadi tekanan politik, Islam tetap berkembang dan berakar kuat di masyarakat
Sulawesi.

Di wilayah Indonesia Timur, Kerajaan Ternate dan Tidore menjadi pusat penyebaran
Islam di Maluku. Islam masuk melalui pedagang Muslim dan kemudian diadopsi oleh para
sultan. Dari kedua kerajaan ini, Islam menyebar ke pulau-pulau sekitarnya melalui
perdagangan rempah-rempah dan dakwah para ulama. Islamisasi di wilayah ini
menunjukkan kuatnya hubungan antara perdagangan dan kekuasaan politik dalam
penyebaran Islam.!®
B. Budaya Penyebaran Islam Di Nusantara

Dalam konteks sejarah masuknya Islam ke Nusantara, para ahli menegaskan bahwa
salah satu pendekatan paling berpengaruh dalam proses dakwah adalah pendekatan kultural.
Metode ini memungkinkan Islam diterima secara damai dan bertahap melalui kebiasaan,
tradisi, serta media budaya yang sudah hidup dalam masyarakat setempat. Sebagaimana
dijelaskan dalam sumber tersebut:

“Apa yang dimaksud dengan penyebaran Islam pola kultur? Yang dimaksud dengan
penyebaran Islam pola kultur adalah penetrasi agama Islam melalui jalur budaya. Pola
penyebaran Islam model kultur dengan ciri utama yakni; 1) selalu menggunakan media
budaya sebagai sarana dakwah Islam, 2) menghindari konflik dengan agama dan budaya
lokal, 3) mengakomodasi budaya lokal sepanjang tidak bertentangan dengan nilai Islam.”
Kemudian Pandangan ini diperkuat oleh penelitian Nugroho,et al. Mereka menyatakan
bahwa penyebaran Islam di Nusantara secara kultural dilakukan melalui proses adaptasi
terhadap kondisi sosial-budaya lokal, di mana para penyebar Islam tidak memaksakan
perubahan drastis, tetapi justru menyesuaikan diri dengan struktur sosial masyarakat
setempat. Proses adaptasi inilah yang memungkinkan Islam berkembang secara damai dan
diterima luas oleh berbagai kelompok masyarakat.'® Temuan tersebut sejalan dengan
penelitian Abdullah, Asdam, dan Alimbagu dalam JAWI: Jurnal Wawasan Islam
Nusantara, yang menyebutkan bahwa proses penyebaran Islam terjadi melalui “reciprocal
acculturation” atau akulturasi timbal balik, di mana budaya lokal dan nilai-nilai Islam saling

14 Rizem, Sejarah Islam Di Nusantara.

15 Rusdiyanto, “Kesultanan Ternate Dan Tidore,” Aglam: Journal Of Islam and Plurality, 2018,
https://doi.org/10.30984/ajip.v3il1.631.

16 Nugroho et al., “PENYEBARAN ISLAM DI NUSANTARA ANTARA KULTUR DAN STRUKTUR.”

7



berinteraksi dan memperkaya satu sama lain.'’

Bentuk konkret dari pola kultural ini dapat dilihat pada penggunaan seni tradisional
sebagai media dakwah. Kesenian seperti wayang, tembang, syair, dan cerita rakyat
digunakan oleh penyebar Islam, termasuk Wali Songo, untuk mengenalkan ajaran Islam
secara kreatif dan tidak mengasingkan masyarakat. Pendekatan ini membuat Islam terasa
akrab dan mudah dipahami karena disampaikan melalui simbol-simbol budaya yang sudah
melekat dalam kehidupan masyarakat.'® Dalam perspektif lebih luas, akulturasi budaya
nusantara merupakan bentuk moderasi Islam yang menguatkan karakter Islam yang toleran,
inklusif, dan relevan dengan keragaman sosial di Nusantara.®

Selain para pendakwah, para ulama Nusantara juga memainkan peran penting dalam
menyelaraskan ajaran Islam dengan budaya lokal. Menurut studi, ulama-ulama Nusantara
tidak hanya menyampaikan ajaran agama, tetapi juga menerjemahkan nilai-nilai Islam ke
dalam bahasa budaya masyarakat setempat, sehingga ajaran tersebut mudah diterapkan
dalam kehidupan sehari-hari.?° Melalui upaya inilah terbentuk karakter Islam Nusantara
yang khas, yaitu Islam yang menyatu dengan budaya, moderat, dan tetap setia pada nilai-
nilai syariat.

Budaya penyebaran Islam di Nusantara menunjukkan bahwa Islam berkembang
bukan karena paksaan atau kekuatan politik, tetapi melalui proses budaya yang lembut,
dialogis, dan menghargai kearifan lokal. Pendekatan semacam ini menciptakan pola
islamisasi yang damai, sehingga Islam dapat diterima secara luas serta membentuk identitas
keislaman Nusantara yang kaya, moderat, dan berakar kuat dalam budaya lokal.

Penyebaran Islam melalui pola kultur pada dasarnya menggambarkan pendekatan
dakwah yang bersifat halus, persuasif, dan menyesuaikan diri dengan konteks sosial
masyarakat setempat. Pendekatan kultural ini menempatkan budaya sebagai jembatan
penyampaian ajaran Islam, bukan sebagai hambatan. Para pendakwah dan pedagang Muslim
yang datang ke berbagai wilayah Nusantara memanfaatkan tradisi, kesenian, bahasa, serta
kebiasaan masyarakat lokal sebagai media untuk memperkenalkan nilai-nilai Islam. Dengan
cara ini, masyarakat tidak merasa asing atau terancam oleh kedatangan agama baru, karena
ajaran Islam disampaikan melalui bentuk-bentuk budaya yang sudah akrab dalam kehidupan
sehari-hari mereka.

Selain itu, pola kultur menghindari cara-cara konfrontatif. Islam tidak memaksa
masyarakat untuk meninggalkan tradisi secara drastis, tetapi masuk secara bertahap dengan
melakukan proses penyaringan: budaya yang bertentangan dengan prinsip agama
ditinggalkan, sementara unsur budaya yang netral atau selaras dengan nilai-nilai Islam tetap
dipertahankan. Proses akomodasi ini menciptakan integrasi harmonis antara Islam dan
budaya Nusantara sehingga menghasilkan corak keislaman yang khas, moderat, dan mudah
diterima oleh berbagai kelompok masyarakat. Dengan strategi ini, penyebaran Islam di

17 Anzar Abdullah, Muhammad Asdam, and Andi Alimbagu, “The Reciprocal Acculturation of Islamic
Culture and Local Culture in the Nusantara: A Historical Review,” JAWI: Jurnal Wawasan Islam
Nusantara 08, no. April (2025): 77-90,
https://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/jawi/article/view/27040.

18 Alya Wahdani, “Metode Penyebaran Islam Di Nusantara Melalui Kesenian” 2, no. 3 (2025): 427-44.

19 Ahmad Khoiri, “MODERASI ISLAM DAN AKULTURASI BUDAYA ; REVITALISASI KEMAJUAN
PERADABAN ISLAM NUSANTARA,” Islamadina: Jurnal Pemikiran Islam 20 (2019): 1-17,
https://doi.org/https://doi.org/10.30595/islamadina.v0i0.4372.

2 Andi Mardika and Mohd Anuar Ramli, “Nusantara Ulama : Islamic Intellectual Tradition and Local
Culture,” Journal of Indonesian Ulama 02, no. 01 (2024): 1-17,
https://doi.org/https://doi.org/10.30821/jiu.v2i1.594.

8



wilayah Nusantara berlangsung relatif damai dan tanpa gejolak besar, berbeda dengan
proses penyebaran agama di wilayah lain yang sering ditandai oleh konflik. Pendekatan
kultur inilah yang kemudian melahirkan tradisi-tradisi Islam lokal yang beragam, seperti
seni wayang, syair-syair dakwah, upacara adat yang di-Islamkan, serta peran penting ulama
dalam masyarakat yang sebelumnya belum mengenal struktur keagamaan tersebut.

Pendektan kultural inilah yang kemudian melahirkan tradisi-tradisi islam lokal yang
beragam, seperti seni wayang, syir-syair dakwah, upcara adat yang di Islamkan, serta peran
penting ulama dalam masyarakat yang sebelumnya belum mengenal struktur keagamaan
tersebut. Di samping akulturasi budaya yang halus ini, para sejarawan juga mencatat bahwa
penyebaran Islam di Nusantara berlangsung melalui beberapa strategi yang saling
melengkapi.?

Sebagai agama universal, Islam telah membawa peradabannya sendiri yang berakar
kuat pada tradisi yang sangat panjang sejak masa Rasulullah. Ketika bersentuhan dengan
situasi lokal dan partikular, pradaban Islam itu tetap mempertahankan esensinya yang sejati,
walaupun secara instrumental menampakkan bentuk-bentuk yang kondisional. Menurut
Hasab Mua'arif Ambary, masa-masa datang tumbuh, dan berkembangnya Islam serta unsur-
unsur budaya islam di Nusantara, menghasilkan dan meninggalkan peradaban yang secara
ideologis bersumber pada kitabullah dan sunnah Rasul. Sementara ini secara fisikal,
memeperlihatkan anasir berkesinambungan dengan unsur kebudayaan pra-Islam. Oleh
karena itu, kebudayaan Islam di Indonesia mempunyai karakteristik tersendiri yang berbeda
dengan kebudayaan Islam di negara-negara Islam di mana pun.?? Sejak masuk dan
berkembangnya, Islam di Indonesia memerlukan proses yang sangat panjang dan melalui
saluran-saluran Islamisasi yang beragam seperti:

1. Jalur Perdagangan

Indonesia merupakan negara kepulauan, karena terdiri dari beberapa pulau besar yang
dikelilingi oleh lautdan pulau-pulau kecil. Maritim artinya segala sesuatu yang berkaitan
dengan laut dan berhubungan dengan pelayaran dan perdagangan. Laut merupakan
penghubung perekonomian dan kebudayaan antar negara. Perdagangan yang mana hal ini
sudah terjadi sejak abad 7 hingga abad ke 16 Masehi oleh oleh para pedagang islam yang
datang dan mendirikan tempat ibadah. Sama halnya penyebaran ajaran Hindu-Budha, para
pedagang juga memegang peranan penting dalam proses penyebaran dakwah Islam di
Indonesia. Pada saat itu, para pedagang datang dari berbagai negara seperti Arab, Persia,
India bahkan Cina. Bagi saudagar Muslim, jalur perdagangan ini sangat efisien, dikarenakan
selain berbisnis dan mendapat keuntungan materi, mereka juga bisa menyampaikan ajaran
Islam kepada penduduk pribumi hingga kepada para raja dan bangsawan. Penyebaran Islam
yang dilakukan oleh para pedagang dari berbagai negara, mereka setempat dan
memperkenalkan agama dan budaya islam kepada pedagang lain maupun penduduk setem
meroka ada yang tinggal untuk sementara waktu atau menetap. Maka lambat laun wilayah
yang mereka tempati berkembang menjadi suatu perkampungan. Hingga akhirnya, identitas
keislaman mampu menjadi perekat sosial dan menciptakan solidaritas emosional dalam
wilayah tersebut.

2. Jalur Pernikahan

Dari segi aspek ekonomi, para pedagang Muslimm memiliki status sosial yang lebih
baik daripada kebanyakan penduduk pribumi, sehingga penduduk pribumi, terutama putri-
putri bangsawan atau kerajaan, tertarik untuk menjadi istri para saudagar-saudagar tersebut.

2 Syafrizal, Thalib, and Umayah, “Sejarah Islam Nusantara.”
22 Nasrullah, “Islam Nusantara: Analisis Relasi Islam Dan Kearifan Lokal Budaya Madura,” Al-Irfan 2, no.
September (2019): 133-56.

9



Menikah dengan para bangsawan Nusantara semakin mempercepat proses Islamisasi atau
penyebaran ajaran agama Islam dimana rakyat tunduk dan patuh kepada raja atau
pimpinannya. Tapi tentunya sebelum menikah dengan saudagar Muslim, mereka diislamkan
terlebih dahulu. Ketika mereka sudah mempunyai keturunan lingkungan merekapun
semakin luas dan banyak. Hingga akhirnya timbullah kampong kampung, daerah daerah dan
kerajaan-kerajaan Muslim. Jalur pernikahan ini, mempunyai keuntungan apabila yang
dinikahi para saudagar Muslim tersebut adalah anak keturunan bangsawan, adipati atau
kerajaan, karena raja, adipati dan bangsawan akan turut berperan mempercepat proses
Islamisasi atau penyebaran agama IslamHal ini juga terjadi antara Raden Rahmat atau yang
lebih dikenal dengan Sunan Ampel dengan Nyai Manila, lalu Sunan Gunung Jati dengan
Nyai Kawungaten, serta Brawijaya dengan putri Campa yang menurunkan Raden Patah
(raja pertama Demak) dan lain-lain.
3. Jalur Tasawuf

Ajaran tasawuf atau sufisme yaitu dimana suatu sistem yang mengajarkan teosofi,
yaitu suatu sistem yang mana sudah menggunakan ajaran yang sudah sangat erat dengan
suatu ajaran atau kebudayaan yang sudah di Nusantara. Tasawuf juga merupakan salah satu
jalur kontak penyebaran Islam yang tidak kalah pentingnya. Pengobatan Islam dengan
ajaran tasawuf yang mencampur unsure magis mebuat masyarakat bisa memahami dan
mengerti serta menerima Islam dengan mudah. Teori guru Islam atau Sufi ini di dukung
secara meyakinkan oleh hampir semua sumber yang berasal dari historografi tradisional.
Azyumardi. ardi.Azra dalam bukunya Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan
Nusantara Abad XVII dan XVIII, mengatakan bahwa teori A.H.John lebih mudah masuk
akal dibanding pendapat sejarahwan lain yang mempertinbangkan kecilnya kemungkinan
bahwa para pedagang turut andil dalam memainkann peran penyebaran Islam di Nusantara.
Pernyataan tentang orang.orang Sufi yang lebih utama dalam memainkan peran dakwah
Islam di Indonesia. Makhdum Ibrahim atau yang lebih populer dikenal kalangan masyarakat
dengan sebutan Sunan Bonan, beliau merupakan tokoh terkemuka sufi yang hidup sezaman
dengan mundurnya Hindu Majapahit dan munculnya kesultanan Demak, kerajaan Islam
pertama di Pulau Jawa. Setelah belajar dari Malaka dan Pasai, pada akhir abad ke 15. dan
awal abad ke.16, beliau menulis risalah tasawuf, yang berisikan wacana peralihan
perjumpaan nilai-nilai Islam dengan budaya lokal.
4. Jalur Pendidikan

Penyebaran Islam melalui peran pendidikan (Alimni 2018) yang mana pada saat itu
sudah mulai adanya pesantren-pesantren yang didirikan oleh para kyai dan para ulama untuk
membentuk generasi santri yang berilmu dan paham agama Islam untuk siap dan bisa
kembali ke kampung halaman dan mendakwahkan ajaran agama Islam atas apa yang sudah
didapatkan dari pesantren, tujuannya supaya agama Islam semakin cepat dikenal masyarakat
luas. Raden Ahmad atau biasa dikenal dengan Sunan Ampel, pada masa pertumbuhan Islam
di Pulau Jawa, ia mendirikan pesantren yang akan menjadi salah satu lembaga pentingdalam
penyebaran Islam di Ampel Denta, Surabaya, dan Sunan Giri diGiri. Keluarga pesantren
Sunan Giri, banyak yang diundang ke Maluku utuk berdakwah mengajarkan syariat ajaran
agama Islam. Pesantren merupakan tempat dimana orang-orang diajarkan syariat Islam,
mencetak generasi Islami yang kaya akan ilmu agama, para alim ulama, ustadz, bahkan kyai
yang kemudian bisa menyebarluaskan dan mengajarkan ilmu agama di kampung halaman
masing-masing.
5. Jalur Seni budaya dan tradisi

Kesenian merupakan salah satu unsur universal kebudayaan. Kebudayaan Islam
sendiri, tentu memiliki kaitan yang sangat erat dengan agama Islam. Karena penyebaran

10



agama Islam juga bisa melalui dari kesenian seperti seni bangunan, seni pahatt atau ukir,
seni tari, seni musik bahkan seni sastra. Pengaruh arsitektur Islam sangat banyak di
Indonesia, bahkan hampir sebagian besar bangunan yang ada di Nusantara memadukan
corak arsitektar budaya lain. Misalnya, desain rumah adat Betawi yang memiliki cirri khas
khusus yaitu teras dan balai yang lebar. Yang mana tempat area tersebut bisa digunakan
sebagai tempat berkumpul untuk tempat mengaji, berdakwah, berceramah dan kegiatan
kegiatan Islam lainnya Masjid Agung Demak, Sendang Duwuur Agung Kesepuhan di
Cirebon, Masjid Agung Banten, Baiturrahman di Aceh, Ternate dan lain sebagainya
merupakan hasil seni bangunan pada zamann pertumbuhan dan perknbangan Islam fi
Nusantara saat itu. Selain seni bangunan, terdapat banyak hasil seni sastra dalam Islam
terdapat dalam naskah-naskah kuno. Pada amsa Kerajaan Samudera Pasai abad ke-13 dan
Malaka abad ke-14 merupakan periode awal perkembangan sastra islam di Indonesia. Dan
melalui kesenian, para Walisongo menggunakan pola akulturasi, yaitu menggunakan jenis
budaya setempat yang dialiri dengan ajaran Islam di dalamnya.
6. Jalur Politik

Di Maluku dan Sulawesi Selatan, kebanyakan penduduknya masuk agama islam
setelah Raja, pemimpin, dan tokoh adat setempat memeluk Islam terlebih dahulu. Rajanya
yang sudah memeluk agama Islam, membuat para raja ini berambisi untuk menakhlukan
kerajaan non Muslim hingga banyak kerajaan lain tertarik memeluk Islam. (Mansur: 2004)
Pengaruh politik para Raja memiliki peran yang sangat penting dalam proses tersebarnya
Islam di daerah ini. Disamping itu, baik di Pulau Jawa maupun Sumatera, demi kepentingan
politik, kerajaan kerajaan Islam bersatu memeraangi kerajaan non Islam. Kemenangan
kerajan kerajaan Islam secara politik, banyak menarik penduduk masyarakat setempat untuk
berbondong-bondong memeluk agama Islam.?
7. Jalur Kesenian

Jalur Islamisasi melalui seni seperti seni bangunan, seni pahat atau ukir, seni tari,
musik dan seni sastra. Misalnya pada seni bangunan ini telihat pada masjid kuno Demak,
Sendang Duwur Agung Kasepuhan di Cirebon, masjid Agung Banten, Baiturrahman di
Aceh, Ternate dan sebagainya. Contoh lain dalam seni adalah dengan pertunjukan wayang,
yang o;igemari oleh masyarakat. Melalui cerita-cerita wayang itu disisipkan ajaran agama
Islam.?

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil kajian kepustakaan dalam artikel ini, dapat disimpulkan bahwa
penyebaran Islam di Nusantara merupakan suatu proses sejarah yang berlangsung secara
bertahap dan damai melalui berbagai jalur yang saling melengkapi, seperti perdagangan,
pernikahan, tasawuf, pendidikan, seni budaya, dan politik. Beragamnya teori tentang
masuknya Islam ke Nusantara antara lain teori Arab, Gujarat, Persia, Cina, dan Turki
menunjukkan bahwa proses islamisasi tidak terjadi melalui satu jalur saja, melainkan
melalui interaksi global yang cukup luas, seiring dengan posisi strategis Nusantara dalam
jaringan perdagangan internasional.

Keberhasilan Islam berkembang dan diterima secara luas oleh masyarakat Nusantara
sangat dipengaruhi oleh pendekatan kultural yang menghargai budaya lokal. Para penyebar
Islam tidak menghilangkan tradisi yang telah ada, tetapi menyesuaikannya dengan ajaran
Islam melalui proses akulturasi. Pendekatan ini melahirkan corak Islam Nusantara yang
bersifat moderat, toleran, dan inklusif, sehingga mampu hidup berdampingan dengan

2 Widiya, “Sejarah Sosial Pedidikan Di Dunia Islam Proses Islamisasi Dan Penyebaran Islam Di Nusantara.”
2 Mayang et al., “Nusantara Sebelum Kedatangan Islam Dan Awal Masuknya Agama Islam Di Indonesia.”

11



keberagaman sosial dan budaya masyarakat. Peran ulama, kerajaan-kerajaan Islam, serta
lembaga pendidikan seperti pesantren juga terbukti memiliki kontribusi besar dalam
memperkuat proses islamisasi, baik dalam bidang keagamaan maupun dalam pembentukan
kehidupan sosial, politik, dan budaya masyarakat.

Berkaitan dengan temuan tersebut, penelitian ini menyarankan pentingnya
pengembangan kajian lanjutan mengenai penyebaran Islam di Nusantara dengan
menggunakan pendekatan interdisipliner agar pemahaman terhadap dinamika sejarah dan
budaya Islam di Indonesia menjadi lebih utuh. Penelitian selanjutnya juga diharapkan dapat
mengkaji wilayah-wilayah yang masih jarang diteliti serta memanfaatkan sumber-sumber
primer lokal sehingga kajian sejarah menjadi lebih mendalam dan kontekstual. Secara
praktis, nilai-nilai moderasi, toleransi, dan dialog budaya yang menjadi ciri khas penyebaran
Islam di Nusantara dapat dijadikan rujukan dalam pengembangan dakwah dan pendidikan
Islam masa kini, khususnya dalam menjaga keharmonisan kehidupan beragama di tengah
masyarakat Indonesia yang beraneka ragam.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, Anzar, Muhammad Asdam, and Andi Alimbagu. “The Reciprocal Acculturation of
Islamic Culture and Local Culture in the Nusantara: A Historical Review.” JAWI: Jurnal
Wawasan Islam Nusantara 08, no. April (2025): 77-90.
https://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/jawi/article/view/27040.

Adlini, Miza Nina, Anisya Hanifa Dinda, Sarah Yulinda, and Octavia Chotimah. “Metode Penelitian
Kualitatif Studi Pustaka.” Jurnal Edumaspul 6, no. 1 (2022): 974-80.

Firdausi, Jamilatul dkk. “Kajian Historiografi Islam Indonesia Kontemporer (Telaah Buku ‘Islam
Nusantara: Jaringan Global Dan Lokal’ Karya Azyumardi Azra.” Jambura History and
Culture Journal 6, no. 2 (2024): 101-17. https://doi.org/10.37905/jhcj.v6i2.23112.

hawa hidayah, Dkk. “Transformasi Budaya Nusantara Dalam Proses Islamisasi Diindonesia.”
Khazanah:Jurnal Sejarah Dan Kebudayaan Islam 13 (2023): 2-11.
https://doi.org/10.36835/al-irfan.v2i2.3589.

Khoiri, Ahmad. “MODERASI ISLAM DAN AKULTURASI BUDAYA ; REVITALISASI
KEMAJUAN PERADABAN ISLAM NUSANTARA.” Islamadina: Jurnal Pemikiran Islam
20 (2019): 1-17. https://doi.org/https://doi.org/10.30595/islamadina.v0i0.4372.

Mardika, Andi, and Mohd Anuar Ramli. “Nusantara Ulama : Islamic Intellectual Tradition and Local
Culture.”  Journal of Indonesian Ulama 02, no. 01 (2024): 1-17.
https://doi.org/https://doi.org/10.30821/jiu.v2i1.594.

Mayang, Nilna, Kencana Sirait, Dimas Nugroho, and Rudi Herdi Nurmawan. “Nusantara Sebelum
Kedatangan Islam Dan Awal Masuknya Agama Islam Di Indonesia.” Indonesian Journal of
Multidisciplinary ~ Scientific ~ Studies (IJOMSS) 2, no. 5 (2024): 29-34.
https://doi.org/https://doi.org/10.33151/ijomss.v2i5.284.

Nasrullah. “Islam Nusantara: Analisis Relasi Islam Dan Kearifan Lokal Budaya Madura.” Al-Irfan
2, no. September (2019): 133-56.

Nugroho, Taufik, Cipto Sembodo, Ibroheem Ha, Muhammad Ridwan Lehnuh, and Usman Madami.
“PENYEBARAN ISLAM DI NUSANTARA ANTARA KULTUR DAN STRUKTUR.”
Ulumuddin : Jurnal [Imu-1lmu Keislaman 11 (2021): 237-54.
https://doi.org/https://doi.org/10.47200/ulumuddin.v11i2.913.

Permatasari, Intan. “Proses Islamisasi Dan Penyebaran Islam Di Nusantara” 8, no. 1 (2021): 2-5.

Rizem, Aizid. Sejarah Islam Di Nusantara. Edited by Abidurrahman. Cetakan 1. Yogyakarta: Diva
Press, 2016.

Rusdiyanto. “Kesultanan Ternate Dan Tidore.” Aqlam: Journal Of Islam and Plurality, 2018.
https://doi.org/10.30984/ajip.v3i1.631.

Saumantri, Theguh. “Islamisasi Di Nusantara Dalam Bingkai Teoritis.” AT-THARIQ: Jurnal Studi
Islam Dan Budaya 2, no. 02 (2022): 56-60. https://doi.org/10.57210/trq.v2i02.161.

12



Syafrizal, Achmad, Abi Thalib, and Bani Umayah. “Sejarah Islam Nusantara.” Jurnal Studi Islam
Vol. 2 No. (2015). https://doi.org/https://doi.org/10.19105/islamuna.v2i2.664.

Wahdani, Alya. “Metode Penyebaran Islam Di Nusantara Melalui Kesenian” 2, no. 3 (2025): 427—
44,

Widiya, Marti. “Sejarah Sosial Pedidikan Di Dunia Islam Proses Islamisasi Dan Penyebaran Islam
Di Nusantara.” JPT:Jurnal Pendidikan Tematik 4 (2023): 17-30.
https://doi.org/https://doi.org/10.62159/jpt.v4i1.752.

13



