
Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisiplin 
Vol 9 No. 12 Desember 2025 

eISSN: 2118-7451 
 

 

1 
 
 
 

ANALISIS SEJARAH DAN BUDAYA DALAM PROSES 

PENYEBARAN ISLAM DI NUSANTARA: STUDI KEPUSTAKAAN 

Azzah Kamila1, Achmad Maftuh Sujana2, Najwa Zahratunnisa3, Auriza Rahmania4, 

Keiza Madinatuz Az-Zahra5, Najwa Anisa Fitri6 
231340045.azzah@uinbanten.ac.id1, maftuhsujana@gmail.com2, 

231340048.najwa@uinbanten.ac.id3, 231340060.auriza@uinbanten.ac.id4, 
231340067.keiza@uinbanten.ac.id5, 231340071.najwa@uinbanten.ac.id6     

Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin Banten 

ABSTRAK 
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis proses penyebaran Islam di Nusantara melalui 

pendekatan sejarah dan budaya. Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah studi 

kepustakaan dengan menelaah berbagai sumber ilmiah, seperti buku, jurnal, dan hasil penelitian 

terdahulu yang relevan. Hasil kajian menunjukkan bahwa penyebaran Islam di Nusantara 

berlangsung secara bertahap, damai, dan tidak melalui satu jalur tunggal. Islam masuk dan 

berkembang melalui berbagai saluran, antara lain perdagangan, pernikahan, tasawuf, pendidikan, 

seni budaya, dan kekuasaan politik. Keberagaman teori mengenai masuknya Islam ke Nusantara 

seperti teori Arab, Gujarat, Persia, Cina, dan Turki menunjukkan adanya interaksi global yang luas 

seiring dengan posisi strategis Nusantara dalam jaringan perdagangan internasional. Selain itu, 

keberhasilan Islam diterima oleh masyarakat Nusantara sangat dipengaruhi oleh pendekatan kultural 

yang bersifat akomodatif terhadap budaya lokal. Proses akulturasi antara nilai-nilai Islam dan 

kearifan lokal melahirkan corak Islam Nusantara yang moderat, toleran, dan inklusif. Temuan 

penelitian ini menegaskan bahwa penyebaran Islam di Nusantara tidak hanya membentuk identitas 

keagamaan, tetapi juga berperan penting dalam pembentukan kehidupan sosial, budaya, dan politik 

masyarakat. 

Kata Kunci: Islam Nusantara, Penyebaran Islam, Sejarah Islam, Budaya Lokal, Studi Kepustakaan. 

 

ABSTRACT 

This study aims to analyze the process of the spread of Islam in the Indonesian archipelago through 

a historical and cultural approach. The method used in this study is a literature study by examining 

various scientific sources, such as books, journals, and relevant previous research results. The 

results of the study indicate that the spread of Islam in the Indonesian archipelago occurred 

gradually, peacefully, and not through a single path. Islam entered and developed through various 

channels, including trade, marriage, Sufism, education, arts and culture, and political power. The 

diversity of theories regarding the entry of Islam into the Indonesian archipelago, such as the 

Arabic, Gujarati, Persian, Chinese, and Turkish theories, indicates extensive global interactions 

along with the strategic position of the Indonesian archipelago in international trade networks. 

Furthermore, the success of Islam's acceptance by the Indonesian archipelago community was 

greatly influenced by a cultural approach that was accommodating to local culture. The process of 

acculturation between Islamic values and local wisdom gave birth to a moderate, tolerant, and 

inclusive character of Indonesian Islam. The findings of this study confirm that the spread of Islam 

in the Indonesian archipelago not only shaped religious identity but also played a significant role 

in shaping the social, cultural, and political life of the community. 

Keywords: Islam Nusantara, The Spread Of Islam, Islamic History, Local Culture, Literature 

Studies. 

 

PEiNDAiHULUAiN 

Penyebaran islam di Nusantara merupakan proses Sejarah terpenting dalam 

membentuk identitas social, budaya, dan keagamaan di Masyarakat Indonesia. Proses 

islamisasi tidak berlangsung secara instan, melainkan melalui para pedagang muslim, 

mailto:231340045.azzah@uinbanten.ac.id1
mailto:maftuhsujana@gmail.com2
mailto:231340048.najwa@uinbanten.ac.id3
mailto:231340060.auriza@uinbanten.ac.id4
mailto:231340067.keiza@uinbanten.ac.id5
mailto:231340071.najwa@uinbanten.ac.id6


2 
 
 
 

ulama, sufi, diplomat yang berinteraksi secara langsung dengan komunitas lokal yang 

memiliki tradisi budaya yang kaya dan beragam. Oleh karena itu, kajian mengenai 

penyebaran islam di Nusantara selalu memerlukan pendekatan multidisipliner dari 

pendekatan perspektif Sejarah dan antropologi budaya. Pendekatan ini tidak hanya melihat 

kapan islam masuk ke Nusantara, melainkan juga bagaimana islam diterima, dimaknai, dan 

diintegrasikan ke dalam budaya lokal. 

Proses islamisasi dalam kerangka Sejarah, dipahami sebagai suatu rangkaian interaksi 

yang dipengaruhi oleh dinamika global, jaringan perdagangan internasional, dan 

perkembangan politik di Kerajaan - Kerajaan islam. Jamilatun Firdausi dkk (2024) 

Sejarawan seperti Azyumardi azra menegaskan bahwa islam di Nusantara berkembang 

melalui jaringan para ulama yang terhubung dengan pusat keilmuan di timur Tengah. 

Melalui jalur perdagangan yang menjadi urat nadi ekonomi Asia sejak abad ke-7 oleh para 

pendakwah Muslim dari Arab, Persia, Gujarat, dan India yang memperoleh akses langsung 

ke masyarakat pesisir Nusantara. Sejalan dengan teori difusi budaya yang menjelaskan 

bahwa perpindahan nilai budaya terjadi melalui kontak komunitas. Hal ini tampak dalam 

penyebaran islam melalui hubungan dagang, pernikahan, diplomasi, dan pertukaran 

budaya.1 

Sementara itu, dari perspektif antropologi budaya, proses islamisasi di Nusantara tidak 

dapat dipahami tanpa mempertimbangkan teori akulturasi yang menjelaskan bahwa budaya 

bertemu dalam konteks Nusantara, budaya islam dan budaya lokal seperti jawa, sunda, 

melayu, bugis, dan lainnya saling memengaruhi. Budaya lokal tidak hilang, tetapi 

menyesuaikan diri dengan ajaran islam, misalnya melalui kesenian, ritual keagamaan, sastra 

dan simbol – simbol budaya lainnya. Menurut hawa hidayah dkk (2023) bentuk – bentuk 

budaya seperti seni pertunjukan, tradisi selamatan hari-hari besar keagamaan, dan upacara 

adat menjadi bukti terjadinya akulturasi antara nilai islam dan budaya lokal.2 

Dari sisi historiografi, terdapat berbagai teori masuknya islam kenusantara, yakni teori 

arab, teori Gujarat, teori Persia, dan teori cina. Penelitian oleh theguh saumantri (2022) 

memberikan telaah komprehensif terhadap lima teori tersebut dan menegaskan bahwa tidak 

ada satu jalur Tunggal dalam islamisasi Nusantara. Penyebaran islam berlangsung secara 

simultan melalui berbagai rute maritim dan actor berbeda sesuai konteks geografis serta 

budaya lokal. Pendekatan Sejarah social juga digunakan untuk memahi bagaimana islam 

berkembang melalui institusi lokal seperti pesantren, masjid, surau, dan istana Kerajaan. 3 

Dengan demikian, penelitian ini memadukan Sejarah dan budaya untuk berupaya 

memberikan pemahaman yang lebih komprehensif terhadap perkembangan islam di 

Nusantara dengan keberhasilan islamisasi yang tidak hanya terletak pada ajaran islam itu 

sendiri, melainkan juga pada kemampuan lokal untuk menginternalisasi nilai-nilai islam 

dalam budaya mereka. Pendekatan ini memperkuat karakter islam Nusantara sebagai agama 

yang moderat, fleksibel, dan kaya tradisi. 

 

METODOLOGI  

Metode penelitian yang digunakan pada artikel ini adalah studi pustaka (library 

 
1 Jamilatul dkk Firdausi, ‘Kajian Historiografi Islam Indonesia Kontemporer (Telaah Buku “Islam Nusantara: 

Jaringan Global Dan Lokal” Karya Azyumardi Azra’, Jambura History and Culture Journal, 6.2 

(2024), 101–17 https://doi.org/10.37905/jhcj.v6i2.23112. 
2 Dkk hawa hidayah, “Transformasi Budaya Nusantara Dalam Proses Islamisasi Diindonesia,” 

Khazanah:Jurnal Sejarah Dan Kebudayaan Islam 13 (2023): 2–11, https://doi.org/10.36835/al-

irfan.v2i2.3589. 
3 Theguh Saumantri, “Islamisasi Di Nusantara Dalam Bingkai Teoritis,” AT-THARIQ: Jurnal Studi Islam Dan 

Budaya 2, no. 02 (2022): 56–60, https://doi.org/10.57210/trq.v2i02.161. 



3 
 
 
 

research). Yaitu metode pengumpulan data dengan cara mengkaji dan mempelajari konsep-

konsep dari berbagai sumber yang relevan dengan penelitian tersebut. Pengumpulan data 

tersebut menggunakan cara mencari sumber dan menkontruksi dari berbagai sumber 

contohnya seperti buku, jurnal dan riset-riset yang sudah pernah dilakukan. Bahan pustaka 

yang didapat dari berbagai referensi tersebut dianalisis secara kritis dan harus mendalam 

agar dapat mendukung proposisi dan gagasannya.4  

Selain itu, penelitian ini juga menggunakan berbagai tulisan ilmiah terbaru yang 

membahas bagaimana budaya Islam berpadu dengan tradisi lokal di Nusantara. Semua 

sumber yang digunakan dipilih karena dianggap paling relevan, terpercaya, dan berisi 

informasi yang masih sesuai dengan perkembangan penelitian saat ini, sehingga hasil 

analisis menjadi lebih akurat dan berkualitas. Metode ini memungkinkan peneliti untuk 

memperoleh pemahaman yang komprehensif terhadap dinamika sejarah, pola penyebaran, 

serta aspek budaya yang menyertai perkembangan Islam. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Sejarah Penyebaran Islam Di Nusantara 

Proses penyebaran agama islam di wilayah Nusantara merupakan sebuah peristiwa 

bersejarah yang terjadi secara bertahap dan harmonis, serta dipengaruhi oleh berbagai 

interaksi sosial, budaya, ekonomi, dan politik dari masyarakat setempat. Berdasarkan 

penelitian Sejarah, dapat diperkirakan bahwa islam mulai memasuki Kawasan Nusantara 

sejak abad ke-7 M melalui rute perdagangan internasional yang menghubungan kawasan 

Timur Tengah, India, dan Asia Tenggara. Sehingga melahirkan beberapa teori utama yang 

sampai saat ini masih menjadi rujukan sejarawan, yaitu teori Gujarat, Persia, Arab, Cina, 

Persia. 

1. Teori Gujarat 

Pada teori ini, menyatakan bahwa islam datang ke Nusantara bukan langsung dari arab 

melainkan melalui india yang berniaga ke Nusantara pada abad ke-13 M. Teori yang berasal 

dari india yang menyatakan bahwa islam datang dari Gujarat memiliki sejumlah kelemahan, 

hal ini dikemukakan oleh G.E. Marrison dalam argumennya menyatakan “Meskipun ada 

batu nisan yang ditemukan di beberapa Lokasi di Nusantara yang mungkin berasal dari 

Gujarat atau Bengal, seperti yang dikatakan fatimi. ini tidak berarti bahwa Islam berasal 

dari daerah tersebut“. Marrison membantah teori ini dengan merujuk pada fakta bahwa pada 

masa awal penyebaran Islam di Samudera Pasai, yang raja pertamanya meninggal 

pada tahun 698 H/1297 M, Gujarat masih statusnya adalah Kerajaan Hindu. Setahun 

kemudian Gujarat ditaklukkan oleh kekuasaan muslim. 5 

Pada teori Gujarat ini, masa itu Adalah pusat aktivitas perdagangan global dan 

penyebaran ajaran islam mazhab Syafi’I, yang menyebabkan para pedagangnya terlibat 

secara aktif tidak hanya dalam aktivitas ekonomi, tetapi juga dalam penyebaran islam. 

Dengan menggunakan jalur perdagangan laut, para pedagang dari Gujarat berkomunikasi 

dengan masyarakat yang tinggal di Pantai Nusantara dan mengenalkan ajaran islam dengan 

cara damai dan bertahap 

2. Teori Arab 

Teori Arab ini, mengatakan bahwa kemunculan islam ke Indonesia langsung dari 

 
4 Miza Nina Adlini And Others, ‘Metode Penelitian Kualitatif Studi Pustaka’, Jurnal Edumaspul, 6.1 (2022), 

Pp. 974–80. 
5 Achmad Syafrizal, Abi Thalib, and Bani Umayah, “Sejarah Islam Nusantara,” Jurnal Studi Islam Vol. 2 No. 

(2015), https://doi.org/https://doi.org/10.19105/islamuna.v2i2.664. 



4 
 
 
 

Mekkah, yang terjadi pada abad ke-7 M. Di Selat Malaka saat itu dipenuhi oleh para 

pedagang dari Arab. Mereka merupakan penganut agama islam, mereka tidak hanya 

melakukan perdagangan rempah-rempah saja. Tetapi juga menyebarkan ajaran agama 

mereka, informasi dari china juga melaporkan tentang banyaknya pedagang Arab di Selat 

Malaka. Salah satu tokoh yang mendukung pada teori arab ini yaitu Haji Abdul Malik Karim 

Amrullah (Hamka). 

Berdasarkan berita dari Tiongkok pada zaman Dinasti Tang, komunitas Muslim 

telah ada di Kanfu (Kanton) dan Sumatera. Beberapa orang meyakini bahwa mereka adalah 

utusan dari Bani Umayah yang datang untuk menjajaki kemungkinan perdagangan. Hal 

ini juga didukung oleh pendapat Hamka yang menyatakan bahwa Islam mulai masuk ke 

Indonesia pada tahun 674 M. Mengacu pada catatan Tiongkok, seorang utusan raja 

Arab yang bernama Ta Cheh atau Ta Shih (kemungkinan Muawiyah bin Abu 

Sufyan) pernah mengunjungi Kerajaan Ho Ling (Kalingga) di Jawa yang dipimpin oleh 

Ratu Shima. Informasi mengenai Ta Shih juga terdapat dalam tulisan jepang dari tahun 748 

M. Diceritakan bahwa pada waktu itu ada kapal-kapal bernama Po-sse dan Ta-Shih Kuo. 

Menurut Rose di Meglio, Po-sse itu merujuk pada ragam bahasa melayu, sedangkan Ta-

Shih hanyamerujuk kepada orang-orang Arab dan Persia, bukan Muslim India. Juneid 

parinduri menambahkan bahwa pada tahun 670 M, sebuah makam dengan tulisan HaMim 

ditemukan di Barus, Tapanuli.6 

Semua fakta tersebut, tidak mengherankan sebab pada abad ke-7 M, Asia Tenggara 

sejatinta merupakan jalur perdagangan dan hubungan politik di antara tiga kekuatan besar, 

yaitu cina pada masa Dinasti Tang (618-907), Kerajaan sriwijaya (abad ke-7-14), dan 

Dinasti Umayyah (660-749). 

3. Teori Persia 

Pada teori ini, dilihat dari waktu masuknya islam ke Nusantara, teori ini berpendapat 

sama dengan teori Gujarat dan masuk pada abad ke-13. Namun, teori Persia berbeda dari 

perihal asal-usul dari pembawanya, teori Persia ini berasal dari Iran. Teori ini didukung oleh 

Umar Amir Husen dan Hoesein Djajadiningrat.  

Teori yang digagas oleh P. A. Hoesin Djajadiningrat, yang menyebutkan bahwa 

terdapat kesamaan budaya antara kelompok muslim di Indonesia dan Persia. Beberapa 

kesamaan tersebut adalah, pertama, tradisi memuji pada 10 Muharram atau Asyuro, yang 

merupakan hari suci bagi Syiah dengan wafatnya Husain bin Ali. Kedua, ajaran Syekh Siti 

Jenar dan ajaran sufi dari iran, yaitu al-Hallaj. Ketiga, penggunaan bahasa Persia 

dalam penulisan huruf Arab serta tanda baca harakat dalam pengajian.7 

Salah satu pembuktian utama dari teori ini adalah terdapatnya kesamaan dalam tradisi 

agama, seperti perayaan Tabut atau Tabuik di Sumatera Barat dan Bengkulu yang 

berhubungan dengan momen Asyuro, dan pemakaian istilah dan ajaran tasawuf yang mirip 

dengan tradisi Persia. Teori ini juga didukung dengan adanya kesamaan dalam ajaran mistik 

dan tarekat yang ada di Nusantara dengan tradisi tasawuf di Persia. Namun, teori Persia ini 

tidak kuat untuk meruntuhkan teori mekkah, karena fakta islam masuk ke Nusantara pada 

abad ke-7 dijadikan pedoman, berarti hal ini terjadi pada masa kekuasaan khalifah umayyah. 

Sedangkan, saat itu kepemimpinan islam di bidang politik, ekonomi, dan kebudayaan berada 

di Makkah, Madinah, Damaskus, dan Baghdad. Jadi, pada waktu itu, Persia belum 

mengambil alih kepemimpinan dalam dunia islam. Karena alasan ini, teori tentang Persia 

pun menjadi tidak valid. 

4. Teori Cina 

 
6 Syafrizal, Thalib, and Umayah. 
7 Intan Permatasari, “Proses Islamisasi Dan Penyebaran Islam Di Nusantara” 8, no. 1 (2021): 2–5. 



5 
 
 
 

Pada teori ini, islam masuk ke cina dibawa langsung oleh jenderal Muslim yang 

bernama Sa’ad bin Abi Waqash yang berasal dari Madinah pada era kekhalifahan Usman 

Bin Affan. Bahkan, daerah Kanton pernah menjadi tempat berkumpulnya para penyebar 

agama Islam dari Tiongkok. Dipercaya bahwa Islam tiba di Nusantara seiring dengan 

migrasi masyarakat Tiongkok ke Asia Timur, dan mereka memasuki bagian selatan 

Sumatera pada tahun 879 atau abad ke-9 Masehi.8 

Salah satu tokoh penting yang sering dihubungkan dengan Teori Cina adalah 

Laksamana Cheng Ho (Zheng He), seorang muslim dari Dinasti Ming yang memimpin 

perjalanan laut ke Asia Tenggara. Dalam perjalanannya, Cheng Ho membangun hubungan 

diplomatic dan perdagangan dengan Kerajaan-kerajaan di Nusantara serta memperkuat 

keberadaan kelompok muslim cina di wilayah pesisir. Teori Cina menyatakan bahwa 

penyebaran islam di Nusantara tidak terlepas dari peran kelompok muslim lintas bangsa. 

Pengaruh cina membantu memperkuat karakter islam Nusantara, terutama dalam aspek 

budaya, sosial, dan arsitektur, yang berkembang secara damai dan sesuai dengan 

lingkungannya sendiri. 

5. Teori Turki 

Teori ini diajukan oleh Martin Van Bruinessen yang dikutip dalam Moeflich 

Hasbullah. Ia menjelaskan bahwa selain orang Arab dan Cina, Indonesia juga diislamkan 

oleh orang-orang Kurdi dari Turki. Ia mencatat sejumlah data.  

Pertama, banyaknya ulama Kurdi yang berperan mengajarkan Islam di Indonesia dan 

kitab-kitab karangan ulama Kurdi menjadi sumber-sumber yang berpengaruh luas. 

Misalkan, Kitab Tanwir al-Qulüb karangan Muhammad Amin al-Kurdi populer di kalangan 

tarekat Naqsyabandi di Indonesia. Kedua, di antara ulama di Madinah yang mengajari 

ulama-ulama Indonesia terekat Syattariyah yang kemudian dibawa ke Nusantara adalah 

Ibrahim al-Kurani. Ibrahim al-Kurani yang kebanyakan muridnya orang Indonesia adalah 

ulama Kurdi. Ketiga, tradisi barzanji populer di Indonesia dibaca-kan setiap Maulid Nabi 

pada 12 Rabi'ul Awal, saat akikah, syukuran, dan tradisi-tradisi lainnya. Menurut 

Bruinessen, barzanji merupakan nama keluarga berpengaruh dan syeikh tarekat di 

Kurdistan. Keempat, Kurdi merupakan istilah nama yang populer di Indonesia seperti Haji 

Kurdi, jalan Kurdi, gang Kurdi, dan seterusnya. Dari fakta-fakta tersebut dapat disimpulkan 

bahwa orang-orang Kurdi berperan dalam penyebaran Islam di Indonesia.9 

Selanjutnya, pada Kerajaan-kerajaan Islam yang muncul sejak abad ke-13 M 

berfungsi sebagai pusat kekuasaan, dakwah, perdagangan, dan pendidikan, sehingga 

mempercepat penyebaran Islam di Nusantara. Islam berkembang secara luas dan 

berkelanjutan di Nusantara melalui legitimasi politik dan pengaruh sosial budaya. 

Perjalanan islam di nusantara dimulai dari Sumatera, karena di wilayah tersebut terdapat 

sebuah pelabuhan terbesar sehingga para pedagang muslim berlabuh di sana. Kerajaan IsIam 

pertama yang dikenal adalah kerajaan samudera pasai. 10 

Kerajaan Samudera Pasai di Aceh Utara, yang didirikan sekitar abad ke-13 M, 

menjadi pusat perdagangan internasional dan penyebaran Islam di seluruh Sumatra. Raja 

pertamanya yaitu Sultan Malik Al-Saleh, ini adalah kerajaan Islam tertua di Nusantara yang 

sering disebut dalam sumber sejarah. Dari Samudera Pasai, Islam menyebar melalui jalur 

 
8 Marti Widiya, “Sejarah Sosial Pedidikan Di Dunia Islam Proses Islamisasi Dan Penyebaran Islam Di 

Nusantara,” JPT:Jurnal Pendidikan Tematik 4 (2023): 17–30, 

https://doi.org/https://doi.org/10.62159/jpt.v4i1.752. 
9 Nilna Mayang et al., “Nusantara Sebelum Kedatangan Islam Dan Awal Masuknya Agama Islam Di 

Indonesia,” Indonesian Journal of Multidisciplinary Scientific Studies (IJOMSS) 2, no. 5 (2024): 29–

34, https://doi.org/https://doi.org/10.33151/ijomss.v2i5.284. 
10 Aizid Rizem, Sejarah Islam Di Nusantara, ed. Abidurrahman, Cetakan 1 (Yogyakarta: Diva Press, 2016). 



6 
 
 
 

perdagangan, dakwah ulama, serta hubungan diplomatik dengan kerajaan-kerajaan Islam 

lainnya di Asia dan Timur Tengah. Menurut Ibnu Batuta, Samudra Pasai adalah bandar 

pelabuhan utama yang sangat penting karena di sana barang dagangan yang dibawa oleh 

pedagang dari India dan China. Lembaga Qadi, atau lembaga peradilan, dikenal dalam 

pemerintahan Samudera Pasai untuk menegakan hukum Islam di masyarakat, qadi 

merupakan hakim yang membuat Keputusan berdasarkan syariat islam.11 

Di wilayah sebelah timur terdapat pulau jawa, di pulau ini islam diterima dengan 

antusias dari masyarakatnya. Penyebaran islam di tanah jawa dikenal sebagai sekelompok 

ulama dengan nama wali sanga sebagai sembilan wali penyebar agama islam. Kerajaan-

kerajaan Islam terbesar di tanah Jawa juga berperan signifikan bagi penyebaran Islam, 

seperti Kerajaan Demak, Kerajaan Banten, Kesultanan Mataram Islam, Kesultanan Cirebon, 

dan Kerajaan Pajang. Berkat kerajaan-kerajaan Islam dan juga Wali Sanga itulah, Islam 

menyebar dengan sangat mudah di tanah Jawa.12 

Selain berdagang, para pedagang Islam juga bertindak sebagai muballigh; beberapa 

dari mereka datang dengan tujuan keagamaan bersama para pedagang. Para ulama 

mendatangi masyarakat dengan cara ini untuk menyebarkan Islam. Menggunakan 

pendekatan yang berbasis sosial budaya. Cara dakwah ini menggunakan pendekatan 

akulturasi, yang berarti para ulama menggunakan jenis budaya lokal yang digabungkan atau 

dialiri dengan ajaran Islam yang mereka ajarkan. Penyebaran kepercayaan. Di Pulau Jawa, 

para wali, juga dikenal sebagai Walisongo, menjalankan ibadah Islam.13 

Wali Songo di Jawa, menggunakan pendekatan budaya dengan memanfaatkan seni, 

tradisi, bahasa lokal, dan simbol-simbol yang telah dikenal masyarakat. Strategi ini 

menunjukkan adanya proses akulturasi, di mana unsur-unsur budaya lokal tidak serta-merta 

dihilangkan, tetapi diberi makna baru yang selaras dengan ajaran Islam. Dari sudut pandang 

sejarah, pendekatan ini menjadi faktor penting keberhasilan penyebaran Islam secara luas. 

Dari perspektif sejarah sosial, perkembangan lembaga pendidikan Islam seperti pesantren 

turut memperkuat proses islamisasi, pesantren bukan hanya tempat untuk belajar agama, 

tetapi juga tempat untuk membangun nilai sosial, intelektual, dan moral masyarakat. 

Kehadiran pesantren menunjukkan bahwa penyebaran Islam di Nusantara berfokus pada 

pembinaan masyarakat yang berkelanjutan daripada penyebaran doktrin. 

Selanjutnya, Kesultanan Aceh Darussalam berkembang sebagai pusat kekuasaan dan 

keilmuan Islam pada abad ke-16 hingga ke-17 M. Aceh dikenal sebagai “Serambi Mekkah” 

karena perannya dalam pendidikan dan dakwah Islam. Banyak ulama besar, seperti Hamzah 

Fansuri dan Syamsuddin as-Sumatrani, lahir dan berkembang di Aceh. Kesultanan ini aktif 

menyebarkan Islam ke wilayah Sumatra, Semenanjung Malaya, dan sekitarnya melalui 

dakwah, pendidikan, serta jaringan ulama internasional. Di Pulau Jawa, peran penting dalam 

penyebaran Islam dilakukan oleh Kerajaan Demak yang berdiri pada awal abad ke-16 M. 

Demak merupakan kerajaan Islam pertama di Jawa dan menjadi pusat dakwah Islam yang 

dipimpin oleh para Wali Songo. Melalui pendekatan budaya dan sosial, Islam disebarkan 

secara damai kepada masyarakat Jawa. Dari Demak, Islam menyebar ke daerah pesisir Jawa 

lainnya seperti Cirebon, Banten, dan Pajang. Kesultanan Banten juga berperan besar dalam 

penyebaran Islam, khususnya di wilayah Jawa Barat. Banten berkembang sebagai pusat 

perdagangan dan dakwah Islam yang kuat, serta menjalin hubungan dengan pusat-pusat 

 
11 Taufik Nugroho et al., “PENYEBARAN ISLAM DI NUSANTARA ANTARA KULTUR DAN 

STRUKTUR,” Ulumuddin : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 11 (2021): 237–54, 

https://doi.org/https://doi.org/10.47200/ulumuddin.v11i2.913. 
12 Rizem, Sejarah Islam Di Nusantara. 
13 Widiya, “Sejarah Sosial Pedidikan Di Dunia Islam Proses Islamisasi Dan Penyebaran Islam Di Nusantara.” 



7 
 
 
 

Islam di luar Nusantara. Islam di Banten berkembang berdampingan dengan budaya lokal, 

sehingga mudah diterima oleh masyarakat. 

Setelah jawa, penyebaran islam terus berjalan di berbagai pulau yakni Sulawesi, 

Kalimantan, Maluku dan daerah sekitarnya, Bali, Lombok, NTB, NTT, dan banyak lagi. 

Walaupun sejarah penyebaran Islam di daerah-daerah tersebut tidak terlampau banyak 

tercatat, namun kenyataannya agama Islam juga diterima oleh masyarakat di tempat-tempat 

itu. Bahkan di Sulawesi, terdapat suatu kerajaan Islam yang memiliki peran penting dalam 

proses penyebaran Islam di kawasan tersebut, yaitu Kerajaan Gowa-Tallo dan di Maluku 

kerajaan ternate dan tidore. Ini menunjukkan bahwa Islam juga mendapatkan perhatian di 

wilayah lain di Indonesia, selain Sumatera Utara dan Jawa yang menjadi pusat penyebaran 

agama Islam di Nusantara.14 

Kerajaan Gowa-Tallo di Sulawesi Selatan memainkan peran penting dalam 

menyebarkan Islam ke wilayah Sulawesi dan sekitarnya pada abad ke-17 M. Setelah Raja 

Gowa memeluk Islam, kerajaan ini aktif menyebarkan Islam melalui kekuatan politik dan 

dakwah kepada kerajaan-kerajaan tetangga, seperti Bone dan Wajo. Meski dalam beberapa 

kasus terjadi tekanan politik, Islam tetap berkembang dan berakar kuat di masyarakat 

Sulawesi. 

Di wilayah Indonesia Timur, Kerajaan Ternate dan Tidore menjadi pusat penyebaran 

Islam di Maluku. Islam masuk melalui pedagang Muslim dan kemudian diadopsi oleh para 

sultan. Dari kedua kerajaan ini, Islam menyebar ke pulau-pulau sekitarnya melalui 

perdagangan rempah-rempah dan dakwah para ulama. Islamisasi di wilayah ini 

menunjukkan kuatnya hubungan antara perdagangan dan kekuasaan politik dalam 

penyebaran Islam.15 

B. Budaya Penyebaran Islam Di Nusantara 

Dalam konteks sejarah masuknya Islam ke Nusantara, para ahli menegaskan bahwa 

salah satu pendekatan paling berpengaruh dalam proses dakwah adalah pendekatan kultural. 

Metode ini memungkinkan Islam diterima secara damai dan bertahap melalui kebiasaan, 

tradisi, serta media budaya yang sudah hidup dalam masyarakat setempat. Sebagaimana 

dijelaskan dalam sumber tersebut:  

“Apa yang dimaksud dengan penyebaran Islam pola kultur? Yang dimaksud dengan 

penyebaran Islam pola kultur adalah penetrasi agama Islam melalui jalur budaya. Pola 

penyebaran Islam model kultur dengan ciri utama yakni; 1) selalu menggunakan media 

budaya sebagai sarana dakwah Islam, 2) menghindari konflik dengan agama dan budaya 

lokal, 3) mengakomodasi budaya lokal sepanjang tidak bertentangan dengan nilai Islam.” 

Kemudian Pandangan ini diperkuat oleh penelitian Nugroho,et al. Mereka menyatakan 

bahwa penyebaran Islam di Nusantara secara kultural dilakukan melalui proses adaptasi 

terhadap kondisi sosial-budaya lokal, di mana para penyebar Islam tidak memaksakan 

perubahan drastis, tetapi justru menyesuaikan diri dengan struktur sosial masyarakat 

setempat. Proses adaptasi inilah yang memungkinkan Islam berkembang secara damai dan 

diterima luas oleh berbagai kelompok masyarakat.16 Temuan tersebut sejalan dengan 

penelitian Abdullah, Asdam, dan Alimbagu dalam JAWI: Jurnal Wawasan Islam 

Nusantara, yang menyebutkan bahwa proses penyebaran Islam terjadi melalui “reciprocal 

acculturation” atau akulturasi timbal balik, di mana budaya lokal dan nilai-nilai Islam saling 

 
14 Rizem, Sejarah Islam Di Nusantara. 
15 Rusdiyanto, “Kesultanan Ternate Dan Tidore,” Aqlam: Journal Of Islam and Plurality, 2018, 

https://doi.org/10.30984/ajip.v3i1.631. 
16 Nugroho et al., “PENYEBARAN ISLAM DI NUSANTARA ANTARA KULTUR DAN STRUKTUR.” 



8 
 
 
 

berinteraksi dan memperkaya satu sama lain.17 

Bentuk konkret dari pola kultural ini dapat dilihat pada penggunaan seni tradisional 

sebagai media dakwah. Kesenian seperti wayang, tembang, syair, dan cerita rakyat 

digunakan oleh penyebar Islam, termasuk Wali Songo, untuk mengenalkan ajaran Islam 

secara kreatif dan tidak mengasingkan masyarakat. Pendekatan ini membuat Islam terasa 

akrab dan mudah dipahami karena disampaikan melalui simbol-simbol budaya yang sudah 

melekat dalam kehidupan masyarakat.18 Dalam perspektif lebih luas, akulturasi budaya 

nusantara merupakan bentuk moderasi Islam yang menguatkan karakter Islam yang toleran, 

inklusif, dan relevan dengan keragaman sosial di Nusantara.19 

Selain para pendakwah, para ulama Nusantara juga memainkan peran penting dalam 

menyelaraskan ajaran Islam dengan budaya lokal. Menurut studi, ulama-ulama Nusantara 

tidak hanya menyampaikan ajaran agama, tetapi juga menerjemahkan nilai-nilai Islam ke 

dalam bahasa budaya masyarakat setempat, sehingga ajaran tersebut mudah diterapkan 

dalam kehidupan sehari-hari.20 Melalui upaya inilah terbentuk karakter Islam Nusantara 

yang khas, yaitu Islam yang menyatu dengan budaya, moderat, dan tetap setia pada nilai-

nilai syariat. 

Budaya penyebaran Islam di Nusantara menunjukkan bahwa Islam berkembang 

bukan karena paksaan atau kekuatan politik, tetapi melalui proses budaya yang lembut, 

dialogis, dan menghargai kearifan lokal. Pendekatan semacam ini menciptakan pola 

islamisasi yang damai, sehingga Islam dapat diterima secara luas serta membentuk identitas 

keislaman Nusantara yang kaya, moderat, dan berakar kuat dalam budaya lokal. 

Penyebaran Islam melalui pola kultur pada dasarnya menggambarkan pendekatan 

dakwah yang bersifat halus, persuasif, dan menyesuaikan diri dengan konteks sosial 

masyarakat setempat. Pendekatan kultural ini menempatkan budaya sebagai jembatan 

penyampaian ajaran Islam, bukan sebagai hambatan. Para pendakwah dan pedagang Muslim 

yang datang ke berbagai wilayah Nusantara memanfaatkan tradisi, kesenian, bahasa, serta 

kebiasaan masyarakat lokal sebagai media untuk memperkenalkan nilai-nilai Islam. Dengan 

cara ini, masyarakat tidak merasa asing atau terancam oleh kedatangan agama baru, karena 

ajaran Islam disampaikan melalui bentuk-bentuk budaya yang sudah akrab dalam kehidupan 

sehari-hari mereka. 

Selain itu, pola kultur menghindari cara-cara konfrontatif. Islam tidak memaksa 

masyarakat untuk meninggalkan tradisi secara drastis, tetapi masuk secara bertahap dengan 

melakukan proses penyaringan: budaya yang bertentangan dengan prinsip agama 

ditinggalkan, sementara unsur budaya yang netral atau selaras dengan nilai-nilai Islam tetap 

dipertahankan. Proses akomodasi ini menciptakan integrasi harmonis antara Islam dan 

budaya Nusantara sehingga menghasilkan corak keislaman yang khas, moderat, dan mudah 

diterima oleh berbagai kelompok masyarakat. Dengan strategi ini, penyebaran Islam di 

 
17 Anzar Abdullah, Muhammad Asdam, and Andi Alimbagu, “The Reciprocal Acculturation of Islamic 

Culture and Local Culture in the Nusantara : A Historical Review,” JAWI: Jurnal Wawasan Islam 

Nusantara 08, no. April (2025): 77–90, 

https://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/jawi/article/view/27040. 
18 Alya Wahdani, “Metode Penyebaran Islam Di Nusantara Melalui Kesenian” 2, no. 3 (2025): 427–44. 
19 Ahmad Khoiri, “MODERASI ISLAM DAN AKULTURASI BUDAYA ; REVITALISASI KEMAJUAN 

PERADABAN ISLAM NUSANTARA,” Islamadina: Jurnal Pemikiran Islam 20 (2019): 1–17, 

https://doi.org/https://doi.org/10.30595/islamadina.v0i0.4372. 
20 Andi Mardika and Mohd Anuar Ramli, “Nusantara Ulama : Islamic Intellectual Tradition and Local 

Culture,” Journal of Indonesian Ulama 02, no. 01 (2024): 1–17, 

https://doi.org/https://doi.org/10.30821/jiu.v2i1.594. 



9 
 
 
 

wilayah Nusantara berlangsung relatif damai dan tanpa gejolak besar, berbeda dengan 

proses penyebaran agama di wilayah lain yang sering ditandai oleh konflik. Pendekatan 

kultur inilah yang kemudian melahirkan tradisi-tradisi Islam lokal yang beragam, seperti 

seni wayang, syair-syair dakwah, upacara adat yang di-Islamkan, serta peran penting ulama 

dalam masyarakat yang sebelumnya belum mengenal struktur keagamaan tersebut. 

Pendektan kultural inilah yang kemudian melahirkan tradisi-tradisi islam lokal yang 

beragam, seperti seni wayang, syir-syair dakwah, upcara adat yang di Islamkan, serta peran 

penting ulama dalam masyarakat yang sebelumnya belum mengenal struktur keagamaan 

tersebut. Di samping akulturasi budaya yang halus ini, para sejarawan juga mencatat bahwa 

penyebaran Islam di Nusantara berlangsung melalui beberapa strategi yang saling 

melengkapi.21 

Sebagai agama universal, Islam telah membawa peradabannya sendiri yang berakar 

kuat pada tradisi yang sangat panjang sejak masa Rasulullah. Ketika bersentuhan dengan 

situasi lokal dan partikular, pradaban Islam itu tetap mempertahankan esensinya yang sejati, 

walaupun secara instrumental menampakkan bentuk-bentuk yang kondisional. Menurut 

Hasab Mua'arif Ambary, masa-masa datang tumbuh, dan berkembangnya Islam serta unsur-

unsur budaya islam di Nusantara, menghasilkan dan meninggalkan peradaban yang secara 

ideologis bersumber pada kitabullah dan sunnah Rasul. Sementara ini secara fisikal, 

memeperlihatkan anasir berkesinambungan dengan unsur kebudayaan pra-Islam. Oleh 

karena itu, kebudayaan Islam di Indonesia mempunyai karakteristik tersendiri yang berbeda 

dengan kebudayaan Islam di negara-negara Islam di mana pun.22 Sejak masuk dan 

berkembangnya, Islam di Indonesia memerlukan proses yang sangat panjang dan melalui 

saluran-saluran Islamisasi yang beragam seperti: 

1. Jalur Perdagangan 

Indonesia merupakan negara kepulauan, karena terdiri dari beberapa pulau besar yang 

dikelilingi oleh lautdan pulau-pulau kecil. Maritim artinya segala sesuatu yang berkaitan 

dengan laut dan berhubungan dengan pelayaran dan perdagangan. Laut merupakan 

penghubung perekonomian dan kebudayaan antar negara. Perdagangan yang mana hal ini 

sudah terjadi sejak abad 7 hingga abad ke 16 Masehi oleh oleh para pedagang islam yang 

datang dan mendirikan tempat ibadah. Sama halnya penyebaran ajaran Hindu-Budha, para 

pedagang juga memegang peranan penting dalam proses penyebaran dakwah Islam di 

Indonesia. Pada saat itu, para pedagang datang dari berbagai negara seperti Arab, Persia, 

India bahkan Cina. Bagi saudagar Muslim, jalur perdagangan ini sangat efisien, dikarenakan 

selain berbisnis dan mendapat keuntungan materi, mereka juga bisa menyampaikan ajaran 

Islam kepada penduduk pribumi hingga kepada para raja dan bangsawan. Penyebaran Islam 

yang dilakukan oleh para pedagang dari berbagai negara, mereka setempat dan 

memperkenalkan agama dan budaya islam kepada pedagang lain maupun penduduk setem 

meroka ada yang tinggal untuk sementara waktu atau menetap. Maka lambat laun wilayah 

yang mereka tempati berkembang menjadi suatu perkampungan. Hingga akhirnya, identitas 

keislaman mampu menjadi perekat sosial dan menciptakan solidaritas emosional dalam 

wilayah tersebut.  

2. Jalur Pernikahan 

Dari segi aspek ekonomi, para pedagang Muslimm memiliki status sosial yang lebih 

baik daripada kebanyakan penduduk pribumi, sehingga penduduk pribumi, terutama putri-

putri bangsawan atau kerajaan, tertarik untuk menjadi istri para saudagar-saudagar tersebut. 

 
21 Syafrizal, Thalib, and Umayah, “Sejarah Islam Nusantara.” 
22 Nasrullah, “Islam Nusantara: Analisis Relasi Islam Dan Kearifan Lokal Budaya Madura,” Al-Irfan 2, no. 

September (2019): 133–56. 



10 
 
 
 

Menikah dengan para bangsawan Nusantara semakin mempercepat proses Islamisasi atau 

penyebaran ajaran agama Islam dimana rakyat tunduk dan patuh kepada raja atau 

pimpinannya. Tapi tentunya sebelum menikah dengan saudagar Muslim, mereka diislamkan 

terlebih dahulu. Ketika mereka sudah mempunyai keturunan lingkungan merekapun 

semakin luas dan banyak. Hingga akhirnya timbullah kampong kampung, daerah daerah dan 

kerajaan-kerajaan Muslim. Jalur pernikahan ini, mempunyai keuntungan apabila yang 

dinikahi para saudagar Muslim tersebut adalah anak keturunan bangsawan, adipati atau 

kerajaan, karena raja, adipati dan bangsawan akan turut berperan mempercepat proses 

Islamisasi atau penyebaran agama IslamHal ini juga terjadi antara Raden Rahmat atau yang 

lebih dikenal dengan Sunan Ampel dengan Nyai Manila, lalu Sunan Gunung Jati dengan 

Nyai Kawungaten, serta Brawijaya dengan putri Campa yang menurunkan Raden Patah 

(raja pertama Demak) dan lain-lain. 

3. Jalur Tasawuf 

Ajaran tasawuf atau sufisme yaitu dimana suatu sistem yang mengajarkan teosofi, 

yaitu suatu sistem yang mana sudah menggunakan ajaran yang sudah sangat erat dengan 

suatu ajaran atau kebudayaan yang sudah di Nusantara. Tasawuf juga merupakan salah satu 

jalur kontak penyebaran Islam yang tidak kalah pentingnya. Pengobatan Islam dengan 

ajaran tasawuf yang mencampur unsure magis mebuat masyarakat bisa memahami dan 

mengerti serta menerima Islam dengan mudah. Teori guru Islam atau Sufi ini di dukung 

secara meyakinkan oleh hampir semua sumber yang berasal dari historografi tradisional. 

Azyumardi. ardi.Azra dalam bukunya Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan 

Nusantara Abad XVII dan XVIII, mengatakan bahwa teori A.H.John lebih mudah masuk 

akal dibanding pendapat sejarahwan lain yang mempertinbangkan kecilnya kemungkinan 

bahwa para pedagang turut andil dalam memainkann peran penyebaran Islam di Nusantara. 

Pernyataan tentang orang.orang Sufi yang lebih utama dalam memainkan peran dakwah 

Islam di Indonesia. Makhdum Ibrahim atau yang lebih populer dikenal kalangan masyarakat 

dengan sebutan Sunan Bonan, beliau merupakan tokoh terkemuka sufi yang hidup sezaman 

dengan mundurnya Hindu Majapahit dan munculnya kesultanan Demak, kerajaan Islam 

pertama di Pulau Jawa. Setelah belajar dari Malaka dan Pasai, pada akhir abad ke 15. dan 

awal abad ke.16, beliau menulis risalah tasawuf, yang berisikan wacana peralihan 

perjumpaan nilai-nilai Islam dengan budaya lokal.  

4. Jalur Pendidikan 

Penyebaran Islam melalui peran pendidikan (Alimni 2018) yang mana pada saat itu 

sudah mulai adanya pesantren-pesantren yang didirikan oleh para kyai dan para ulama untuk 

membentuk generasi santri yang berilmu dan paham agama Islam untuk siap dan bisa 

kembali ke kampung halaman dan mendakwahkan ajaran agama Islam atas apa yang sudah 

didapatkan dari pesantren, tujuannya supaya agama Islam semakin cepat dikenal masyarakat 

luas. Raden Ahmad atau biasa dikenal dengan Sunan Ampel, pada masa pertumbuhan Islam 

di Pulau Jawa, ia mendirikan pesantren yang akan menjadi salah satu lembaga pentingdalam 

penyebaran Islam di Ampel Denta, Surabaya, dan Sunan Giri diGiri. Keluarga pesantren 

Sunan Giri, banyak yang diundang ke Maluku utuk berdakwah mengajarkan syariat ajaran 

agama Islam. Pesantren merupakan tempat dimana orang-orang diajarkan syariat Islam, 

mencetak generasi Islami yang kaya akan ilmu agama, para alim ulama, ustadz, bahkan kyai 

yang kemudian bisa menyebarluaskan dan mengajarkan ilmu agama di kampung halaman 

masing-masing. 

5. Jalur Seni budaya dan tradisi 

Kesenian merupakan salah satu unsur universal kebudayaan. Kebudayaan Islam 

sendiri, tentu memiliki kaitan yang sangat erat dengan agama Islam. Karena penyebaran 



11 
 
 
 

agama Islam juga bisa melalui dari kesenian seperti seni bangunan, seni pahatt atau ukir, 

seni tari, seni musik bahkan seni sastra. Pengaruh arsitektur Islam sangat banyak di 

Indonesia, bahkan hampir sebagian besar bangunan yang ada di Nusantara memadukan 

corak arsitektúr budaya lain. Misalnya, desain rumah adat Betawi yang memiliki cirri khas 

khusus yaitu teras dan balai yang lebar. Yang mana tempat area tersebut bisa digunakan 

sebagai tempat berkumpul untuk tempat mengaji, berdakwah, berceramah dan kegiatan 

kegiatan Islam lainnya Masjid Agung Demak, Sendang Duwuur Agung Kesepuhan di 

Cirebon, Masjid Agung Banten, Baiturrahman di Aceh, Ternate dan lain sebagainya 

merupakan hasil seni bangunan pada zamann pertumbuhan dan perknbangan Islam fi 

Nusantara saat itu. Selain seni bangunan, terdapat banyak hasil seni sastra dalam Islam 

terdapat dalam naskah-naskah kuno. Pada amsa Kerajaan Samudera Pasai abad ke-13 dan 

Malaka abad ke-14 merupakan periode awal perkembangan sastra islam di Indonesia. Dan 

melalui kesenian, para Walisongo menggunakan pola akulturasi, yaitu menggunakan jenis 

budaya setempat yang dialiri dengan ajaran Islam di dalamnya. 

6. Jalur Politik 

Di Maluku dan Sulawesi Selatan, kebanyakan penduduknya masuk agama islam 

setelah Raja, pemimpin, dan tokoh adat setempat memeluk Islam terlebih dahulu. Rajanya 

yang sudah memeluk agama Islam, membuat para raja ini berambisi untuk menakhlukan 

kerajaan non Muslim hingga banyak kerajaan lain tertarik memeluk Islam. (Mansur: 2004) 

Pengaruh politik para Raja memiliki peran yang sangat penting dalam proses tersebarnya 

Islam di daerah ini. Disamping itu, baik di Pulau Jawa maupun Sumatera, demi kepentingan 

politik, kerajaan kerajaan Islam bersatu memeraangi kerajaan non Islam. Kemenangan 

kerajan kerajaan Islam secara politik, banyak menarik penduduk masyarakat setempat untuk 

berbondong-bondong memeluk agama Islam.23 

7. Jalur Kesenian 

Jalur Islamisasi melalui seni seperti seni bangunan, seni pahat atau ukir, seni tari, 

musik dan seni sastra. Misalnya pada seni bangunan ini telihat pada masjid kuno Demak, 

Sendang Duwur Agung Kasepuhan di Cirebon, masjid Agung Banten, Baiturrahman di 

Aceh, Ternate dan sebagainya. Contoh lain dalam seni adalah dengan pertunjukan wayang, 

yang digemari oleh masyarakat. Melalui cerita-cerita wayang itu disisipkan ajaran agama 

Islam.24 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil kajian kepustakaan dalam artikel ini, dapat disimpulkan bahwa 

penyebaran Islam di Nusantara merupakan suatu proses sejarah yang berlangsung secara 

bertahap dan damai melalui berbagai jalur yang saling melengkapi, seperti perdagangan, 

pernikahan, tasawuf, pendidikan, seni budaya, dan politik. Beragamnya teori tentang 

masuknya Islam ke Nusantara antara lain teori Arab, Gujarat, Persia, Cina, dan Turki 

menunjukkan bahwa proses islamisasi tidak terjadi melalui satu jalur saja, melainkan 

melalui interaksi global yang cukup luas, seiring dengan posisi strategis Nusantara dalam 

jaringan perdagangan internasional. 

Keberhasilan Islam berkembang dan diterima secara luas oleh masyarakat Nusantara 

sangat dipengaruhi oleh pendekatan kultural yang menghargai budaya lokal. Para penyebar 

Islam tidak menghilangkan tradisi yang telah ada, tetapi menyesuaikannya dengan ajaran 

Islam melalui proses akulturasi. Pendekatan ini melahirkan corak Islam Nusantara yang 

bersifat moderat, toleran, dan inklusif, sehingga mampu hidup berdampingan dengan 

 
23 Widiya, “Sejarah Sosial Pedidikan Di Dunia Islam Proses Islamisasi Dan Penyebaran Islam Di Nusantara.” 
24 Mayang et al., “Nusantara Sebelum Kedatangan Islam Dan Awal Masuknya Agama Islam Di Indonesia.” 



12 
 
 
 

keberagaman sosial dan budaya masyarakat. Peran ulama, kerajaan-kerajaan Islam, serta 

lembaga pendidikan seperti pesantren juga terbukti memiliki kontribusi besar dalam 

memperkuat proses islamisasi, baik dalam bidang keagamaan maupun dalam pembentukan 

kehidupan sosial, politik, dan budaya masyarakat. 

Berkaitan dengan temuan tersebut, penelitian ini menyarankan pentingnya 

pengembangan kajian lanjutan mengenai penyebaran Islam di Nusantara dengan 

menggunakan pendekatan interdisipliner agar pemahaman terhadap dinamika sejarah dan 

budaya Islam di Indonesia menjadi lebih utuh. Penelitian selanjutnya juga diharapkan dapat 

mengkaji wilayah-wilayah yang masih jarang diteliti serta memanfaatkan sumber-sumber 

primer lokal sehingga kajian sejarah menjadi lebih mendalam dan kontekstual. Secara 

praktis, nilai-nilai moderasi, toleransi, dan dialog budaya yang menjadi ciri khas penyebaran 

Islam di Nusantara dapat dijadikan rujukan dalam pengembangan dakwah dan pendidikan 

Islam masa kini, khususnya dalam menjaga keharmonisan kehidupan beragama di tengah 

masyarakat Indonesia yang beraneka ragam. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Abdullah, Anzar, Muhammad Asdam, and Andi Alimbagu. “The Reciprocal Acculturation of 

Islamic Culture and Local Culture in the Nusantara : A Historical Review.” JAWI: Jurnal 

Wawasan Islam Nusantara 08, no. April (2025): 77–90. 

https://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/jawi/article/view/27040. 

Adlini, Miza Nina, Anisya Hanifa Dinda, Sarah Yulinda, and Octavia Chotimah. “Metode Penelitian 

Kualitatif Studi Pustaka.” Jurnal Edumaspul 6, no. 1 (2022): 974–80. 

Firdausi, Jamilatul dkk. “Kajian Historiografi Islam Indonesia Kontemporer (Telaah Buku ‘Islam 

Nusantara: Jaringan Global Dan Lokal’ Karya Azyumardi Azra.” Jambura History and 

Culture Journal 6, no. 2 (2024): 101–17. https://doi.org/10.37905/jhcj.v6i2.23112. 

hawa hidayah, Dkk. “Transformasi Budaya Nusantara Dalam Proses Islamisasi Diindonesia.” 

Khazanah:Jurnal Sejarah Dan Kebudayaan Islam 13 (2023): 2–11. 

https://doi.org/10.36835/al-irfan.v2i2.3589. 

Khoiri, Ahmad. “MODERASI ISLAM DAN AKULTURASI BUDAYA ; REVITALISASI 

KEMAJUAN PERADABAN ISLAM NUSANTARA.” Islamadina: Jurnal Pemikiran Islam 

20 (2019): 1–17. https://doi.org/https://doi.org/10.30595/islamadina.v0i0.4372. 

Mardika, Andi, and Mohd Anuar Ramli. “Nusantara Ulama : Islamic Intellectual Tradition and Local 

Culture.” Journal of Indonesian Ulama 02, no. 01 (2024): 1–17. 

https://doi.org/https://doi.org/10.30821/jiu.v2i1.594. 

Mayang, Nilna, Kencana Sirait, Dimas Nugroho, and Rudi Herdi Nurmawan. “Nusantara Sebelum 

Kedatangan Islam Dan Awal Masuknya Agama Islam Di Indonesia.” Indonesian Journal of 

Multidisciplinary Scientific Studies (IJOMSS) 2, no. 5 (2024): 29–34. 

https://doi.org/https://doi.org/10.33151/ijomss.v2i5.284. 

Nasrullah. “Islam Nusantara: Analisis Relasi Islam Dan Kearifan Lokal Budaya Madura.” Al-Irfan 

2, no. September (2019): 133–56. 

Nugroho, Taufik, Cipto Sembodo, Ibroheem Ha, Muhammad Ridwan Lehnuh, and Usman Madami. 

“PENYEBARAN ISLAM DI NUSANTARA ANTARA KULTUR DAN STRUKTUR.” 

Ulumuddin : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 11 (2021): 237–54. 

https://doi.org/https://doi.org/10.47200/ulumuddin.v11i2.913. 

Permatasari, Intan. “Proses Islamisasi Dan Penyebaran Islam Di Nusantara” 8, no. 1 (2021): 2–5. 

Rizem, Aizid. Sejarah Islam Di Nusantara. Edited by Abidurrahman. Cetakan 1. Yogyakarta: Diva 

Press, 2016. 

Rusdiyanto. “Kesultanan Ternate Dan Tidore.” Aqlam: Journal Of Islam and Plurality, 2018. 

https://doi.org/10.30984/ajip.v3i1.631. 

Saumantri, Theguh. “Islamisasi Di Nusantara Dalam Bingkai Teoritis.” AT-THARIQ: Jurnal Studi 

Islam Dan Budaya 2, no. 02 (2022): 56–60. https://doi.org/10.57210/trq.v2i02.161. 



13 
 
 
 

Syafrizal, Achmad, Abi Thalib, and Bani Umayah. “Sejarah Islam Nusantara.” Jurnal Studi Islam 

Vol. 2 No. (2015). https://doi.org/https://doi.org/10.19105/islamuna.v2i2.664. 

Wahdani, Alya. “Metode Penyebaran Islam Di Nusantara Melalui Kesenian” 2, no. 3 (2025): 427–

44. 

Widiya, Marti. “Sejarah Sosial Pedidikan Di Dunia Islam Proses Islamisasi Dan Penyebaran Islam 

Di Nusantara.” JPT:Jurnal Pendidikan Tematik 4 (2023): 17–30. 

https://doi.org/https://doi.org/10.62159/jpt.v4i1.752. 


