
Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisiplin 
Vol 9 No. 12 Desember 2025 

eISSN: 2118-7451 
 

 

273 
 
 
 

GOOD GOVERNANCE DAN FUNGSI PELAYANAN: 

DEKONSTRUKSI PERAN PEMERINTAH DAERAH PANDEGLANG 

DALAM PEMENUHAN HAK SUKU BADUY YANG 

TERMARGINALISASI 

 
Arif Danu Asmoro1, Alfan Alifianul Karim2 

 arifdnu@gmail.com1,  aalfan736@gmail.com2 

Universitas Sultan Ageng Tirtayasa 

 

ABSTRAK 

Ketimpangan yang dialami kelompok marginal seperti Suku Baduy justru muncul dalam 

implementasi otonomi daerah, yang seringkali hanya menjadi retorika belaka. Kajian ini bertujuan 

untuk menganalisis distorsi penerapan prinsip good governance dalam fungsi pelayanan publik 

Pemerintah Daerah Kabupaten Pandeglang, yang mengakibatkan marginalisasi struktural Suku 

Baduy dalam pemenuhan hak-hak dasarnya. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif berbasis 

Critical Interpretive Synthesis (CIS), penelitian ini mengkritisi wacana kebijakan daerah melalui 

Analisis Wacana Kritis dan Dekonstruksi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa wacana good 

governance dan pelayanan publik dalam dokumen resmi seperti RPJMD lebih menekankan efisiensi 

teknokratis, pertumbuhan ekonomi, dan daya saing sehingga mereduksi pelayanan menjadi 

penyediaan infrastruktur fisik. Suku Baduy direpresentasikan secara ambivalen sebagai aset 

pariwisata sekaligus komunitas tertinggal yang membutuhkan intervensi yang mengabaikan sistem 

pengetahuan, hukum adat (Pikukuh), dan prinsip Free, Prior, and Informed Consent (FPIC). 

Marginalisasi terjadi dalam bentuk hambatan administratif, layanan kesehatan dan pendidikan yang 

tidak adaptif, serta eksklusi ekologis melalui pembangunan infrastruktur dan pariwisata yang 

mendorong komodifikasi ruang hidup. Kajian ini menyimpulkan bahwa diperlukan reorientasi 

paradigmatik dari model pelayanan top-down yang seragam menuju tata kelola yang indigenous-

sensitive, mengakui pluralitas nilai publik, dan memposisikan pemerintah daerah sebagai fasilitator 

negosiasi dalam ekologi kelembagaan yang plural. 

Kata Kunci: Good Governance, Pelayanan Publik, Marginalisasi Struktural, Suku Baduy, 

Indigenous-Sensitive Governance. 

 

PEiNDAiHULUAiN 

Ketimpangan kelompok marginal justru lahir dari sebuah janji otonomi daerah yang 

seringkali hanya retorika belaka (Faquet., & Pöschl, 2015; Ashfahany., Zainuri., & Sunardi, 

2022; Sentari., Santoso., & Pramudyanto, 2025; Young, 1990). Eksistensi suatu 

pemerintahan daerah tak hanya menjadi proses rekonseptualisasi dari sekadar administratif 

pelaksana yang memiliki mandat fungsional substansif dalam sebuah kerangka negara 

kesatuan. Konstruksi peran dan fungsi pemerintahan daerah telah mengalami evolusi dari 

birokrasi yang hierarkis dan kaku menuju konsepsi yang lebih dinamis, responsif, maupun 

berorientasi pada pelayanan publik (Dwiyanto, 2015; Hadiz, 2010). Evolusi paradigma ini 

telah dilandasi oleh landasan hukum pada Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2014 tentang 

Pemerintahan Daerah. Hal tersebut berfungsi sebagai instrumen utama dalam 

mendefinisikan, membatasi, maupun mengarahkan suatu peran daerah tersebut. Landasan 

hukum tersebut mentransformasikan tata kelola pemerintahan daerah yang menuju welfare 

agent (agen kesejahteraan) di tingkat lokal dan menempatkan tiga mandat konstitusional 

yang saling berkaitan yaitu: fungsi pelayanan dasar, fungsi pemberdayaan masyarakat, dan 

fungsi perlindungan masyarakat. Fungsi pelayanan dasar menempatkan pemerintah daerah 

sebagai primary provider untuk pemenuhan dalam hak sosial-ekonomi bagi masyarakat 

Indonesia. Hal tersebut mengindikasikan langsung bahwa negara ini memiliki prinsip 

mailto:galaricki@yahoo.co.id1
mailto:%20aalfan736@gmail.com2


274 
 
 
 

welfare state dengan menjamin akses universal terhadap layanan kesehatan, pendidikan 

dasar, air bersih, maupun sanitasi. Dengan, pelayanan publik yang disediakan oleh 

pemerintah lokal seharusnya lebih responsif terhadap kebutuhan masyarakat karena 

kedekatan geografis dan sosial (Savas, 2000). Namun, di Indonesia implementasinya 

seringkali menghadapi tantangan pada sebuah kesenjangan kapasitas fiskal dan 

administratif antardaerah. 

Fungsi pemberdayaan masyarakat menempatkan pemerintah daerah dalam 

merepresentasikan pergeseran dari pendekatan state-led development menuju model 

pendekatan community-driven development. Dengan fungsi pemberdayaan, mencakup 

akses terhadap sumber daya sosial, politik, maupun ekonomi yang memungkinkan individu 

dan kelompok untuk meningkatkan kualitas hidup mereka secara mandiri (Friedmann, 

1992). Hal tersebut dibuktikan dalam kerangka UU tersebut melalui mekanisme 

perencanaan partisipatif dan penguatan ekonomi kerakyatan, karena tanpa masyarakat yang 

berdaya maka desentralisasi hanya akan melahirkan sebuah elitisme lokal baru. Fungsi 

perlindungan masyarakat mengemban misi untuk menciptakan lingkungan yang aman, 

tertib, dan berkelanjutan bagi warganya. Dengan, peran protektif negara di tingkat lokal 

adalah fondasi dari kontrak sosial antara pemerintah dan yang diperintah (Turner & Hulme, 

1997). Fungsi ini semakin krusial dalam menghadapi kompleksitas ancaman multidimensi, 

mulai dari kerentanan ekonomi hingga dampak perubahan iklim. Ketiga pilar fungsional 

tersebut bersifat interdependen dan sinergis. Secara keseluruhan, pilar fungsional ini 

ditujukan untuk mewujudkan tujuan ultimum otonomi daerah yaitu meningkatkan 

kesejahteraan masyarakat, pelayanan publik, dan daya saing daerah (Pasal 11 ayat 3 Undang 

Undang Nomor 23 Tahun 2014). Adanya dokumen resmi pada Rencana Pembangunan 

Jangka Menengah Daerah Kabupaten Pandeglang Tahun 2021–2026 merupakan dokumen 

perencanaan strategis yang disusun sebagai penjabaran visi misi kepala daerah terpilih, 

dengan visi Pandeglang Berkah, Berdaya Saing dan Sejahtera. Dalam hal pembangunan 

berkelanjutan, Rencana Pembangunan Jangka Menengah Daerah ini dirancang sebagai 

instrumen kebijakan yang mengintegrasikan dimensi ekonomi, sosial, budaya, maupun 

lingkungan secara holistik (UNDP, 2015). Misi yang dirumuskan adanya pemantapan 

infrastruktur, peningkatan kualitas SDM, pelayanan publik, serta pemberdayaan masyarakat 

di sektor pertanian, perikanan, pariwisata, dan industri kecil-menengah telah mencerminkan 

pendekatan pembangunan inklusif yang berusaha menjangkau seluruh lapisan masyarakat 

dan wilayah. 

Pemerintah Kabupaten Pandeglang telah mengimplementasikan agenda 

pembangunan berbasis infrastruktur dan pariwisata, dengan Kawasan Ekonomi Khusus 

Tanjung Lesung sebagai episentrumnya dan diklaim sebagai penggerak pertumbuhan 

ekonomi. Namun pada sisi yang berseberangan, Suku Baduy sebagai subyek hukum dan 

warga negara yang justru mengalami marginalisasi struktural dalam defisit akses terhadap 

pelayanan dasar publik (kesehatan, pendidikan, maupun sanitasi), dan eksklusi dari proses 

partisipasi politik yang bermakna. Paradoks tersebut bukan hanya sekadar sebuah 

fenomena, namun mencerminkan kontestasi ruang dan makna pembangunan antara 

paradigma ekstraktif-modernis dan kosmologi ekologis-kolektif masyarakat adat. Penelitian 

ini akan berangkat dari gap epistemologis antara prinsip welfare state dengan realitas negara 

justru menjadi dispossessing state. Pada Baduy, hal tersebut tampak dari bagaimana 

kebijakan seringkali mengabaikan prinsip Free, Prior, and Informed Consent (FPIC) dan 

mendegradasi hubungan spiritual mereka dengan pada akhirnya tanah hanya menjadi 

sekadar aset ekonomi. Dengan, konflik agraria di Baduy menguat seiring intensifikasi 

pembangunan infrastruktur dan pariwisata, sementara pengakuan hukum atas wilayah adat 



275 
 
 
 

mereka stagnan pada level pengakuan de facto bukan de jure (AMAN, 2023). Dengan 

demikian, problem penelitian ini berpusat pada pertanyaan: Bagaimana implementasi 

prinsip good governance dalam fungsi pelayanan publik pemerintah daerah Kabupaten 

Pandeglang justru mengalami distorsi sehingga mengakibatkan marginalisasi struktural 

Suku Baduy dalam pemenuhan hak-hak dasar?. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 

antara wacana good governance dan realitas marginalisasi Suku Baduy dalam akses 

pelayanan dasar, dan merumuskan prinsip pelayanan publik yang indigenous-sensitive. 

Signifikansinya bersifat trifold: teoritis, kebijakan, serta praktis mengacu pada prinsip 

bahwa pelayanan publik harus dikembangkan dalam kemitraan dengan masyarakat adat 

(UNPFII, 2010). 

 

METODOLOGI  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis Studi Literatur Kritis atau 

Critical Interpretive Synthesis (CIS) yang dikembangkan (Dixon-Woods et al, 2006) untuk 

melakukan kritik epistemik terhadap wacana kebijakan pemerintah daerah mengenai 

pelayanan publik dan relasi kuasa terhadap Suku Baduy. Pendekatan ini berasumsi bahwa 

teks kebijakan bukan sekadar representasi netral dari realitas, melainkan sebuah konstruksi 

wacana yang menyimpan kepentingan, hegemoni, dan praktik dominasi (Fairclough, 1995). 

Karena itu, penelitian ini tidak hanya menginventarisasi data yang tersedia dalam dokumen 

formal pemerintah daerah seperti Rencana Pembangunan Jangka Menengah Daerah 

Kabupaten Pandeglang 2021-2026 yang menjadi rujukan utama dalam kajian peran 

pelayanan publik pemerintah, tetapi juga menginterpretasikannya secara kritis dengan 

mempertimbangkan konteks sosial politik yang melingkupinya. Sumber data penelitian 

berasal dari dokumen kebijakan, laporan resmi pemerintah, artikel akademik, publikasi 

organisasi masyarakat adat, dan pemberitaan media yang relevan dengan isu pelayanan 

dasar, pembangunan daerah, identitas masyarakat adat, serta hak-hak Suku Baduy. Sumber-

sumber ini dipergunakan untuk mengungkap bagaimana wacana pembangunan dan 

pelayanan diartikulasikan oleh negara serta bagaimana konsekuensinya bagi komunitas 

Baduy sebagai kelompok yang termarginalisasi. Dengan demikian, data primer bersifat 

tekstual, bukan berupa wawancara langsung, mengingat fokus riset berada pada kritik 

wacana kebijakan sebagai instrumen produksi pengetahuan dan kekuasaan (Torfing, 2005; 

Bacchi, 2009). Analisis data dilakukan melalui tiga tahapan. Pertama, Analisis Isi Kualitatif 

(Qualitative Content Analysis) yang bertujuan untuk mengidentifikasi tema-tema sentral 

dalam dokumen kebijakan mengenai istilah seperti pelayanan, pembangunan, masyarakat 

adat, dan Baduy. Tahapan ini menghasilkan kategorisasi awal yang menunjukkan 

bagaimana negara mendefinisikan subjek yang dilayani dan prioritas pembangunan di 

Kabupaten Pandeglang sebagai representasi objektif kebijakan daerah. 

Tahap kedua adalah penerapan Analisis Wacana Kritis model Tiga Dimensi 

(Fairclough, 1995), yang meliputi analisis teks untuk mengkaji diksi, metafora, dan struktur 

argumentasi dalam dokumen kebijakan serta melihat apakah Baduy diposisikan sebagai 

subjek yang berdaya atau justru sebagai objek pembangunan yang kemudian memunculkan 

potensi marginalisasi dengan analisis praktik wacana, yaitu mengkontekstualisasikan teks 

dengan kondisi produksi dan konsumsi dokumen, termasuk aktor politik yang 

menyusunnya, kepentingan politik yang melekat pada visi pembangunan daerah, serta target 

audiens kebijakan (Fauzan, 2013) dan analisis praktik sosial, untuk mengungkap dampak 

wacana terhadap relasi kuasa, misalnya bagaimana pembangunan pariwisata dan 

infrastruktur mendorong komodifikasi ruang hidup Baduy sehingga memperkuat eksklusi 

terhadap hak-hak dasar mereka sebagai warga negara (Young, 1990; AMAN, 2023). Tahap 



276 
 
 
 

ketiga adalah penerapan Dekonstruksi Derridean (Derrida, 1976) untuk membongkar 

oposisi biner yang secara ideologis dijadikan dasar pembedaan antara masyarakat 

berkembang versus tertinggal, penerima manfaat versus penghambat pembangunan, dan 

modernitas versus tradisi yang sering kali melanggengkan hierarki sosial dan menempatkan 

komuniti Baduy sebagai entitas yang membutuhkan intervensi negara. Proses dekonstruksi 

ini membantu menemukan bagaimana othering dan epistemic violence hadir dalam 

kebijakan, meskipun dikemas dalam wacana pelayanan publik dan pembangunan inklusif. 

Untuk memperkuat objektivitas analisis, dilakukan triangulasi antarwacana dengan 

cara membandingkan narasi pemerintah, akademisi, LSM, dan media. Strategi triangulasi 

ini memastikan bahwa interpretasi penelitian tidak terjebak dalam bias kebenaran tunggal 

negara dan memungkinkan pembacaan yang lebih utuh terhadap kompleksitas persoalan 

marginalisasi Baduy (Pugu, 2024). Secara epistemologis, peneliti menyadari adanya batasan 

keterwakilan suara adat dalam penelitian berbasis literatur seperti ini karena suara 

masyarakat Baduy sendiri kerap telah melalui proses representasi oleh pihak luar sebelum 

hadir dalam dokumen tertulis. Oleh karena itu, refleksivitas peneliti menjadi etis untuk 

dikedepankan terutama terkait posisi peneliti sebagai akademisi di luar komunitas Baduy 

yang mungkin membawa bias modernistik dalam memahami relasi negara masyarakat adat 

(Smith, 2012). Mekanisme refleksivitas dilakukan melalui kritis terhadap asumsi epistemik 

yang digunakan dan keterbukaan bahwa interpretasi yang dihasilkan adalah konstruksi 

pengetahuan yang selalu dapat diperdebatkan serta direvisi. Dengan demikian, metode 

penelitian ini menempatkan teks kebijakan sebagai arena politis yang menentukan siapa 

yang diakui sebagai pihak yang layak dilayani negara, siapa yang dianggap menghambat, 

dan siapa yang didefinisikan sebagai subjek pembangunan. Pendekatan kritis yang 

digunakan bertujuan untuk menunjukkan bahwa di balik jargon good governance terdapat 

praktik kekuasaan yang dapat melanggengkan eksklusi terhadap masyarakat adat seperti 

Baduy, sehingga diperlukan pemikiran ulang yang lebih indigenous-sensitive dalam desain 

pelayanan publik di tingkat lokal.. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Wacana Resmi Pemerintah Daerah 

Analisis terhadap dokumen resmi Pemerintah Kabupaten Pandeglang, khususnya 

RPJMD 2021-2026, memperlihatkan bahwa wacana good governance direpresentasikan 

melalui capaian indikator makro seperti pertumbuhan investasi, peningkatan PDRB, dan 

penguatan destinasi pariwisata. Orientasi pembangunan yang bersifat teknokratis ini lebih 

menekankan efisiensi dan daya saing daerah dibandingkan pemenuhan hak dasar kelompok 

rentan seperti masyarakat adat Baduy. Pendekatan teknokratis tersebut sejalan dengan kritik 

(Fairclough, 1995) bahwa bahasa kebijakan kerap menjadi instrumen ideologis yang 

menyamarkan relasi kuasa dalam proses pembangunan. Dalam narasi pembangunan yang 

disusun pemerintah daerah, pelayanan publik direduksi menjadi penyediaan infrastruktur 

fisik seperti pembangunan akses jalan, jaringan listrik, dan fasilitas umum. Logika 

pembangunan ini didasarkan pada asumsi modernisasi yang universal, tanpa 

mempertimbangkan sistem nilai indigenous seperti pikukuh Baduy yang menolak intervensi 

fisik tertentu di wilayah adat mereka. Situasi ini menunjukkan adanya pertentangan 

epistemologis antara paradigma pembangunan negara dan kearifan ekologis komunitas adat, 

di mana negara cenderung memaksakan standar pelayanan publik yang tunggal atas dasar 

efisiensi administratif (Dwiyanto, 2015; Damayanti, 2011). 

Selain itu, hasil analisis wacana memperlihatkan representasi ambivalen terhadap 

Baduy. Di satu sisi, mereka diposisikan sebagai aset kebudayaan yang menjadi komoditas 



277 
 
 
 

atraksi pariwisata agar dapat mendukung pertumbuhan ekonomi daerah ditambah melalui 

adanya sebuah prioritas Pemerintah Daerah Kabupaten Pandeglang dalam Kawasan 

Ekonomi Khusus Tanjung Lesung. Namun di sisi lain, mereka digambarkan sebagai 

komunitas tertinggal yang membutuhkan pembinaan dan integrasi dalam kerangka 

pembangunan sehingga menempatkan mereka sebagai objek intervensi negara. Representasi 

masalah dalam kebijakan sering kali membentuk posisi subjek yang dilemahkan secara 

politis dan epistemik melalui kategorisasi seperti kurang berkembang (Bacchi, 2009). 

Ambivalensi ini menunjukkan bahwa negara menggunakan diskursus good governance dan 

pelayanan publik secara strategis untuk memperluas legitimasi pembangunan, namun tidak 

sepenuhnya mengakomodasi hak kolektif masyarakat adat. Dengan demikian, logika 

pemerintah daerah masih beroperasi dalam paradigma yang menempatkan Baduy sebagai 

othered community dalam tata kelola pembangunan. Kondisi ini sesuai dengan pandangan 

(Young, 1990) bahwa kelompok minoritas kerap mengalami marginalisasi melalui 

kebijakan yang secara formal egaliter namun substantif bersifat eksklusioner. 

Secara keseluruhan, wacana resmi pemerintah daerah menunjukkan bahwa pelayanan 

publik untuk Baduy belum dipahami sebagai pemenuhan hak konstitusional masyarakat adat 

melainkan sebagai bagian dari strategi pembangunan ekonomi. Dengan bahasa kebijakan 

yang teknokratis, perspektif indigenous kurang diakui sebagai dasar konseptual pelayanan 

publik yang adil dan sensitif terhadap identitas komunitas. Hal ini menegaskan bahwa good 

governance yang dipraktikkan pemerintah daerah lebih bersifat prosedural daripada 

substantif, sehingga berpotensi melanggengkan marginalisasi struktural masyarakat Baduy 

dalam akses terhadap hak dasar mereka sebagai warga negara (Torfing, 2005). 

2. Bentuk-Bentuk Marginalisasi dalam Pelayanan 

Marginalisasi yang dialami masyarakat adat Baduy dalam konteks pelayanan publik 

merupakan bentuk structural inequality yang lahir bukan hanya dari ketiadaan akses fisik, 

tetapi juga dari ketidakmampuan negara mengakui sistem sosial, pengetahuan, dan 

kosmologi mereka sebagai dasar desain kebijakan publik. Secara administratif, identitas 

kependudukan seperti KTP dan KK seringkali sulit diperoleh oleh warga Baduy karena 

mekanisme pelayanan yang mewajibkan prosedur biometrik berupa foto dan tanda tangan 

yang bertentangan dengan Pikukuh, yaitu aturan adat yang melarang pengambilan gambar 

diri bagi masyarakat Baduy Dalam. Hambatan ini mengakibatkan absennya dokumen legal 

yang menjadi prasyarat untuk mengakses berbagai pelayanan dasar dan jaminan sosial 

negara (Putra, 2024; Sabrina, 2025). Selain itu, sistem administrasi kependudukan negara 

yang berbasis batas teritorial formal tidak mengakomodasi konsep wilayah adat yang 

bersifat kosmologis dan turun-temurun. Kondisi ini sering menyebabkan ketidaksesuaian 

alamat dalam sistem sehingga menempatkan Baduy dalam posisi terpinggirkan dari layanan 

yang mensyaratkan basis data nasional yang akurat. 

Dalam sektor kesehatan dan pendidikan, marginalisasi terjadi akibat pendekatan 

pelayanan yang tidak selaras dengan pola hidup semi-nomaden masyarakat Baduy Luar 

serta aturan adat yang melarang penggunaan bahan kimia modern tertentu dalam perawatan 

kesehatan. Program puskesmas keliling misalnya, seringkali tidak dirancang dengan 

pendekatan cultural safety, sehingga pelayanan kesehatan menjadi tidak adaptif terhadap 

nilai adat lokal dan berujung pada rendahnya tingkat penerimaan layanan medis (Utja, 

2002). Pada ranah pendidikan, sistem sekolah formal melalui program seperti Bantuan 

Operasional Sekolah juga memperlihatkan bias modernistik yang mengasumsikan seluruh 

warga negara harus mengikuti pola belajar institusional di sekolah. Padahal, Baduy 

memiliki sistem transmisi pengetahuan berbasis komunitas dan ritual yang bersifat ekologis-

spiritual dan tidak memisahkan kehidupan dari alam sebagai sumber pengetahuan (Kusuma, 



278 
 
 
 

2025). Akibatnya, anak-anak Baduy kerap dicap tidak berpendidikan, sementara negara 

gagal mengakui dan mengintegrasikan pendidikan indigenous sebagai bentuk legitimate 

knowledge system. 

Lebih jauh, marginalisasi yang bersifat ekologis-hakiki merupakan bentuk eksklusi 

paling mendasar karena menyasar basis material dan spiritual kehidupan Baduy yakni tanah 

ulayat dan sumber daya alam di dalamnya. Berbagai program pembangunan infrastruktur 

dan pariwisata di sekitar wilayah Baduy mendorong proses territorial dispossession melalui 

pengurangan ruang kelola adat, fragmentasi lanskap, dan komodifikasi budaya serta ruang 

hidup mereka (Widayati, 2025). Negara menyajikan pembangunan pariwisata sebagai 

peningkatan kesejahteraan, namun pada kenyataannya manfaat ekonomi lebih dinikmati 

oleh aktor ekonomi eksternal dan sementara Baduy berperan hanya sebagai objek atraksi 

budaya. Situasi ini mencerminkan environmental injustice, di mana beban kerusakan 

ekologis dan hilangnya identitas kultural ditanggung oleh komunitas adat sebagai kelompok 

paling rentan dalam struktur kekuasaan pembangunan (Schlosberg & Carruthers, 2010). 

Dengan demikian, marginalisasi terhadap Baduy adalah bentuk pelanggaran atas hak 

kolektif masyarakat adat sebagaimana diakui dalam Deklarasi PBB tentang Hak-Hak 

Masyarakat Adat terutama mengenai hak atas tanah, kedaulatan budaya, serta akses yang 

setara terhadap pelayanan dasar. 

Secara keseluruhan, temuan ini menunjukkan bahwa pemerintah daerah masih 

memposisikan pelayanan publik sebagai proyek modernisasi bukan pemenuhan hak 

konstitusional warga adat sebagai subjek hukum. Ketidakselarasan epistemik dan kultural 

ini memperlihatkan bahwa pelayanan publik yang idealnya inklusif justru menjadi 

instrumen reproduksi ketidakadilan sosial melalui kebijakan yang tampak netral tetapi 

secara substansial eksklusioner. Oleh karena itu, reorientasi tata kelola pelayanan diperlukan 

melalui pendekatan indigenous-sensitive governance yang mengakui sistem sosial, hukum 

adat, dan relasi ekologis Baduy sebagai fondasi desain pelayanan publik yang adil dan 

bermartabat. 

Pembahasan 

1. Mendekonstruksi Fungsi Pelayanan Publik 

Pada esensinya, kajian penelitian ini akan berusaha dalam melakukan interpretasi 

kritis sekaligus membangun dialog teoritis terhadap paradigma yang dominan pada 

pelayanan publik dalam kerangka nation-state. Kerangka tersebut, cenderung 

mengoperasikan logika uniformitas dan standarisasi sebagai manifestasi dari kesetaraan 

formal dan rasionalitas birokratik Weberian (Weber, 1978). Implementasi dari suatu 

kebijakan maupun layanan publik dalam logika ini diasumsikan bahwa bersifat netral dan 

universally applicable bagi seluruh warga negara dalam imagined community sebagai suatu 

kesatuan homogen (Anderson, 1983). Namun, ketika hal ini dihadapkan pada realitas 

Masyarakat Adat Baduy menjadikan sebuah entitas komunitas yang secara epistemologis, 

sosio-legal, dan juga kosmologis memiliki sistem pengetahuan dan tata kelola yang otonom 

maka wajah paradoks akan muncul dari pelayanan tersebut. Sebagaimana, pelayanan publik 

dalam kerangka nation-state cenderung bersifat uniform dan standar. Sementara, kebutuhan 

Suku Baduy adalah sebuah differentiated citizenship yang pada hakikatnya menghormati 

otoritas hukum adat dan keberagaman epistemologis. Hal tersebut, menengahkan sebuah 

ketegangan mendasar antara model universal citizenship yang dianut negara modern dengan 

tuntutan akan pengakuan khusus dan hak kolektif yang diusung oleh kewarganegaraan 

multikultural (Kymlicka, 1995). Konsep ini bukan sekadar permintaan akomodasi teknis, 

melainkan sebuah tuntutan pengakuan mendasar terhadap legal pluralism. Di mana, hukum 

negara tidak dapat serta-merta menegasikan atau mensubordinasi hukum adat (adat recht) 



279 
 
 
 

yang hidup dan memiliki legitimasi tinggi dalam komunitas Baduy (von Benda-Beckmann, 

2002). 

Analisis kritis ini mengarah pada dekonstruksi terhadap klaim normatif pemerintah 

daerah tentang pelayanan itu sendiri. Dalam praktiknya, mekanisme dan substansi 

pelayanan tersebut tidak lahir dari proses negosiasi yang setara dan tidak menghargai prinsip 

Free, Prior and Informed Consent (FPIC) di mana sebuah standar internasional yang 

tertuang dalam UNDRIP Pasal 19. Maka, klaim pelayanan tersebut berpotensi besar 

bermetamorfosis menjadi suatu bentuk dominasi yang halus namun koersif. Dengan kata 

lain, klaim pemerintah untuk melayani justru menjadi bentuk pelayanan yang memaksa 

(coercive service) ketika tidak melibatkan Free, Prior and Informed Consent (FPIC). 

Konsep coercive service yang diperkenalkan merujuk pada situasi di mana intervensi negara 

yang dibungkus dalam retorika kesejahteraan dan pemberian layanan yang pada hakikatnya 

merupakan instrumen untuk mengonsolidasikan hegemoni negara, mendisiplinkan tubuh 

sosial yang dianggap liar ataupun terbelakang, dan pada akhirnya memaksa asimilasi ke 

dalam logika negara-bangsa yang homogen (Scott, 1998; Li, 2007). Pelayanan yang pada 

akhirnya tidak memandang Suku Baduy sebagai subjek hukum kolektif dengan otonomi dan 

hak untuk menentukan sendiri prioritas pembangunannya, melainkan sebagai objek pasif 

dari kebijakan yang direncanakan for them without them. Proses ini akan mengabaikan 

prinsip FPIC yang menekankan bahwa persetujuan harus diberikan secara bebas tanpa 

intimidasi, sebelum proyek ataupun kebijakan disetujui, dan didasarkan pada informasi yang 

lengkap dan dapat dipahami (Sambo, 2010). 

Tanpa adanya prinsip tersebut, apa yang disebut sebagai pelayanan hanya akan 

mereproduksi sebuah ketidaksetaraan struktural dan merupakan bentuk epistemic violence 

terhadap sistem pengetahuan lokal (Spivak, 1988). Oleh karena itu, pembahasan ini 

menyimpulkan bahwa rekonfigurasi mendasar atas filosofi pelayanan publik dibutuhkan 

adanya pergeseran dari pendekatan one-size-fits-all yang bersifat top-down menuju model 

pelayanan yang reflektif, dialogis, dan berbasis pengakuan (recognition-based) yang 

mampu menjembatani kesenjangan epistemologis antara negara dan masyarakat adat, serta 

mengaktualisasikan kewarganegaraan yang menghargai keberagaman dalam kesetaraan 

yang substantif. 

2. Good Governance sebagai Wacana yang Meminggirkan 

Pergeseran diskursus dalam arena kebijakan publik global dan tata kelola negara 

pasca-Perang Dingin telah mengukuhkan prinsip good governance sebagai suatu paradigma 

hegemonik bagi terwujudnya pembangunan, demokrasi, maupun negara yang efektif. 

Namun dalam kajian ini, adanya suatu interpretasi kritis dan dialog teoritis untuk 

membongkar asumsi normatif serta implikasi politik-kuasa yang tersembunyi di balik 

penerapan prinsip good governance secara universal dan historis. Analisis ini, berargumen 

bahwa wacana good governance yang kerap dipromosikan oleh lembaga multilateral seperti 

bank dunia maupun IMF yang pada dasarnya merupakan produk dari epistemologi barat-

modern yang terikat pada logika nation-state dan rasionalitas birokratik-instrumental. 

Prinsip utama seperti halnya efisiensi dan akuntabilitas, meski terkesan seperti hal teknis 

dan netral namun pada hakikatnya dioperasionalkan dan diukur dengan logika birokrasi 

pusat, dengan sebuah logika yang mensyaratkan standarisasi, keterukuran, auditabilitas, dan 

juga homogenisasi prosedural sebagai parameter tunggal keberhasilan. Mekanisme 

pengukuran semacam ini, melalui konsep governmentality dan techniques of veridiction 

menciptakan suatu rezim kebenaran (regime of truth) yang menegaskan cara pandang 

negara  sebagai satu-satunya pihak yang berwenang mendefinisikan apa itu tata kelola yang 

baik (Foucault, 1991; Miller & Rose, 1990). Maka, implikasi dari imposisi rezim kebenaran 



280 
 
 
 

ini terhadap komunitas adat seperti Baduy bersifat paradoks dan sekaligus represif. 

Komunitas Baduy dengan struktur sosial yang hierarkis namun egaliter dalam konteks 

internalnya dengan sistem ekonomi subsisten yang menolak komodifikasi penuh, dan 

otoritas hukum adat yang bersifat kolektif-holistik yang dijalankan dengan suatu model tata 

kelola yang bersifat organik dan kontekstual. Model ini tidak dapat dan memang seringkali 

dengan sengaja menolak untuk direduksi ke dalam parameter efisiensi ekonomistik dan 

akuntabilitas vertikal, sebagaimana dianut oleh wacana good governance yang dominan. 

Akibatnya, posisi politik-epistemologis Baduy yang resisten terhadap logika birokrasi pusat 

serta penolakan mereka terhadap bentuk-bentuk intervensi yang dianggap merusak 

kesakralan adat seperti program pembangunan fisik tertentu, sensus administrasi 

kependudukan modern, atau juga partisipasi dalam pasar uang dengan mudah dikonstruksi 

oleh aparatur negara sebagai deviasi, ketidakpatuhan, atau juga dalam istilah yang lebih 

kasar yaitu dianggap tidak kooperatif. Stigmatisasi ini bukanlah sekadar kesalahpahaman, 

melainkan suatu konsekuensi struktural dari watak normalisasi yang inheren dalam wacana 

good governance. Dengan demikian, good governance berubah dari alat pemberdayaan 

menjadi alat disiplin dan normalisasi terhadap kelompok yang berbeda. Transformasi ini 

merepresentasikan pergeseran fungsi wacana dari yang semula diidealisasikan sebagai 

instrumen pemberdayaan dan perbaikan kinerja negara, menjadi suatu apparatus atau 

dispositif kekuasaan yang bertujuan untuk mendisiplinkan, mengasimilasi, dan pada 

akhirnya meminggirkan segala bentuk alteritas atau cara hidup yang tidak sesuai dengan 

cetak biru rasionalitas negara-modern (Agamben, 2009; Scott, 1998). 

Dengan kata lain, good governance beroperasi sebagai suatu technology of power 

yang halus namun efektif untuk menghasilkan sebuah subjek pemerintahan yang patuh, 

dengan mengafirmasi bahwa hanya ada satu model tata kelola yaitu model birokratis-

rasional yang terpusat pada hal yang sah dan legitimate. Proses tersebut secara simultan 

melakukan negasi terhadap legitimasi sistem tata kelola adat yang memang telah 

berlangsung turun-temurun. Mekanisme disiplin tersebut dapat termanifestasi dalam 

berbagai bentuk, mulai dari penghentian alokasi sumber daya karena ketidakpatuhan pada 

sebuah prosedur administrasi, lalu pencapaian sebagai komunitas tertinggal dalam indikator 

pembangunan nasional, hingga tekanan politik untuk mengadopsi struktur pemerintahan 

desa formal yang mengikis otoritas tradisional. Oleh karena itu, melalui lensa teori 

pascakolonial dan kritik terhadap modernitas, dapat disimpulkan bahwa wacana good 

governance yang diterapkan secara monolitik tidak hanya gagal memahami kompleksitas 

dan keunikan konteks lokal, namun juga secara aktif berpartisipasi dalam proyek coloniality 

of power yang berkelanjutan (Quijano, 2000; Mignolo, 2011). 

Hal tersebut menjadi alat untuk menegaskan dan mengukuhkan hegemoni epistemik 

negara-pusat, yang menegaskan terhadap hierarki antara pengetahuan yang dianggap 

rasional dan modern versus pengetahuan adat yang dianggap irasional atau tradisional. Dan 

pada akhirnya, hal tersebut akan lebih meminggirkan Suku Baduy yang bukan hanya secara 

geografis namun akan lebih fundamental secara ontologis dan juga politis. Dengan 

demikian, diperlukan dekonstruksi dan reartikulasi radikal terhadap konsep good 

governance itu sendiri ke arah yang lebih pluralistik, relasional, dan juga responsive 

terhadap epistemologi dari pinggiran (Santos, 2014). Yang pada akhirnya, mengakui 

kemungkinan adanya banyak jalan menuju tata kelola yang baik sesuai dengan kosmologi 

dan nilai-nilai yang hidup di dalam suku tersebut. 

3. Re-Imajinasi Fungsi Pemerintah Daerah: Dari Pelayanan yang Dominan menjadi 

Fasilitator Negosiasi 

Pembahasan ini akan beranjak pada tahap menawarkan suatu re-imajinasi 



281 
 
 
 

fundamental dan dialog teoritis mengenai posisi serta peran pemerintah daerah dalam 

konstelasi hubungan tripartit antara negara, pasar, dan masyarakat adat. Analisis ini 

berargumen bahwa untuk keluar dari kebuntuan relasi kuasa yang koersif diperlukan 

transformasi paradigmatik yang tidak sekadar bersifat kosmetik-prosedural, melainkan 

menyentuh ontologi kekuasaan itu sendiri. Esensi transformasi tersebut merupakan 

pergeseran dari model pelayan yang dominan yang di mana pemerintah dengan seluruh 

aparatur birokrasi dan epistemologinya, memposisikan diri sebagai subjek service provider 

satu arah dan penuh dengan asumsi superioritas yang pada akhirnya menuju posisi fasilitator 

negosiasi yang reflektif, rendah hati, dan juga siap terlibat dalam dialektika yang setara. 

Dengan arti lain, peran pemerintah daerah seharusnya bukan menjadi sebagai pemberi 

layanan satu arah, namun seharusnya sebagai fasilitator dalam ruang dialog yang setara 

antara sistem nilai negara yaitu prinsip good governance dan sistem nilai adat  yaitu 

pikukuh. Pergeseran dari provider ke fasilitator ini merepresentasikan lebih dari sekadar 

perubahan terminologi di mana ini merupakan perubahan mendasar dalam logika hubungan 

yang di mana dari sovereign logic menuju logic of recognition (Honneth, 1996). Dan, dari 

pemerintah sebagai monolog menjadi pemerintah sebagai mediator dalam ruang publik yang 

benar-benar deliberatif dan agonistik (Mouffe, 2000; Habermas, 1996). 

Konsepsi yang di mana sebagai fasilitator meniscayakan dibangunnya suatu ruang 

kontak yang epistemologis, di mana dua sistem pengetahuan yaitu sistem pengetahuan 

negara yang bersifat legal-rasionalistik dan sistem pengetahuan adat Baduy Pikukuh yang 

bersifat kosmologis-holistik. Dan hal tersebut tidak lagi berhadap-hadapan dalam relasi 

subjek-objek, namun bertemu sebagai subjek-subjek yang berdaulat penuh dalam suatu 

proses negosiasi yang terus-menerus. Pikukuh di mana sebagai konstitusi adat yang 

mengatur seluruh aspek kehidupan Suku Baduy yang bukan dilihat sebagai kumpulan 

larangan maupun kumpulan hal tabu yang menghambat pembangunan, melainkan sebagai 

sebuah rezim pengetahuan lokal (local knowledge regime) yang sah, koheren, dan juga 

mengandung keutamaan-keutamaan ekologis serta sosialnya sendiri (Escobar, 1998). Dari 

ruang dialog inilah kemudian dihasilkan implikasi model kebijakan yang konkret, yaitu 

suatu kerangka pelayanan publik interkultural yang bersifat transformatif. Model tersebut 

bukanlah akomodasi yang tambal-sulam, melainkan re-invensi institusional yang 

memadukan prinsip universal hak asasi manusia di mana khususnya hak-hak masyarakat 

adat dengan partikularitas kultural secara kreatif dan setara (Tully, 1995). Karakter model 

tersebut, sebagaimana dirumuskan memiliki tiga pilar utama yaitu Prosedur yang Fleksibel, 

Layanan yang Berbasis Hak, dan Mekanisme Partisipasi Transformative. 

Pilar pertama pada Prosedur Fleksibel dengan adanya administrasi kependudukan 

yang akomodatif terhadap identitas adat. Hal ini akan men-dekonstruksi kategori-kategori 

administrasi modern yang kaku seperti hal nya alamat tetap, nomor induk kependudukan 

tunggal, atau agama yang terdaftar dan mengizinkan bentuk-bentuk identifikasi yang sesuai 

dengan realitas sosial-kosmologis masyarakat. Fleksibilitas ini adalah bentuk pengakuan 

negara terhadap konsep legal pluralism dan identitas yang fluid sekaligus kuat berdasarkan 

keterikatan pada tanah dan komunitas (Merry, 1988). Lalu pilar kedua pada Layanan 

Berbasis Hak dengan adanya pengakuan hak atas tanah adat sebagai prasyarat pelayanan 

lainnya. Pilar ini menegaskan bahwa setiap intervensi yang dilakukan oleh negara harus 

berlandaskan pada pengakuan awal atau precondition yang tidak dapat ditawar, yaitu 

pengakuan terhadap hak ulayat sebagai hak kolektif yang melekat pada identitas mereka 

(Anaya, 2004). Pengakuan ini bukanlah sebuah akhir, melainkan fondasi dasar pada etis-

hukum yang memungkinkan pemberian layanan lainnya seperti kesehatan, pendidikan, 

maupun infrastruktur yang tidak menjadi alat pemutus hubungan spiritual masyarakat 



282 
 
 
 

dengan tanahnya melainkan justru memperkuatnya. 

Dan pilar ketiga pada sebuah Mekanisme Partisipasi Transformative di mana bukan 

sekadar musyawarah, namun membangun suatu kesepakatan yang mengakomodasi Pikukuh 

dalam perencanaan pembangunan. Konsep partisipasi di sini, melampaui suatu model 

konsultasi simbolis yang umum dilakukan. Hal ini melalui pengadopsian sebuah prinsip 

Free, Prior and Informed Consent ke dalam desain kelembagaan yang permanen, di mana 

menciptakan mekanisme co-design dan co-production kebijakan. Partisipasi transformative 

mensyaratkan proses deliberasi yang mampu mengubah preferensi awal semua pihak 

termasuk pemerintah, sehingga menghasilkan kesepakatan yang secara substantif 

menginkorporasi prinsip Pikukuh seperti hal nya larangan tertentu terhadap material 

konstruksi, pola ruang yang sakral, atau ritus-ritus ekologis ke dalam suatu cetak biru 

pembangunan daerah (Cornwall, 2008). Dengan model ini pada dasarnya adalah suatu 

praktik intercultural translation (Santos, 2014) di mana kedua belah pihak secara aktif 

berusaha memahami dan menghormati logika internal sistem nilai lawannya, untuk 

menciptakan sintesis baru yang legitimate secara ganda atau duly legitimate. Dengan 

demikian, re-imajinasi ini mengajak pemerintah daerah untuk memainkan peran baru yang 

lebih kompleks di mana sebagai boundary spanner, cultural translator, dan penjaga proses 

deliberatif yang adil. Ini merupakan upaya mendemokratisasi dengan memperluas ruang 

politik yang termarjinalkan, sekaligus menguji kapasitas negara untuk menjadi entitas yang 

benar-benar pluralis dan responsif terhadap keberagaman sebagai fondasi kehidupan 

berbangsa yang sejati. 

4. Kontribusi Teoritis: Konsep Public Value dalam Pemerintahan Daerah 

Kajian ini menegaskan bahwa pada Suku Baduy, public value harus dirumuskan 

secara deliberatif dan mengakui pluralitas nilai-nilai publik yang berlaku. Pernyataan ini 

bukan sekadar seruan untuk partisipasi yang lebih baik, namun tantangan filosofis terhadap 

fondasi epistemologis konsep public value itu sendiri. Hal tersebut mengusulkan pergeseran 

paradigma dari public value creation as managerial design menuju public value co-creation 

as intersubjective recognition and deliberative negotiation. Dalam kerangka yang 

ditawarkan ini, penciptaan nilai publik harus dipahami sebagai proses sosial yang agonistik 

dan secara terus-menerus yang terjadi di dalam ruang dialog setara antara berbagai sistem 

nilai yang sah seperti sistem nilai negara yang termanifestasi dalam good governance dan 

sistem nilai adat yang termanifestasi dalam Pikukuh. Proses deliberatif ini tak hanya 

bertujuan untuk mencapai kompromi, namun untuk mencapai mutual transformation di 

mana definisi tentang apa yang berharga dan baik bagi kehidupan bersama atau the common 

good direkonstruksi secara kolektif dengan mengakui bahwa publik itu sendiri adalah entitas 

yang plural, terfragmentasi, dan sering kali memiliki horizon of value yang tak 

terbandingkan (Young, 1990; Kymlicka, 1995). 

Implikasi konkret dari pluralisasi yang ada pada konsep ini adalah pengakuan bahwa 

nilai publik bagi Suku Baduy mungkin adalah kelestarian hutan dan kemandirian adat, 

bukan sekadar pertumbuhan ekonomi. Hal ini seperti menjungkirbalikkan hierarki nilai 

konvensional dalam pembangunan daerah. Nilai seperti kelestarian hutan tak lagi dapat 

direduksi menjadi sekadar aset ekologis ataupun sebuah jasa lingkungan dalam kalkulasi 

ekonomi semata, melainkan harus dipahami benar-benar sebagai nilai publik intrinsik yang 

bersifat kosmologis, etis, dan juga eksistensial. Di mana nilai-nilai publik intrinsik tersebut 

sebagai bagian integral dari identitas, kedaulatan, dan kelangsungan hidup mereka sebagai 

suatu bangsa (Ingold, 2000). Begitu pula pada kemandirian adat bukanlah indikasi 

ketertinggalan, melainkan sebuah nilai publik berupa otonomi kolektif dan ketahanan sistem 

sosial-ekologis yang justru mungkin mengandung pelajaran berharga bagi masyarakat 



283 
 
 
 

industrial yang rentan (Scott, 2009). Dengan demikian, kerangka public value yang 

diperkaya ini memaksa pemerintah daerah untuk mengadopsi lensa yang value-pluralist. Di 

mana pencapaian nilai publik tak lagi dilihat sebagai maksimisasi sebuah variabel tunggal, 

namun sebagai pemeliharaan keseimbangan yang dinamis dan adil antara berbagai public 

goods yang berbeda dan mungkin saling bersaing antara pertumbuhan ekonomi dan 

integritas ekologis, antara standar nasional dan otonomi lokal, maupun antara modernitas 

dan keberlanjutan tradisi. 

Kajian ini secara fundamental menawarkan sebuah kerangka epistemologis 

transformatif untuk memperluas wacana ilmu pemerintahan. Dengan secara kritis 

menunjukkan bahwa konsep inti seperti public value yang selama ini kerap diperlakukan 

sebagai universal-netral, pada hakikatnya merupakan konsep yang secara esensial selalu 

diperebutkan (Gallie, 1956). Penelitian ini menggeser fokus keilmuan dari upaya 

mendefinisikan makna tunggal menuju penyelidikan atas dinamika politis di balik 

perumusan dan contestation atas makna tersebut. Implikasinya bagi disiplin Ilmu 

Pemerintahan adalah suatu perintah metodologis dan etis bahwa konsep-konsep sentral 

dalam tata kelola seperti good governance, pelayanan publik, partisipasi, dan juga 

akuntabilitas tidak boleh diterima sebagai given, namun harus senantiasa 

dikontekstualisasikan secara historis, dikritisi secara politis, dan dibuka sebagai ruang 

diskursif untuk diperebutkan oleh berbagai aktor dengan kepentingan dan epistemologi yang 

berbeda-beda. Tata kelola pemerintahan daerah tak lagi boleh dipahami semata-mata 

sebagai mesin birokratis atau mesin penghasil nilai yang beroperasi berdasarkan blueprint 

nilai-nilai publik yang telah distandardisasi dan diketahui sebelumnya oleh para elit birokrat. 

Sebaliknya, ia harus dipandang sebagai arena demokrasi deliberatif yang subur dan 

agonistik. Dalam hal ini, masyarakat adat yang secara historis dan struktural tersubordinasi 

harus diberi ruang yang setara untuk terlibat dalam proses bersama merumuskan visi 

kolektif tentang kehidupan bersama yang baik. 

Peran pemerintah daerah pun mengalami transformasi ontologis, dari otoritas yang 

memberi perintah, menjadi fasilitator deliberatif, dan juga mediator epistemologis yang 

tugas utamanya adalah menciptakan, memelihara, dan mengamankan kondisi institusional 

yang memungkinkan terjadinya artikulasi dan perwujudan yang otentik dari pluralitas 

sistem nilai publik. Dengan demikian, kontribusi kajian ini bagi ilmu pemerintahan adalah 

sebuah proposisi normatif sekaligus analitis yang mendalam yaitu nilai publik yang paling 

fundamental dalam tata kelola kontemporer mungkin bukan terletak pada output tertentu 

seperti hal nya infrastruktur atau pertumbuhan ekonomi, melainkan pada kapasitas meta-

pemerintahan (meta-governance capacity) dari sistem itu sendiri. Kapasitas tersebut 

diwujudkan dalam kemampuannya untuk secara institusional dalam recognize, 

accommodate, dan celebrate pada keberagaman cara hidup beserta sistem pengetahuan dan 

nilai yang mendasarinya tanpa harus melakukan reduksi, asimilasi, ataupun kekerasan 

epistemik. Dengan kata lain, kualitas utama sebuah pemerintahan yang berilmu dan beradab 

diukur dari kemampuannya untuk mengelola kompleksitas dan ketidaksetujuan secara 

produktif, serta untuk membangun institusi yang tidak meminggirkan perbedaan, namun 

justru menjadikannya sebagai sumber legitimasi dan inovasi kebijakan. Inilah inti dari ilmu 

pemerintahan yang reflektif, responsif, dan berwatak dekolonial. 

5. Dekonstruksi Akhir: Tata Kelola sebagai Ekologi Kelembagaan 

Kajian ini menegaskan bahwa impasse dalam pelayanan publik bagi Baduy bersumber 

dari paradigma state-centric yang kolot. Paradigma ini yang berakar pada metafora mesin 

Weberian dan mitos kedaulatan negara yang monolitik, secara inheren gagal menjawab 

kompleksitas sosio-epistemologis masyarakat seperti Baduy. Oleh karena itu, solusinya 



284 
 
 
 

bukan sekadar memperbaiki negara, namun harus secara radikal merekonfigurasi sebuah 

arena tata kelola. Rekonfigurasi ini mengundang suatu pergeseran paradigmatik dari 

memandang governance sebagai fungsi administratif negara menuju memahaminya sebagai 

sebuah ekologi kelembagaan. Di mana suatu ekosistem yang kompleks, adaptif, dan terdiri 

dari multiplisitas aktor seperti negara, adat, masyarakat sipil, lalu logika yaitu rasionalitas 

instrumental, kosmologi adat, dan juga sebuah praktik yaitu formal, informal, maupun 

hybrid yang saling berinteraksi, terkadang bertentangan, namun juga saling membentuk 

(Cleaver, 2012; Ostrom, 2005). Landasan epistemologis dari rekonfigurasi ini adalah 

adanya pengakuan akan batasan epistemologis bawaan yang melekat pada negara modern. 

Negara yang di mana sebagai proyek abstraksi dan simplifikasi agar wilayah dan 

penduduknya menjadi legible dan governable, secara struktural dilengkapi dengan cognitive 

tools yaitu kategori, statistik, dan juga hukum tertulis bahwa tidak dirancang untuk 

memahami totalitas yang utuh dari dunia kehidupan (lebenswelt) komunitas adat (Scott, 

1998; Habermas, 1987). Lebenswelt Baduy yang ditenun oleh Pikukuh di mana hubungan 

sakral dengan leluhur dan tanah, serta ekonomi moral yang menolak komodifikasi penuh 

berada di luar grid inteligibilitas negara. Namun, kenyataan ini justru membuka ruang bagi 

terlihatnya praktik hybrid yang telah hidup. Di celah antara ketidakmampuan negara dan 

resistensi komunitas, muncullah apa yang dalam analisis kelembagaan disebut sebagai 

institutional bricolage. Yaitu di mana adanya praktik kreatif para aktor di lapangan seperti 

petugas kesehatan, guru, ataupun aparat desa, yang secara improvisasional menyusun ulang, 

memadukan, dan memodifikasi elemen-elemen kelembagaan dari berbagai sumber maupun 

dari formal dan informal untuk mendapatkan solusi yang workable dalam konteks lokal 

yang spesifik (Cleaver, 2012). Hal tersebut menandakan adanya seperti modifikasi prosedur 

oleh petugas lapangan. Misalnya, melakukan pendataan tanpa melanggar tabu, atau 

memberikan vaksinasi di luar permukiman inti yang merupakan bentuk nyata dari 

institutional bricolage. 

Praktik bricolage ini sering dianggap sebagai deviasi atau pelanggaran prosedur, 

sehingga tersembunyi, terpinggirkan, dan rapuh. Titik kulminasi dari argumen ini adalah 

bahwa tata kelola yang berkelanjutan justru terletak pada kemampuan untuk mengangkat 

suatu praktik informal ini ke tingkat yang strategis. Praktik informal harus diakui dan 

ditingkatkan statusnya menjadi kolaborasi institusional formal. Pengakuan tersebut berarti 

meresmikan bricolage sebagai bentuk kecerdasan institusional yang sah, bukan lagi sebagai 

kesalahan. Peningkatan statusnya memerlukan desain kelembagaan baru yang 

menginstitusionalisasi ruang negosiasi dan ko-produksi, misalnya melalui pembentukan 

dewan bersama yang memiliki kewenangan dan anggaran nyata. Dewan semacam itu yang 

terdiri dari perwakilan pemerintah daerah, tetua adat Baduy yaitu puun, dan praktisi 

bricolage di lapangan di mana akan berfungsi sebagai clearing house epistemologis dan 

politis, tempat berbagai logika tata kelola diuji, dirundingkan, dan disintesiskan menjadi 

kebijakan serta alokasi sumber daya yang legitimate bagi semua pihak. Dengan demikian, 

tata kelola dipahami bukan sebagai monolog negara tetapi sebagai proses co-evolutionary 

dalam sebuah ekologi kelembagaan yang dinamis, di mana negara berperan sebagai salah 

satu dan bukan satu-satunya bricoleur dalam merajut tatanan bersama yang menghormati 

pluralitas dunia kehidupan. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan analisis kritis terhadap implementasi good governance dan fungsi 

pelayanan publik Pemerintah Daerah Kabupaten Pandeglang, penelitian ini menyimpulkan 

bahwa pendekatan pembangunan yang teknokratis dan berorientasi pertumbuhan ekonomi 



285 
 
 
 

telah mengakibatkan marginalisasi struktural Suku Baduy. Wacana good governance dalam 

kebijakan daerah justru beroperasi sebagai alat normalisasi yang mengabaikan epistemologi, 

sistem nilai, dan hak kolektif masyarakat adat. Pelayanan publik yang diberikan bersifat 

coercive dan tidak partisipatif, sehingga mereproduksi ketidakadilan melalui kebijakan yang 

tampak netral namun substantif eksklusioner. Untuk mengatasi hal ini, diperlukan 

rekonfigurasi mendasar atas filosofi dan praktik tata kelola pelayanan publik. Pemerintah 

daerah harus beralih dari peran sebagai provider dominan menjadi fasilitator negosiasi yang 

membangun ruang dialog setara antara sistem nilai negara dan sistem nilai adat (Pikukuh). 

Kerangka pelayanan harus dibangun berdasarkan tiga pilar: (1) Prosedur Fleksibel 

yang mengakomodasi identitas adat dan pluralisme hukum; (2) Layanan Berbasis Hak yang 

menjadikan pengakuan hak atas tanah ulayat sebagai prasyarat; dan (3) Mekanisme 

Partisipasi Transformative yang menginstitusionalisasi prinsip FPIC dalam perencanaan 

dan co-production kebijakan. Secara teoritis, kajian ini menawarkan konsep public value 

co-creation yang deliberatif dan mengakui pluralitas nilai publik seperti kelestarian ekologis 

dan kemandirian adat sebagai bagian integral dari kesejahteraan bersama. Tata kelola 

pemerintah daerah harus dipahami sebagai ekologi kelembagaan yang dinamis, di mana 

praktik institutional bricolage dari aktor lapangan diakui dan ditingkatkan menjadi 

kolaborasi formal. Dengan demikian, pemerintahan yang berilmu dan beradab diukur dari 

kemampuannya untuk mengakomodasi keragaman, menghindari kekerasan epistemik, dan 

membangun legitimasi melalui pengakuan atas pluralitas kehidupan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Agamben, G. (2009). What is an Apparatus? And Other Essays. Stanford: Stanford University Press. 

Aliansi Masyarakat Adat Nusantara. (2023). Catatan Tahunan: Hak Masyarakat Adat dalam 

Cengkeraman Investasi 2022. Jakarta: Sekretariat Nasional AMAN. 

Anaya, S. J. (2004). Indigenous Peoples in International Law (2nd ed.). Oxford: Oxford University 

Press. 

Anderson, B. (1983). Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of Nationalism. 

Brooklyn: Verso. 

Ashfahany, A. E., Zainuri, Z., & Sunardi, S. (2022). Does fiscal decentralization increase regional 

income inequality in Indonesia?. Equilibrium: Jurnal Ekonomi dan Pembangunan, 10(3), 

225–240. 

Bacchi, C. (2009). Analysing policy. London: Pearson Higher Education AU. 

Cleaver, F. (2012). Development through Bricolage: Rethinking Institutions for Natural Resource 

Management. London: Routledge. 

Cornwall, A. (2008). Unpacking Participation: models, meanings and practices. Community 

Development Journal, 43(3), 269–283. 

Damayanti, R. A. (2011). Hubungan keagenan pemerintahan daerah dalam konteks anggaran: 

sebuah agenda rekonstruksi. EKUITAS (Jurnal Ekonomi dan Keuangan), 15(2), 149-171. 

Derrida, J. (1976). Of grammatology The Johns Hopkins University Press. Maryland: Baltimore. 

Dixon-Woods, M., Cavers, D., Agarwal, S., Annandale, E., Arthur, A., Harvey, J., & Sutton, A. J. 

(2006). Conducting a critical interpretive synthesis of the literature on access to healthcare by 

vulnerable groups. BMC medical research methodology, 6(1), 35. 

Dwiyanto, A. (2015). Mewujudkan Good Governance melalui Pelayanan Publik. Yogyakarta: 

Gadjah Mada University Press. 

Escobar, A. (1998). Whose Knowledge, Whose nature? Biodiversity, Conservation, and the Political 

Ecology of Social Movements. Journal of Political Ecology, 5(1), 53–82. 

Faguet, J.-P., & Pöschl, C. (Eds.). (2015). Is decentralization good for development? Perspectives 

from academics and policy makers. Oxford: Oxford University Press. 

Fairclough, N. (1995). Critical Discourse Analysis: The Critical Study of Language. London: 

Longman. 



286 
 
 
 

Fauzan, U. (2013). Analisis wacana kritis model Fairclough. Jurnal Pendidik, 5(2), 1-10. 

Foucault, M. (1991). Governmentality. Dalam The Foucault Effect: Studies in Governmentality, 

disunting oleh G. Burchell, C. Gordon, & P. Miller, 87-104. Chicago: University of Chicago 

Press. 

Friedmann, J. (1992). Empowerment: The Politics of Alternative Development. Oxford: Blackwell. 

Gallie, W. B. (1956). Essentially Contested Concepts. Proceedings of the Aristotelian Society, 56, 

167–198. 

Habermas, J. (1987). The Theory of Communicative Action, Volume 2: Lifeworld and System. 

Boston: Beacon Press. 

Habermas, J. (1996). Between Facts and Norms: Contributions to a Discourse Theory of Law and 

Democracy. Colorado: MIT Press. 

Hadiz, V. R. (2010). Localising Power in Post-Authoritarian Indonesia: A Southeast Asia 

Perspective. Stanford: Stanford University Press. 

Honneth, A. (1996). The Struggle for Recognition: The Moral Grammar of Social Conflicts. 

Colorado: MIT Press. 

Ingold, T. (2000). The Perception of the Environment: Essays on Livelihood, Dwelling and Skill. 

London: Routledge. 

Kusuma, B., & Yulifar, L. (2025). Pewarisan Nilai Sejarah Sebagai Transmisi Memori Kolektif 

Masyarakat Baduy. Jurnal Artefak, 12(2). 

Kymlicka, W. (1995). Multicultural Citizenship: A Liberal Theory of Minority Rights. Oxford: 

Oxford University Press. 

Li, T. M. (2007). The Will to Improve: Governmentality, Development, and the Practice of Politics. 

Durham: Duke University Press. 

Merry, S. E. (1988). Legal Pluralism. Law & Society Review, 22(5), 869–896. 

Mignolo, W. D. (2011). The Darker Side of Western Modernity: Global Futures, Decolonial 

Options. Durham: Duke University Press. 

Miller, P., & Rose, N. (1990). Governing Economic Life. Economy and Society, 19(1), 1-31. 

Mouffe, C. (2000). The Democratic Paradox. Brooklyn: Verso. 

Ostrom, E. (2005). Understanding Institutional Diversity. Princeton: Princeton University Press. 

Pemerintah Kabupaten Pandeglang. (2021). Peraturan Daerah Kabupaten Pandeglang Nomor 8 

Tahun 2021 tentang Rencana Pembangunan Jangka Menengah Daerah Kabupaten 

Pandeglang Tahun 2021-2026. Pandeglang: Sekretariat Daerah. 

Pemerintah Republik Indonesia. (2014). Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 23 Tahun 

2014 tentang Pemerintahan Daerah. Jakarta: Sekretariat Negara. 

Pugu, M. R., Riyanto, S., & Haryadi, R. N. (2024). Metodologi Penelitian; Konsep, Strategi, dan 

Aplikasi. Jambi: Sonpedia Publishing Indonesia. 

Putra, E. A. M., Bahri, P. R., Ananda, S. R., & Safitri, B. R. A. (2024). Pelayanan Publik dalam 

Pelaksanaan Perlindungan Warga Negara melalui Badan Penyelenggara Jaminan Sosial 

(BPJS) Kesehatan. Indonesia Berdaya, 5(2), 749-764. 

Quijano, A. (2000). Coloniality of Power, Eurocentrism, and Latin America. Nepantla: Views from 

South, 1(3), 533–580. 

Sabrina, D., Dani, K. F. R., Satria, D. A., Satriya, R. Y., & Rifaldy, R. K. (2025). Tantangan 

Struktural dan Sosial dalam Implementasi Bantuan Hukum bagi Masyarakat. Jurnal 

Multidisiplin Ilmu Akademik, 2(2), 243-256. 

Sambo, D. (2010). Free, Prior and Informed Consent: A Key to Successful Indigenous Development. 

Dalam Indigenous Peoples, Consent and Benefit Sharing: Lessons from the San-Hoodia Case, 

disunting oleh R. Wynberg, D. Schroeder, dan R. Chemells, 35-48. Berlin: Springer. 

Santos, B. de S. (2014). Epistemologies of the South: Justice Against Epistemicide. Colorado: 

Paradigm Publishers. 

Savas, E. S. (2000). Privatization and Public-Private Partnerships. New York: Chatham House 

Publishers. 

Schlosberg, D., & Carruthers, D. (2010). Indigenous struggles, environmental justice, and 

community capabilities. Global environmental politics, 10(4), 12-35. 



287 
 
 
 

Scott, J. C. (1998). Seeing Like a State: How Certain Schemes to Improve the Human Condition 

Have Failed. New Haven: Yale University Press. 

Scott, J. C. (2009). The Art of Not Being Governed: An Anarchist History of Upland Southeast Asia. 

New Haven: Yale University Press. 

Sentari, S. A., Santoso, D., & Pramudyanto, A. (2025). Analisis dampak desentralisasi fiskal 

terhadap ketimpangan antarwilayah di Indonesia. Jurnal Perencanaan Wilayah dan 

Pembangunan, 16(1), 45–60. 

Spivak, G. C. (1988). Can the Subaltern Speak?. Dalam Marxism and the Interpretation of Culture, 

disunting oleh C. Nelson dan L. Grossberg, 271-313. University of Illinois Press. 

Torfing, J. (2005). Governance network theory: towards a second generation. European political 

science, 4(3), 305-315. 

Tuhiwai Smith, L. (2012). Decolonizing methodologies: Research and indigenous peoples (2nd ed.). 

New York: Zed Books. 

Tully, J. (1995). Strange Multiplicity: Constitutionalism in an Age of Diversity. Cambridge: 

Cambridge University Press. 

Turner, M., & Hulme, D. (1997). Governance, Administration, and Development: Making the State 

Work. London: Palgrave Macmillan. 

United Nations Development Programme. (2015). Sustainable Development Goals (SDGs). New 

York: United Nations. 

United Nations Permanent Forum on Indigenous Issues. (2010). Guidelines on Indigenous Peoples’ 

Issues. New York: United Nations. 

United Nations. (2007). United Nations Declaration on the Rights of Indigenous Peoples. 

A/RES/61/295. New York: United Nations. 

Utja, D. U. (2002). Riset Operasi Pelayanan Pengobatan dan Kesehatan Ibu dan Anak Pada 

Masyarakat Terasing Baduy di Kabupaten Lebak. Sosiohumaniora, 4(3), 174. 

von Benda-Beckmann, F. (2002). Globalization and Legal Pluralism. International Law FORUM du 

droit international, 4(1), 19-25. 

Weber, M. (1978). Economy and Society: An Outline of Interpretive Sociology (G. Roth & C. 

Wittich, Eds.). Oaklands: University of California Press. 

Widayati, M. T. (2025). Perkampungan Adat Baduy: Antara Pengembangan Pariwisata dan 

Pelestariannya. Jurnal Sosial Teknologi, 5(6), 1980-1990. 

Young, I. M. (1990). Justice and the politics of difference. Princeton: Princeton University Press. 


