Vol 9 No. 12 Desember 2025
Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisiplin eISSN: 2118-7451

RELEVANSI HUKUM ADAT DALAM SISTEM HUKUM NASIONAL
PASCA-REFORMASI

Arlhen?, Elpin Dian Safitri?, Dewi Utari®, Salman Alfarizi*, Adam Malik Ali®,
Zuhraini®
arlheniyeng@gmail.com?, elpindian16@gmail.com?, dewiutari2110@gmail.com?,
salmanalfarizisa0706698 @gmail.com*, adammalikali65@gmail.com®, zuhraini@radenintan.ac.id®
Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung

ABSTRAK

Penelitian ini membahas relevansi hukum adat dalam sistem hukum nasional Indonesia pasca-
Reformasi, ketika desentralisasi dan penguatan hak-hak masyarakat adat menjadi agenda penting
dalam pembaruan hukum. Reformasi 1998 membuka ruang bagi pengakuan yang lebih luas terhadap
pluralisme hukum, khususnya melalui perubahan konstitusi, pembentukan undang-undang sektoral,
dan kebijakan otonomi daerah yang mempertegas keberadaan masyarakat hukum adat beserta hak-
haknya. Meskipun demikian, implementasi hukum adat dalam praktik masih menghadapi berbagai
tantangan, mulai dari tarik menarik kewenangan antara negara dan komunitas adat,
ketidakseragaman identifikasi masyarakat adat, hingga keterbatasan perangkat hukum positif dalam
mengakomodasi norma-norma adat yang bersifat lokal, dinamis, dan tidak tertulis. Penelitian ini
menemukan bahwa hukum adat tetap relevan dan memiliki kontribusi signifikan terhadap
pembangunan sistem hukum nasional yang lebih berkeadilan sosial, namun pemenuhannya
memerlukan harmonisasi regulatif, penguatan kapasitas lembaga adat, serta mekanisme afirmasi
negara yang konsisten. Dengan demikian, relevansi hukum adat pasca-Reformasi tidak hanya
terletak pada pengakuan formal, tetapi juga pada kemampuan sistem hukum nasional merespon dan
mengintegrasikan nilai-nilai hukum adat dalam kerangka negara hukum Indonesia.

Kata Kunci: Hukum Adat, Pluralisme Hukum, Reformasi 1998, Masyarakat Hukum Adat, Sistem
Hukum Nasional, Otonomi Daerah.

ABSTRACT

This article examines the relevance of customary law (hukum adat) within Indonesia’s national legal
system in the post-Reformasi era. The study highlights how decentralization, legal pluralism, and
the recognition of indigenous peoples’ rights have reshaped the position of customary law in both
legislation and judicial practice. Using a normative juridical approach supported by statutory
analysis, case law, and scholarly literature, the article demonstrates that customary law has
increasingly gained formal acknowledgment, particularly in the domains of natural resource
governance, land rights, community-based dispute resolution, and cultural identity protection.
Nevertheless, its implementation continues to face obstacles, including inconsistencies in legal
recognition, unclear legal standing, and the potential for conflict between state law and local
customary norms. The findings indicate that although the Reformasi period has strengthened the
constitutional and political foundation for customary law, its practical application requires clearer
regulatory frameworks, improved state—community coordination, and stronger safeguards to
prevent misuse under the banner of tradition. This article ultimately argues that the reinforcement
of customary law must align with principles of human rights, legal certainty, and social justice.
Keywords: Customary Law, Post-Reformasi Indonesia, Legal Pluralism, Indigenous Rights, Legal
System, Adat Communities.

PENDAHULUAN

Hukum adat sebagai living law yang berkembang dalam masyarakat Indonesia
merupakan fondasi penting bagi identitas, nilai, dan tatanan sosial bangsa. Namun, sebelum
era Reformasi, eksistensi hukum adat kerap terabaikan akibat dominasi pendekatan hukum
yang bersifat legalistik dan sentralistik. Model pembangunan hukum pada masa itu lebih
menitikberatkan pada upaya unifikasi dan kodifikasi, sehingga prinsip-prinsip hukum adat

424


mailto:%20arlheniyeng@gmail.com1
mailto:elpindian16@gmail.com2
mailto:dewiutari2110@gmail.com3
mailto:salmanalfarizisa0706698@gmail.com4
mailto:adammalikali65@gmail.com5
mailto:zuhraini@radenintan.ac.id6

tidak memperoleh ruang yang proporsional dalam praktik hukum nasional. Hal ini sejalan
dengan temuan Arifin Firdaus dkk. yang menyoroti terbatasnya pengakuan norma adat
dalam kerangka positivisme hukum Indonesia.*

Memasuki masa Reformasi 1998, terjadi perubahan mendasar dalam arah pembaruan
hukum dan tata kelola negara. Prinsip desentralisasi, pengakuan hak-hak masyarakat adat,
serta penguatan pluralisme hukum mulai mendapat porsi yang lebih besar. Amandemen
UUD 1945, terutama Pasal 18B ayat (2), memberikan dasar konstitusional bagi negara
untuk mengakui dan menghormati masyarakat hukum adat beserta hak-hak tradisionalnya.
Selain itu, berbagai regulasi seperti Undang-Undang Desa, peraturan di bidang pengelolaan
sumber daya alam, serta sejumlah putusan Mahkamah Konstitusi menegaskan bahwa
hukum adat memiliki posisi strategis dalam penyelenggaraan hukum di Indonesia.?

Meskipun demikian, proses pengintegrasian hukum adat ke dalam sistem hukum
nasional masih dihadapkan pada berbagai persoalan. Tantangan tersebut meliputi
perbedaan penafsiran mengenai kedudukan dan kriteria masyarakat adat, potensi konflik
antara hukum adat dengan hukum positif, serta ketidakselarasan antara regulasi sektoral.
Di sisi lain, arus modernisasi serta perubahan sosial turut memengaruhi keberlanjutan
hukum adat, sehingga memunculkan pertanyaan mengenai tingkat relevansi dan
kemampuan adaptasinya dalam dinamika hukum kontemporer.

Dengan demikian, penelitian mengenai relevansi hukum adat dalam sistem hukum
nasional pasca-Reformasi menjadi penting untuk memahami kedudukan, fungsi, dan
kontribusinya terhadap pembangunan hukum nasional, sekaligus mengidentifikasi
implementasi hukum adat dalam praktik di indonesia pasca-reformasi.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka (Library Research) dengan
pendekatan kualitatif normatif. Metode ini dipilih karena fokus penelitian adalah Relevansi
Hukum Adat Dalam Sistem Indonesia Pasca-Reformasi. Melauli studi pustaka, peneliti
dapat menelaah dan menganalisis berbagai sumber literaturejurnal ilmiah dan artikel
penelitian yang relevan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Kedudukan Hukum Adat dalam Sistem Hukum Nasional Pasca-Reformasi
Kedudukan hukum adat dalam sistem hukum nasional Indonesia mengalami
penguatan yang sangat signifikan setelah era Reformasi, terutama melalui rangkaian
amandemen UUD 1945 pada tahun 1999-2002. Perubahan konstitusional tersebut
menandai titik balik penting karena untuk pertama kalinya hukum adat memperoleh
legitimasi langsung dari konstitusi melalui Pasal 18B ayat (2) UUD 1945. Pasal ini
menyatakan bahwa negara mengakui dan menghormati kesatuan-kesatuan masyarakat
hukum adat beserta hak-hak tradisionalnya, selama masih hidup dan sesuai perkembangan
masyarakat serta prinsip Negara Kesatuan Republik Indonesia. Rumusan ini merupakan
pengakuan formal tertinggi yang pernah diberikan negara terhadap eksistensi masyarakat
dan hukum adat, sekaligus menegaskan bahwa hukum adat bukan lagi dipandang sebatas
aturan lokal yang bersifat informal, tetapi bagian yang sah dari sistem hukum nasional

1 Arifin Firdaus et.al, Recognition of Customary Norms Within the Framework of Indonesian Legal
Positivism, Jurnal khazanah Hukum,Vol.7 No 1
https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/kh/article/view/39409

2 Sempo Veren, HAK MASYARAKAT HUKUM ADAT DI TENGAH MODERNISASI DI TINJAU DARI PASAL
18B AYAT (2) UNDANG UNDANG DASAR 1945, Vol.13, No.5 Lex Privatum, 2024.
https://ejournal.unsrat.ac.id/index.php/lexprivatum/article/view/57139?utm_source=chatgpt.com

425



Indonesia. Penguatan kedudukan ini juga sejalan dengan gagasan pluralisme hukum
sebagai karakter utama sistem hukum Indonesia pasca-Reformasi, sebagaimana dianalisis
Maladi bahwa amandemen UUD 1945 telah mengangkat hukum adat ke tingkat
konstitusional yang sebelumnya tidak pernah tercapai selama masa prakemerdekaan
maupun Orde Baru.®

Meskipun demikian, pengakuan konstitusional tersebut tidak serta-merta membuat
hukum adat dapat diterapkan secara otomatis dalam praktik kenegaraan dan peradilan.
Pengakuan itu disertai syarat formal bahwa hak-hak adat harus “diatur dalam undang-
undang”, sehingga menuntut adanya pengaturan lebih lanjut dalam bentuk undang-undang
sektoral maupun peraturan daerah. Akibatnya, implementasi hukum adat masih sangat
bergantung pada pengakuan administratif oleh pemerintah daerah, seperti melalui peraturan
daerah atau keputusan kepala daerah. Kondisi ini menimbulkan ketidakseragaman di
berbagai daerah karena tidak semua pemerintah daerah menetapkan regulasi pengakuan
masyarakat hukum adat. Dalam praktik peradilan, sejumlah penelitian menunjukkan bahwa
hakim masih menempatkan hukum adat sebagai bahan pertimbangan tambahan, bukan
sebagai dasar utama penalaran hukum. Sumaya dalam penelitiannya menegaskan bahwa
peran hukum adat dalam putusan pengadilan nasional sering bersifat subordinatif karena
sistem peradilan modern cenderung mengutamakan hukum tertulis (written law) sebagai
sumber legitimasi hukum.* Pendapat ini menunjukkan bahwa meskipun konstitusi telah
memberikan ruang besar bagi hukum adat, struktur hukum positif yang berorientasi pada
legalisme masih membatasi daya berlakunya.

Di sisi lain, tantangan terbesar dalam penguatan kedudukan hukum adat adalah
ketiadaan undang-undang nasional yang secara komprehensif mengatur pengakuan
masyarakat adat. Hingga saat ini, pengaturan mengenai masyarakat hukum adat masih
tersebar dalam berbagai undang-undang sektoral, seperti UU Kehutanan, UU Desa, UU
Lingkungan Hidup, dan UU Hak Asasi Manusia, tanpa ada satu pun regulasi yang benar-
benar mengatur pengakuan, kewenangan, maupun wilayah adat secara menyeluruh.
Kondisi ini menyebabkan banyak masyarakat adat mengalami kesulitan dalam
memperjuangkan hak ulayat, pengelolaan hutan adat, dan perlindungan sumber daya alam
mereka. Putra dan Sudantra menegaskan bahwa minimnya harmonisasi regulasi sektoral
inilah yang menjadi akar persoalan tumpang tindih kewenangan antara masyarakat adat dan
negara, sehingga konflik agraria dan sumber daya alam semakin sering terjadi di lapangan.®

Dalam konteks pembangunan hukum nasional, sejumlah akademisi menilai bahwa
hukum adat memegang peran penting dalam memperkuat legitimasi hukum nasional karena
mencerminkan nilai-nilai kearifan lokal yang telah mengakar dalam masyarakat. Prinsip-
prinsip hukum adat seperti musyawarah, keseimbangan sosial, dan keadilan komunal
dianggap selaras dengan filosofi negara hukum Pancasila. Ambarsari menyebut bahwa
setelah Reformasi, pluralisme hukum telah diakui sebagai “modal sosial hukum” yang
dapat menjadi dasar pembentukan hukum nasional yang lebih responsif dan mencerminkan
identitas Indonesia.® Dengan demikian, integrasi hukum adat ke dalam hukum nasional
bukanlah bentuk romantisme terhadap tradisi, melainkan upaya memperkuat legitimasi

3 Maladi Yansis, Eksistensi Hukum Adat dalam Konstitusi Negara Pasca Amandemen , Jurnal Hukum dan
Pembangunan, Vol.41, No.3 2011

4 Sriwulan Pupu Sumaya, Kedudukan Hukum Adat dalam Sistem Peradilan Indonesia: Antara Tradisi dan
Modernisasi, Jurnal jendela Aswaja Vol.6 No.2 2025

5 Dentista Putra Made Dwiko, | Ketut Sudantra, Eksistensi Hukum Adat dalam Politik Hukum Nasional pada
Era Modernisasi Dewasa Ini , Jurnal Pemuliaan Keadilan VVol.1, No.4 2024.

& Ambarsari Ningrum, dkk. View of Eksistensi Kedudukan Masyarakat Adat dalam Tata Hukum Indonesia,
Jurnal Kolaboratif Sains, VVol.8,No.2 2025.

426



hukum melalui keberpihakan pada nilai-nilai lokal yang telah terbukti bertahan dalam
dinamika masyarakat.

Pemikiran tersebut dikuatkan oleh sejumlah pakar hukum tata negara, termasuk
Asshiddigie, yang menyatakan bahwa pengakuan hukum adat merupakan bagian integral
dari bangunan negara hukum Pancasila. Menurutnya, negara hukum Indonesia tidak hanya
dibangun dari tradisi hukum modern ala Barat, tetapi juga harus berpijak pada hukum adat
dan hukum agama sebagai sumber legitimasi sosial.” Dengan kerangka demikian, hukum
adat tidak hanya berfungsi sebagai sumber hukum alternatif, tetapi sebagai bagian dari
fondasi identitas hukum nasional. Pemikiran ini sejalan dengan ajaran Soekanto mengenai
karakter hukum adat yang dinamis, elastis, dan mampu menyesuaikan diri dengan
perkembangan masyarakat, sehingga tetap relevan untuk dijadikan dasar pembentukan
hukum nasional.

Dengan demikian, kedudukan hukum adat dalam sistem hukum nasional pasca-
Reformasi berada dalam posisi strategis: ia memiliki legitimasi konstitusional yang kuat,
namun masih menghadapi tantangan struktural dalam implementasinya. Penguatan
kedudukannya memerlukan langkah komprehensif, termasuk pembentukan undang-
undang pengakuan masyarakat adat, harmonisasi regulasi sektoral, serta perubahan
paradigma aparat penegak hukum dalam menempatkan hukum adat sebagai bagian integral
dari sistem hukum nasional. Dalam konteks reformasi hukum yang terus berjalan, hukum
adat bukan hanya elemen masa lalu, tetapi komponen masa depan hukum Indonesia.

Pasca-Reformasi dan amendemen UUD 1945, kedudukan hukum adat diperkuat
secara konstitusional, tercermin dalam:

1. Pasal 18B ayat (2) UUD 1945

Negara mengakui dan menghormati masyarakat hukum adat beserta hak-haknya,
sepanjang masih hidup dan sesuai perkembangan masyarakat serta prinsip NKRI.
2. Pasal I Aturan Peralihan UUD 1945

Menyatakan bahwa segala peraturan yang ada sebelumnya tetap berlaku selama
belum diadakan yang baru menurut UUD 1945, sehingga hukum adat tetap berlaku bagi
masyarakat Indonesia, terutama dalam bidang yang belum diatur hukum nasional.

Dalam konteks hukum nasional, hukum adat merupakan bagian dari sumber hukum
materiil yang mencerminkan nilai-nilai lokal, seperti gotong royong, musyawarah, dan
keadilan sosial. Keberadaannya menjamin agar sistem hukum nasional tetap memiliki “cita
rasa Indonesia” dan tidak sepenuhnya mengadopsi konsep asing yang bertentangan dengan
nilai-nilai lokal.

Dengan demikian, hukum adat pasca-Reformasi tetap dipegang teguh dan diterima
masyarakat sebagai sumber hukum yang melengkapi hukum nasional. Hal ini memastikan
bahwa hukum nasional tidak kehilangan akar budaya dan nilai-nilai sosial masyarakat
Indonesia, sehingga prinsip keadilan dapat tercapai di semua lapisan masyarakat.
Susunan Masyarakat Adat (Pemerintahan)

Hukum adat mengenai tata susunan warga meliputi semua yang mengenai susunan
dan ketertiban dalam persekutuan masyarakat adat. Masyarakat adat disatukan oleh
persekutuan hukumnya masing-masing, yang mana persekutuan hukum memiliki susunan,
alat kelengkapan, dan tugas-tugas. Persekutuan hukum memiliki anggota-anggota yang
merasa dirinya terikat satu sama lainnya, yang bersatu padu, dan penuh solidaritas.
Persekutuan hukum terbentuk berdasarkan faktor geneologis dan teritorial. Faktor
geneologis mengikat orang-orang menurut garis keturunan. Berdasarkan garis keturunan
terdapat tata susunan hukum yang tersusun berdasarkan garis keturunan Bapak

" Jimly Asshiddigie, Pengantar IImu Hukum Tata Negara, Rajawali Pers, 2019

427



(patrilineal), garis keturunan Ibu (matrilineal), dan berdasarkan garis keturunan kedua-
duanya (parental). Adapun faktor teritorial mengikat anggota-anggota persekutuan hukum
berdasarkan hubungan bersama terhadap suatu daerah yang sama. Persekutuan hukum
berdasarkan faktor teritorial meliputi, desa, daerah, dan perserikatan desa. Persekutuan desa
adalah apabila suatu tempat kediaman bersama mengikat suatu persekutuan manusia di atas
daerahnya sendiri. Persekutuan daerah adalah apabila terdapat beberapa tempat kediaman
bersama dalam suatu daerah tertentu dan senantiasa dengan kebebasan dalam taraf yang
tertentu dan masing-masing dikepalai oleh pejabat, dimana tempat-tempat kediaman
tersebut merupakan bagian-bagian dari suatu persekutuan yang mempunyai batas-batas dan
pemerintahan sendiri, serta hak wilayah sendiri. Perserikatan desa adalah apabila
persekutuan-persekutuan desa masing-masing lengkap dengan pemerintahan dan daerah
sendiri dan terletak berdekatan dan mengadakan perjanjian untuk memelihara kepentingan
bersama dengan mengadakan perjanjian untuk memelihara kepentingan bersama derngan
mengadakan suatu pemerintahan yang bersifat kerjasama antara pemerintah-pemerintah
tersebut, dimana kepala-kepala desa yang tergabung itu tidak diberikan wilayah tersendiri.

Tuntutan nasionalisme terhadap Negara Kesatuan Republik Indonesia telah memaksa
persekutuan hukum berdasarkan faktor geneologis tidak dapat dimunculkan kepermukaan,
selain itu penyebab lainnya adalah karena susunan masyarakat tertib geneologis tersebar
pada daerah-daerah karena tidak memiliki wilayah sendiri. Namun tidak demikian halnya
pada susunan masyarakat berdasarkan faktor teritorial seperti Nagari di Minangkabau dan
Subak di Bali hingga kini keberadaannya masih sejalan dengan perkembangan
pemerintahan, bahkan pada era otonomi daerah konsep pemerintahan Nagari telah
menginspirasi revitalisasi otonomi desa. Keberadaan persekutuan hukum adat sebagai
salah satu sistem pemerintahan di daerah secara yuridis formal mendapat landasan yang
kuat.Eksistensi masyarakat adat di Indonesia diakui secara konstitusional sebagaimana
diatur dalam UUD 1945 Amandemen ke-4 Pasal 18 B ayat (2): “Negara mengakui dan
menghormati kesatuan-kesatuan masyarakat adat beserta hak-hak tradisionalnya sepanjang
masih hidup dan sesuai dengan perkembangan masyarakat dan prinsip Negara Kesatuan
Republik Indonesia yang diatur dalam undang-undang”. Dalam tataran praktis misalnya
UUD 1945 yang mengintrodusir Hak Menguasai Negara, diangkat dari Hak Ulayat, Hak
Pertuanan yang secara tradisional diakui dalam hukum adat. Selain dilindungi oleh
konstitusi, eksistensi masyarakat adat juga dilindungi dalam UU No. 39 Tahun 1999
tentang Hak Asasi Manusia sebagaimana diatur dalam Pasal 6 ayat (1) dan ayat (2) yang
menentukan:

“Dalam rangka penegakan Hak Asasi Manusia perbedaan dan kebutuhan, dalam
masyarakat hukum adat harus diperhatikan dan dilindungi oleh hukum, masyarakat, dan
pemerintah... Identitas budaya masyarakat hukum adat termasuk hak atas tanah ulayat
dilindungi, selaras dengan perkembangan jaman”.

Nagari di Propinsi Sumatera Barat merupakan pembagian wilayah administratif
sesudah kecamatan menggantikan istilah desa. Nagari merupakan kesatuan masyarakat
hukum yang memiliki batas-batas wilayah yang berwenang untuk mengatur dan mengurus
kepentingan masyarakat setempat, berdasarkan asal usul dan adat istiadat yang diakui dan
dihormati dalam sistem pemerintahan Negara Kesatuan Republik Indonesia. Nagari
dipimpin oleh seorang Wali Nagari yang dibantu oleh beberapa Wali Jorong (Sekretaris
Nagari). Wali Nagari dipilih oleh Anak Nagari (penduduk nagari) secara demokratis.
Nagari secara administratif pemerintahan saat ini di bawah kecamatan yang merupakan
bagian dari perangkat Daerah Kabupaten, sedangkan pada struktur Pemerintahan Kota,
Nagari tidak dikenal lagi. Nagari memiliki otonomi sehingga Nagari dapat dianalogikan
dengan otonomi desa. Dalam sebuah Nagari dibentuk Kerapatan Adat Nagari (KAN) yaitu

428



lembaga yang beranggotakan dari unsur alim ulama, cerdik pandai, dan ninik mamak (tigo
tungku sejarangan). Keputusan penting yang akan diambil selalu dimusyawarahkan antara
Wali Nagari dengan Kerapatan Adat Nagari. Adapun untuk bidang legislasi terdapat Badan
Musyawarah Nagari (BMN). Nagari juga memiliki harta kekayaan sendiri seperti hak
ulayat. Di Kabupaten Solok saat ini Nagari memiliki 111 (seratus sebelas) kewenangan
termasuk didalmnya Izin Mendirikan Bangunan dan Surat Izin tempat Usaha (SITU).

Di Indonesia persekutuan hukum sejenis Nagari terdapat kurang lebih 600.000 (enam
ratus ribu) yang dihuni oleh sekitar 70 (tujuh puluh) juta penduduk® mereka tinggal di
daerah-daerah pedalaman dan hutan. Keberadaannya sangat sulit dijangkau oleh
pemerintah daerah setempat. Oleh karena itu untuk efektivitas pelayanan pemerintahan dan
dalam upaya mensejahterakan masyarakat yang tinggal di daerah pedalaman maka
revitalisasi pemerintahan Nagari dan sejenisnya merupakan hal yang penting dan segera
diwujudkan, karena sangat sejalan dengan konsepsi otonomi daerah.

Perkawinan Dan Kewarisan Adat

Hukum perkawinan dan kewarisan adat merupakan bidang hukum yang non netral
(sensitif), oleh karena itu politik hukum di bidang perkawinan dan kewarisan, hukum adat
menjadi landasan didalam pembentukan hukum nasional. Berdasarkan hal itu, peneliti akan
memfokuskan bidang-bidang tertentu dalam hukum perdata adat, yakni hukum yang
berkaitan dengan hukum kekeluargaan meliputi hukum pertalian sanak (hukum
kekerabatan) dan perkawinan. Selain itu, bidang hukum waris, yang bertalian erat dengan
bidang hukum yang tidak dapat dipisahkan dari sistem kekerabatan dan perkawinan.
Diberlakukannya Undang-undang Nomor 1 Tahun 1974 Tentang Perkawinan, mengakhiri
pluralisme hukum perkawinan adat. Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa di bidang
hukum perkawinan telah terjadi unifikasi sekaligus kodifikasi hukum perkawinan. Namun
demikian, Hazairin mengatakan bahwa unifikasi hukum perkawinan merupakan unifikasi
yang unik, karena sebenarnya masih mengakui berlakunya beragam sistem hukum agama.
Pengaruh agama terhadap hukum adat sudah diakui sejak Snouck Hurgronje melakukan
penelitian tentang hukum adat Indonesia.® Hal ini terlihat antara lain dalam Pasal 2 ayat (1)
yang mengatur bahwa perkawinan adalah sah apabila dilakukan menurut hukum masing-
masing agama. Dapat dikatakan bahwa sumber pembentukan Undang-Undang Perkawinan
adalah hukum adat dan hukum Islam.° Apabila dicermati lebih lanjut, pengakuan asas-asas
hukum adat sangat terlihat di dalam Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 ini.

Hubungan anak dengan saudara dari pihak ibu sederajat dengan saudara dari pihak
bapak dalam susunan pertalian parental atau pertalian dua sisi, atau bilateral. Terhadap anak
tersebut berlaku peraturan-peraturan yang sama tentang perkawinan, kewajiban memberi
nafkah, penghormatan, dan perwarisannya. Dalam susunan parental seorang anak hanya
memperoleh semenda dengan jalan perkawinan. Dalam susunan pertalian menurut garis
bapak atau patrilineal seorang anak menemukan saudara kandungnya hanya dari garis
keturunan bapak. Keluarga dari garis Ibu bukan termasuk sanak saudara anak tersebut.
Peraturan-peraturan yang berlaku bagi si anak mengenai pantangan kawin, hukum waris,
dan kewajiban memberi nafkah terhadap saudara kandung ayahnya berbeda dengan saudara
kandung ibunya. Pada umumnya saudara kandung bapak lebih penting bagi si anak dari

8Lihat Imamulhadi, 2010, Penegakan Hukum Lingkungan Berbasis Masyarakat Adat, Bandung: Unpad
Press, him. 110.

Thailand Law Journal 2012 Fall Issue 1 VVolume 15, di Download dari
http://www.thailawforum.com/articles/ Indonesia Customary Law and European Colonialism 4.html,
tanggal 7 Desember 2025, pkl 15.25.

OLihat Pasal 3 yang mengatur asas monogami relatif, Pasal 7 ayat (2) yang mengatur dispensasi terhadap
batas minimal usia perkawinan.

429


http://www.thailawforum.com/articles/

pada saudara kandung ibunya. Pada susunan pertalian menurut garis ibu atau matrilineal,
yang terhitung saudara kandung dari si anak ialah ibunya, dan selanjutnya mereka yang
bersama-sama dari seorang ibu asal dihitung menurut garis ibu.

Bagi masyarakat adat perkawinan merupakan masalah yang menyangkut seluruh
persekutuan masyarakat adat. Perkawinan menjadi persoalan keluarga di daerah-daerah
dimana terdapat tertib parental, dan perkawinan menjadi persoalan family, keturunan, dan
klan terutama pada masyarakat adat yang menganut garis keturunan matrilineal dan
patrilineal. Susunan pertalian parental, matrilineal, dan patrilineal menjadi landasan aturan
dalam perkawinan seperti larangan perkawinan dengan orang-orang tertentu. Pada tertib
sanak bertali satu larangan perkawinan dengan famili terdekat memiliki sifat yang
istimewa. Berkaitan dengan perkawinan, masyarakat adat mengenal kawin lari, kawin
jujur, dan perkawinan dengan pembayaran lain.

Kawin lari atau kawin merat merupakan perkawinan yang dilakukan karena tidak
disetujui oleh orang tua, atau dikarenakan pihak laki-laki tidak mampu membayar biaya
perkawinan yang mahal. Pada tertib patrilineal dikenal perkawinan jujur, yaitu perkawinan
dengan membayar jujur, atau mas kawin dari pihak laki-laki untuk melepaskan calon
pengantin perempuan dari keluarganya dan untuk dimasukan dalam golongan keluarga
pihak laki-laki. Pada perkawinan jujur dikenal pula perkawinan dengan pembayaran jasa,
yaitu pembayaran mas kawinnya ditunda dimana mempelai pria bekerja pada mertuanya
sehingga utang jujurnya terbayar lunas. Berkenaan dengan sistem kekeluargaan dalam
masyarakat patrilineal, maka saat ini anak-anak perempuan cenderung memiliki kedudukan
dan hak waris yang sama dengan laki-laki.

Perkawinan memasukkan (inlijfhuwelijk) dimana pihak laki-laki dilepaskan dari
golongan keluarganya dan dimasukan dalam golongan keluarga perempuan. Perkawinan
silih tikar yaitu dimana seorang istri meninggal dan kedudukannya digantikan oleh saudara
perempuannya tanpa pemberian mas kawin, atau sebaliknya dimana laki-laki mengawini
janda saudaranya yang telah meninggal.

Perkawinan dengan pembayaran lain terdapat pada masyarakat yang mempunyai
tertib garis Ibu atau pada tertib parental. Pembayaran dimaksud berlainan sifatnya dengan
mas kawin. Pada tertib matrilineal yang murni si istri tetap tinggal dalam golongan
keluarganya, dan laki-laki juga tetap dalam golongannya pula, meskipun ia tinggal di
rumah pihak istrinya, dan anak-anaknya termasuk dalam golongan keluarga istrinya. Selain
itu pada masyarakat adat dikenal pula perkawinan patrilokal dan matrilokal. Perkawinan
patrilokal artinya suami istri tinggal pada keluarga laki-laki baik sementara maupun
selamanya. Perkawinan matrilokal artinya suami istri tinggal pada keluarga pihak
perempuan.

Perkawinan mengandung konsekuensi berupa munculnya harta perkawinan, yang
terdiri dari harta pusaka, harta yang diperoleh dari usaha masing-masing, dan harta
bersama. Harta pusaka merupakan harta yang tetap menjadi milik dari pihak yang
memperolehnya. Harta pusaka tidak jatuh menjadi harta bersama. Pada kebanyakan daerah
harta yang terdapat selama perkawinan menjadi harta bersama. Namun hal ini tidak berlaku
di daerah-daerah dimana terdapat susunan keluarga bertali satu.

Hukum waris adat memuat seluruh peraturan hukum yang mengatur pemindahan hak
milik barang-barang dan harta benda karenakematian. Dalam tertib parental semua harta
benda kepunyaan kedua orang tua diwariskan sama rata kepada semua anak. Harta pusaka
dalam tertib ini terdiri dari harta milik sendiri dari yang meninggal ditambah dengan

1 lhromi T Omas, “Inheritance and Equal Rights for Toba Batak Daughters”, Law and Society Review, Vol
24 Issue 3, Sepetember 1994, him. 525-537, di download dari
http://web.ebscohost.com/ehost/delivery?sid+7b85a34 b-beea-4ad6.

430


http://web.ebscohost.com/ehost/delivery?sid+7b85a34

setengah dari harta bersama dalam perkawinan. Suami atau istri yang masih hidup tidak
mendapat bagian waris dari yang meninggal. Apabila yang meninggal tidak memiliki anak
harta bersama akan jatuh ke tangan saudaranya yang masih hidup, dan apabila tidak ada
saudara, harta bersama akan menjadi warisan keluarga dari kedua belah pihak. Pada suatu
tertib patrilineal hanyalah anak laki-laki yang mendapat warisan dari bapak dan ibunya,
dan berhak atas semua harta benda. Apabila yang meninggal tidak mempunyai anak laki-
laki maka bagian warisnya itu akan jatuh pada kakeknya dari bapak yang me-wariskan,
demikian pula dengan harta pusaka. Apabila kakeknya sudah meninggal maka anak-anak
dari kakek itu (saudara laki-laki yang mewariskan) menjadi ahli waris. Pada tertib
matrilineal yang menjadi ahli waris adalah semua anak-anak, akan tetapi biasanya hanyalah
anak-anak dari si Ibu. Bila yang meninggal laki-laki maka yang menjadi ahli waris adalah
saudara-saudaranya yang perempuan beserta anak-anak mereka.

Politik hukum nasional dalam hal perwarisan adalah menyerahkan pada hukum adat
masing-masing, dan pada hukum Islam pada masyarakat yang beragama Islam.
Berdasarkan hal ini maka eksistensi hukum waris adat masih diperlukan sebagai landasan
hukum proses perwarisan. Negara mengakui mekanisme pembagian waris oleh masyarakat
berdasarkan hukum waris adat, dan apabila terjadi perselisihan hakim akan memutuskan
perkara dengan berpedoman pada hukum adatnya masing-masing. Sejauh ini Negara tidak
hendak melakukan unifikasi terhadap hukum waris, karena permasalahan waris merupakan
bidang hukum tidak netral (sensitif). Upaya unifikasi hukum waris menjadi satu hukum
waris nasional akan berdampak pada terjadinya disintegrasi bangsa. Oleh karenanya hukum
waris nasional terdiri atas hukum waris adat dan hukum waris Islam, dimana hukum waris
adat terdiri atas hukum waris masing-masing masyarakat adat. Terkait dengan
permasalahan perwarisan adalah hukum pertalian sanak. Sistem perwarisan masyarakat
adat sangat dipengaruhi oleh susunan pertalian yang dianutnya. Pada masyarakat yang
mengambil garis keturunan berdasarkan susunan pertalian matrilineal akan berbeda sistem
perwarisannya dengan masyarakat patrilineal dan parental. Dikarenakan hukum waris
nasional adalah hukum waris masing-masing masyarakat adat maka keberadaan hukum
pertalian sanak atau hukum keluarga tidak dapat dipisahkan keberadaannya dari hukum
waris adat.

Adapun untuk hukum perkawinan, berdasarkan Undang-Undang Nomor 1 tahun
1974 tentang Perkawinan telah terjadi unifikasi hukum, dimana perkawinan adalah sah
apabila dilakukan menurut agamanya masing-masing. Ketentuan tersebut telah
mengesampingkan keberadaan sistem perkawinan berdasarkan hukum adat. Artinya
masyarakat yang melangsungkan perkawinan berdasarkan hukum adat maka Negara tidak
mengakuinya. Dengan berlakunya Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 maka hukum
perkawinan adat tidak diakui sebagai hukum yang mengikat dan sebagai sesuatu yang
menimbulkan akibat hukum. Dengan demikian keberadaan hukum adat sudah tidak relevan
lagi.

Hukum Tanah

Masyarakat adat mengenal hak-hak atas tanah yang meliputi hak persekutuan yang
oleh van Vollenhoven disebutnya beschikkingsrecht, hak keuntungan jabatan, hak menarik
hasil, hak pakai, hak gadai, dan hak sewa. Hak persekutuan atas tanah merupakan hak
ulayat yang membolehkan kepada persekutuan dan anggota-anggotanya untuk menarik
keuntungan dari tanah dan segala yang tumbuh dan hidup di atas tanah itu (mengolah,
mendirikan bangunan, menggembala ternak, mengumpulkan bahan makanan, berburu dan
memancing).

Hak untuk menarik keuntungan dari tanah persekutuan hanyalah sekedar
dipergunakan untuk memenuhi keperluan hidup diri dari keluarga (tidak boleh

431



dikomersilkan). Apabila hak persekutuan itu diolah atau digarap maka timbul hubungan
yang tetap antara anggota persekutuan yang menggarap dengan tanah tersebut.

Hak keuntungan jabatan adalah hak dari seorang pamong desa atas tanah jabatan
dimana ia memiliki hak untuk menarik hasil dari tanah tersebut selama ia memegang
jabatan. Terhadap tanah ini pemegang hak tidak diperkenankan menjual dan
menggadaikannya. Apabila jabatannya telah berakhir maka tanah tersebut kembali menjadi
tanah hak persekutuan.

Hak menarik hasil adalah hak yang diperoleh atas persetujuan para pemimpin
persekutuan bagi anggota yang mengolah atau menggarap tanah untuk satu atau beberapa
kali panen. Sedangkan yang dimaksud dengan Hak pakai yaitu hak mengolah tanah dan
memungut hasil yang diperoleh dari tanah pertanian yang dimiliki oleh orang lain.

Terkait dengan transaksi tanah, hukum adat membedakan antara transaksi tanah
dengan transaksi yang bersangkutan dengan tanah. Dalam transaksi tanah hanya dikenal
satu jenis perbuatan hukum yakni jual, yaitu perpindahan hak milik atas tanah, baik untuk
selama lamanya atau jual lepas, perpindahan tanah dengan pembayaran sejumlah uang yang
dibayar dengan tunai dan orang yang memindahkan hak tanah itu dapat memperoleh
kembali tanah itu jika ia membayar kembali sebanyak uang yang ia terima atau jual gadai.
Si pemegang gadai memperoleh hak untuk menarik segala manfaat dari tanah tersebut,
namun tidak boleh menyewakan dan menjual lepas dan jual tahunan yakni suatu bentuk
perpindahan tanah dan si pemilik untuk waktu yang tertentu dengan pembayaran sejumlah
uang tunai kepada orang lain dan setelah sampai waktu tertentu maka tanah akan kembali
kepada si pemiliknya. Hukum Adat selain mengenal transaksi tanah yang objeknya tanah,
mengenal pula transaksi yang bersangkutan dengan tanah. Dalam transaksi ini tanah
bukanlah objek perjanjian, namun tidak dapat dipisahkan dari perjanjian. Dalam
masyarakat adat misalnya dikenal perjanjian maro atau belah pinang dan mertelu.
Perjanjian belah pinang adalah suatu perjanjian dalam mana si pemilik tanah mengijinkan
orang lain mengerjakan, menanami, dan memetik hasil tanahnya dengan tujuan membagi
hasilnya menurut perbandingan yang telah diperjanjikan sebelumnya. Perjanjian belah
pinang biasanya datang dari pihak pemilik tanah, hal itu dikarenakan pemilik tanah tidak
memiliki cukup tenaga untuk menggarap tanahnya sendiri. Pada model perjanjian belah
pinang, kebanyakan menerapkan perjanjian bagi dua, dimana masing-masing pihak
menerima masing-masing setengah dari hasilnya. Bila tanahnya subur, mudah diolah, si
pemilik tanah menyediakan alat-alat dan benih. Pemilik tanah menerima 2/3 bagian
sementara penggarap menerima 1/3 bagian. Pada tanah yang kurang subur dan sulit
dikerjakan, pemilik tanah mendapat 1/3 bagian dan penggarap mendapat 2/3 bagian.

Jenis perjanjian yang bersangkutan dengan tanah lainnya adalah perjanjian sewa
yakni perjanjian yang intinya adalah bahwa pemilik tanah mengijinkan orang lain untuk
mengolah, menanami dan memungut hasil dari tanah itu dengan pembayaran sejumlah
uang tertentu setelah itu. Selanjutnya, dalam hukum adat dikenal pula perjanjian jaminan
yang bersangkutan dengan tanah, yakni jaminan apabila terjadi suatu utang dimana apabila
utang tidak terbayar maka hasil kebun atau pertanian diserahkan kepada si pemberi utang
sebagai pelunasan utang. Dapat disimpulkan bahwa hukum tanah yakni transaksi tanah dan
transaksi yang bersangkutan dengan tanah yang berlaku pada masyarakat Adat justru
relevan dalam pembentukan hukum nasional karena dinilai memenuhi rasa keadilan dan
filosofis bangsa. Hal ini sejalan dengan Pasal 5 UUPA hukum agraria yang berlaku atas
bumi, air, ruang angkasa adalah hukum adat. Adapun hukum adat dimaksud harus
memenuhi syarat-syarat. Pertama, tidak bertentangan dengan kepentingan nasional dan
Negara yang berdasarkan atas persatuan bangsa. Kedua, tidak bertentangan dengan
peraturan-peraturan yang tercantum dalam UUPA. Ketiga, tidak bertentangan dengan

432



peraturan perundang-undangan lainnya.

Berdasar Pasal 5 UUPA tersebut maka kedudukan hukum adat berada pada posisi
yang penting dalam tatanan Sistem Hukum Agraria Nasional.*?> Adapun hukum adat yang
menjadi dasar berlakunya hukum Agraria Nasional adalah hukum adat yang sudah
dibersihkan dari unsur-unsur asing yang individualistic-liberal dan feodal yang tidak sesuai
dengan Pancasila, selanjutnya hukum adat ini menjadi sumber utama dalam pembangunan
hukum tanah nasional, sekaligus menjadi sumber pelengkap bagi hukum tanah nasional.
Sejalan dengan pemikiran tersebut dikatakan bahwa UUPA lebih bersifat pembahasan
hukum tanah berdasarkan atas landasan peraturan hukum tanah yang disesuaikan dengan
Pancasila, struktur serta tujuan Negara kesatuan Indonesia. Adapun menurut Soepomo
kedudukan hukum adat di kemudian hari tetap menjadi acuan pembangunan hukum
Indonesia baik untuk memberi bahan-bahan dalam pembentukan kodifikasi hukum,
maupun langsung diterapkan pada lapangan yang belum mungkin untuk dikodifikasi.
Bahkan dalam lapangan hukum yang telah dapat dikodifikasikan pun hukum adat sebagai
hukum kebiasaan yang tidak tertulis akan tetap menjadi sumber hukum baru atas hal-hal
yang tidak atau belum ditetapkan dalam undang-undang. Hal ini mempertegas kedudukan
hukum adat sebagai basis Tata Hukum Nasional.*®

Selain itu perjanjian belah pinang (maro) telah menjadi sumber inspirasi kerjasama
production sharing antara pemerintah Indonesia dengan investor asing seperti dengan PT
Freeport. Hampir sebagian besar aset Negara baik dipusat maupun di daerah
didayagunakan oleh para investor seperti Concessions Agreement, Build Operate and
Transfer (BOT), Build Operate Leasehold and Transfer (BOLT), merupakan perjanjian
yang sejenis dengan perjanjian belah pinang. Oleh karena itu, perjanjian belah pinang
(maro) masih relevan dengan perkembangan perjanjian saat ini dan pada masa yang akan
datang. Disini dapat dilihat bahwa lembaga hukum adat menjadi sumber inspirasi bagi
perkembangan hukum yang antisipatif terhadap kebutuhan di era global. Di belahan dunia
Barat pun pengakuan hukum Kkebiasaan setempat menjadi sangat relevan dalam
merencanakan konsep-konsep hukum di berbagai aspek kehidupan, termasuk hukum
keluarga, bahkan hukum korporasi dan perdagangan.*

Salah satu hasil penelitian mengenai keberadaan masyarakat dalam aktivitas di masa
kini adalah mengenai pengelolaan sumber daya alam di Asia dan Amerika Latin yang telah
membuktikan bahwa masyarakat adat memiliki kapasitas budaya, sistem pengetahuan, dan
teknologi, religi, tradisi, serta modal sosial seperti etika dan kearifan lingkungan, norma-
norma, dan institusi hukum untuk mengelola sumber daya alam secara bijaksana dan
berkelanjutan. Hal yang sama diakui di Timor Leste, bahwa hak milik atas tanah dapat
dikuasai oleh masyarakat untuk kepentingan bersama.

Implementasi Hukum Adat dalam Praktik di Indonesia Pasca-Reformasi

Setelah Reformasi 1998, implementasi hukum adat dalam praktik kenegaraan

mengalami perkembangan yang lebih progresif dibandingkan era sebelumnya, terutama

12 1da Nurlinda, 2009, Prinsip-prinsip Pembaruan Agraria Perspektif Hukum, Bandung: Rajawali Pers, him.
47.

13 Joeni Arianto Kurniawan, Hukum Adat dan Problematika Hukum Indonesia, di download dari
http://journal.lib. Unair.ac.id/index.php/yrik/article/view/511/510 Vol.23 No. 1, 2008.

14 Lihat Susan H William, “Democrasy, Gender Equality, and Customary Law: Constitutionalizing Internal
Cultural Disruption”, Indiana Journal of Global Legal StudiesVVol.18 #1, 2011. Lihat pula, Emily
Kadens, “The Myth of The Customary Law Merchant”, Texas Law Review, VVol.90 Issue 5,
Desember 2025, him. 1153-1206, 54p, didownload dari
http://web.ebscohost.com/ehost/delivery?sid+7b85a34b-beea-4ad6,tanggal 1 Desember 2025 pkl
09.21. lihat juga Letkowitz, David, Legal Theory Journal11.4 dec 2005. 405-420, di download dari
http://search.proquest.com/printviewfile?accountid+48 290.

433


http://journal.lib/
http://search.proquest.com/printviewfile?accountid+48

karena landasan konstitusional baru yang diberikan melalui Pasal 18B ayat (2) UUD
1945.*Amandemen konstitusi ini menegaskan pengakuan negara terhadap masyarakat
hukum adat beserta hak-hak tradisionalnya, sehingga membuka ruang legal yang semakin
kuat bagi penerapan hukum adat di berbagai sektor, mulai dari agraria, persengketaan
sosial, lingkungan hidup, hingga tata kelola desa.

Dalam konteks agraria dan pengelolaan sumber daya alam, salah satu bentuk
implementasi paling penting tampak melalui putusan-putusan Mahkamah Konstitusi yang
secara konsisten memperkuat posisi hukum adat. Putusan MK No. 35/PUU-X/2012
(Perkara Hutan Adat) misalnya, merupakan tonggak perubahan yang membedakan “hutan
adat” dari “hutan negara” dan menegaskan bahwa hutan adat merupakan bagian dari
wilayah masyarakat hukum adat. Putusan ini kemudian menjadi dasar sejumlah peraturan
daerah dan kebijakan nasional mengenai penetapan kawasan hutan adat. Menteri
Lingkungan Hidup dan Kehutanan sejak itu telah menetapkan sejumlah wilayah hutan adat
melalui SK Menteri, yang merupakan implementasi langsung dari pengakuan
konstitusional tersebut. Penelitian yang dilakukan oleh Zakaria et al. dalam Jurnal Hukum
IUS QUIA IUSTUM menunjukkan bahwa putusan MK ini telah mengurangi konflik
tenurial di beberapa komunitas adat, meskipun pelaksanaannya masih menghadapi kendala
administratif seperti verifikasi masyarakat adat oleh pemerintah daerah.

Dalam sektor pemerintahan desa, implementasi hukum adat juga semakin nyata
melalui berlakunya Undang-Undang Desa No. 6 Tahun 2014. UU ini memberikan
pengakuan formal terhadap keberadaan “desa adat” atau “desa pakraman” sebagai subjek
pemerintahan yang memiliki kewenangan berbasis asal-usul. Di Bali, misalnya, desa adat
memiliki peran besar dalam pengaturan tata ruang, penyelesaian sengketa adat, dan
pengelolaan aset desa. Studi oleh Wiryanto dalam Jurnal Rechtsvinding menunjukkan
bahwa UU Desa telah mendorong revitalisasi hukum adat, karena desa adat diberi
kewenangan menetapkan peraturan desa adat yang berlaku mengikat bagi warganya. Model
ini kemudian ditiru oleh sejumlah daerah lain seperti Sumatera Barat (Nagari), Maluku
(Negeri adat), dan Papua (Kampung adat), meskipun tingkat efektivitasnya sangat
bergantung pada regulasi daerah.

Pada bidang penyelesaian sengketa, implementasi hukum adat tampak melalui
penguatan mekanisme "alternative dispute resolution” berbasis adat, terutama untuk
perkara permukiman, waris, keharmonisan sosial, dan konflik antarwarga. Penelitian
HUMA Indonesia menunjukkan bahwa lembaga adat di Kalimantan, Maluku, dan Nusa
Tenggara masih berfungsi aktif sebagai forum penyelesaian konflik, dan sering kali
menjadi pilihan utama masyarakat sebelum melibatkan aparat negara. Studi oleh Fikri
dalam Jurnal Mimbar Hukum UGM menegaskan bahwa putusan lembaga adat bahkan
sering diterima sebagai bukti atau pertimbangan hukum oleh hakim ketika perkara masuk
ke pengadilan negara, meskipun tidak mengikat secara formal. Dengan demikian, hukum
adat berfungsi sebagai sistem penyelesaian sengketa yang hidup berdampingan dengan
sistem peradilan formal.

Dalam praktik legislasi, implementasi hukum adat juga diwujudkan melalui
penyusunan berbagai peraturan daerah mengenai pengakuan dan perlindungan masyarakat
hukum adat. Hingga kini, puluhan pemerintah daerah telah menerbitkan Perda atau SK
Kepala Daerah yang mengakui keberadaan dan wilayah adat, seperti Perda Kabupaten
Lebak tentang Kesatuan Adat Kasepuhan dan Perda Kalimantan Barat tentang Masyarakat

15Zakaria Yando R, KONSTITUSIONAL KRITERIA MASYARAKAT (HUKUM) ADAT PASCA-PUTUSAN
MAHKAMAH KONSTITUSI NOMOR 35/PUU —X/2012, Jurnal.dpr.go.id Vol.19, No.2 2014
https://doi.org/10.22212/kajian.v19i2.552

434


https://doi.org/10.22212/kajian.v19i2.552

Adat Dayak. Namun, Putra & Sudantra mencatat bahwa banyak Perda hanya mengatur
aspek identitas tanpa memberikan kewenangan substantif, sehingga implementasinya
sering terhambat oleh birokrasi dan tumpang tindih dengan regulasi sektoral. Oleh karena
itu, implementasi hukum adat di tingkat daerah cenderung tidak seragam dan masih sangat
dipengaruhi oleh kehendak politik lokal.

Secara keseluruhan, implementasi hukum adat pasca-Reformasi telah mengalami
kemajuan melalui putusan MK, kebijakan sektoral, dan penguatan peran lembaga adat.
Namun, penguatan konstitusional tersebut belum sepenuhnya diikuti oleh harmonisasi
regulasi nasional. Absennya undang-undang khusus masyarakat adat menyebabkan
pengakuan hukum adat masih bersifat parsial dan bergantung pada legalitas administratif
pemerintah  daerah. Meskipun demikian, tren pasca-Reformasi menunjukkan
berkembangnya pluralisme hukum yang mengakui bahwa sistem hukum nasional tidak
berdiri sendiri, melainkan bertumpu pada interaksi dinamis antara hukum negara dan hukum
adat sebagai bagian dari identitas dan legitimasi sosial bangsa Indonesia.

KESIMPULAN

Kedudukan hukum adat dalam sistem hukum nasional pasca-Reformasi mengalami
penguatan fundamental melalui amandemen UUD 1945, terutama Pasal 18B ayat (2) yang
menegaskan pengakuan negara terhadap masyarakat hukum adat dan hak-hak
tradisionalnya. Pengakuan konstitusional ini menjadi legitimasi tertinggi Yyang
menempatkan hukum adat sebagai bagian sah dari sistem hukum nasional, bukan sekadar
aturan lokal. Namun, implementasi pengakuan tersebut belum berjalan efektif karena masih
bergantung pada peraturan perundang-undangan sektoral dan pengakuan administratif di
tingkat daerah, sehingga menimbulkan ketidakseragaman dan sering kali melemahkan
masyarakat adat dalam memperjuangkan hak ulayat, kewenangan, maupun pengelolaan
sumber daya alam. Di bidang hukum keluarga, perkawinan, dan waris, hukum adat tetap
menjadi pijakan penting dalam pembentukan hukum nasional meskipun unifikasi hukum
melalui UU Perkawinan telah membatasi berlakunya perkawinan adat secara formal. Di sisi
lain, pluralisme sistem kekerabatan (parental, patrilineal, dan matrilineal) tetap mewarnai
praktik sosial masyarakat dan memengaruhi sistem pewarisan adat yang diakui negara
sepanjang tidak bertentangan dengan hukum nasional. Dalam bidang hukum tanah, hak
ulayat dan mekanisme penguasaan adat menunjukkan kelenturan hukum adat dalam
mempertahankan tata kelola sumber daya berbasis komunal, meskipun sering berbenturan
dengan rezim perizinan negara. Secara keseluruhan, posisi hukum adat pasca-Reformasi
berada pada titik yang kuat secara normatif tetapi masih lemah secara operasional. Oleh
karena itu, diperlukan harmonisasi regulasi, pembentukan undang-undang pengakuan
masyarakat adat, serta reposisi paradigma hukum nasional agar hukum adat dapat berfungsi
sebagai pilar identitas hukum Indonesia yang responsif, berkeadilan, dan berakar pada nilai-
nilai lokal.

DAFTAR PUSTAKA

Ambarsari Ningrum, dkk. View of Eksistensi Kedudukan Masyarakat Adat dalam Tata Hukum
Indonesia, Jurnal Kolaboratif Sains, VVol.8, No.2 2025.

Arifin Firdaus et.al, Recognition of Customary Norms Within the Framework of Indonesian Legal
Positivism, Jurnal khazanah Hukum, Vol.7 No 1
https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/kh/article/view/39409

Dentista Putra Made Dwiko, | Ketut Sudantra, Eksistensi Hukum Adat dalam Politik Hukum
Nasional pada Era Modernisasi Dewasa Ini , Jurnal Pemuliaan Keadilan Vol.1, No.4 2024.

Ida Nurlinda, 2009, Prinsip-prinsip Pembaruan Agraria Perspektif Hukum, Bandung: Rajawali Pers

Thromi T Omas, “Inheritance and Equal Rights for Toba Batak Daughters”, Law and Society

435



Review, Vol 24 Issue 3, Sepetember 1994

Jimly Asshiddigie, Pengantar Ilmu Hukum Tata Negara, Rajawali Pers, 2019

Joeni Arianto Kurniawan, Hukum Adat dan Problematika Hukum Indonesia, di download dari
http://journal.lib. Unair.ac.id/index.php/yrik/article/view/511/510 Vol.23 No. 1, 2008.

Lihat Imamulhadi, 2010, Penegakan Hukum Lingkungan Berbasis Masyarakat Adat, Bandung:
Unpad Press, him. 110.

Maladi Yansis, Eksistensi Hukum Adat dalam Konstitusi Negara Pasca Amandemen, Jurnal Hukum
dan Pembangunan, VVol.41, No.3 2011

Sempo Veren, Hak Masyarakat Hukum Adat Di Tengah Modernisasi Di Tinjau Dari Pasal 18b Ayat
(2) Undang Undang Dasar 1945, Vol.13, No.5 Lex Privatum, 2024.

Sriwulan Pupu Sumaya, Kedudukan Hukum Adat dalam Sistem Peradilan Indonesia: Antara Tradisi
dan Modernisasi, Jurnal jendela Aswaja VVol.6 No.2 2025

Zakaria Yando R, Konstitusional Kriteria Masyarakat (Hukum) Adat Pasca-Putusan Mahkamah
Konstitusi  Nomor  35/PUU  -X/2012, Jurnal.dpr.go.id Vol.19, No.2 2014
https://doi.org/10.22212/kajian.v19i2.552

436



