Volume 8 Nomor 12, Desember 2025

Jurnal Pendidikan Multidisipliner SSN: 27342488

PENGUATAN MORAL DAN AKHLAK PESERTA DIDIK MELALUI
COOPERATIVE LEARNING TIPE STAD PADA PEMBELAJARAN
PENDIDIKAN AGAMA ISLAM

Rodianto
Email: rodianto10fizzy@gmail.com
Universitas Islam Negeri K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan

ABSTRAK

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki peran strategis dalam membentuk moral dan
akhlak peserta didik. Namun, praktik pembelajaran PAI di sekolah masih cenderung berorientasi
kognitif dan kurang menyentuh internalisasi nilai moral dalam perilaku nyata siswa. Artikel ini
bertujuan untuk menganalisis secara konseptual dan empiris bagaimana model cooperative learning
tipe Student Teams Achievement Division (STAD) dapat digunakan sebagai pendekatan
pembelajaran moral dalam mata pelajaran PAI. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif
dengan jenis penelitian pustaka. Data dikumpulkan melalui studi dokumentasi terhadap artikel jurnal
nasional dan internasional bereputasi serta buku rujukan utama yang relevan, terutama terbit dalam
lima hingga enam tahun terakhir. Teknik analisis data dilakukan melalui analisis isi untuk
mengidentifikasi konsep, tahapan, serta implikasi penerapan STAD dalam pembelajaran moral PAI.
Hasil kajian menunjukkan bahwa model STAD efektif dalam mengintegrasikan dimensi kognitif,
afektif, dan perilaku moral melalui kerja sama kelompok, interaksi sosial, tanggung jawab individual,
dan refleksi bersama. Implementasi STAD dalam pembelajaran PAI memungkinkan peserta didik
tidak hanya memahami nilai moral secara konseptual, tetapi juga menginternalisasikannya melalui
pengalaman belajar yang kolaboratif dan kontekstual. Artikel ini memberikan kontribusi teoretis
berupa penguatan model pembelajaran moral berbasis cooperative learning serta kontribusi praktis
bagi guru PAI dalam merancang pembelajaran yang berorientasi pada pembentukan akhlak dan
karakter peserta didik.

Kata Kunci: Pembelajaran Moral, Pendidikan Agama Islam, Cooperative Learning, STAD, Akhlak
Peserta Didik.

188


mailto:rodianto10fizzy@gmail.com

PENDAHULUAN

Sekolah sebagai lembaga pendidikan formal saat ini sering dipertanyakan efektivitasnya
dalam membentuk peserta didik yang bermoral dan berakhlak. Fenomena kenakalan remaja
dan perilaku menyimpang di kalangan pelajar semakin sering muncul dan menjadi perhatian
publik. Data kepolisian menunjukkan bahwa sejak awal tahun 2025 ratusan anak di bawah
umur terlibat dalam berbagai tindak kriminal seperti tawuran, pencurian, penganiayaan,
penyalahgunaan narkoba, dan perkelahian antarpelajar di berbagai wilayah Indonesia
(Pusiknas Polri, 2025). Kasus-kasus tersebut menunjukkan melemahnya nilai-nilai moral
seperti empati, pengendalian diri, toleransi, dan sikap saling menghargai, yang seharusnya
ditanamkan secara sistematis melalui proses pendidikan di sekolah.

Fenomena kenakalan remaja juga banyak ditemukan dalam konteks kekerasan di
lingkungan sekolah. Penelitian menunjukkan bahwa tawuran dan kekerasan antarpelajar
masih menjadi persoalan serius di tingkat pendidikan menengah dan berkaitan erat dengan
lemahnya pendidikan karakter serta minimnya internalisasi nilai moral dalam pembelajaran
(Mulyani et al., 2025). Dalam perspektif Pendidikan Agama Islam (PAI), kenakalan remaja
tidak semata-mata dipandang sebagai penyimpangan perilaku, tetapi juga sebagai indikator
belum optimalnya proses pendidikan nilai dan moral di sekolah (Muhajarah, 2020).

Sekolah memang bukan satu-satunya faktor penyebab kenakalan remaja, namun
memiliki peran strategis dalam pembentukan kepribadian peserta didik. Tujuan utama
pendidikan adalah membentuk manusia yang matang secara intelektual, emosional, dan
spiritual. Oleh karena itu, nilai (values) dan kebajikan (virtues) harus menjadi fondasi utama
dalam pengembangan kepribadian peserta didik, baik dalam kehidupan individual maupun
sosial. Pendidikan yang menekankan aspek kognitif semata tanpa diimbangi pembinaan
moral berpotensi melahirkan individu yang cerdas secara intelektual tetapi lemah secara etis.

Dalam praktiknya, pembelajaran Pendidikan Agama Islam di sekolah masih cenderung
berorientasi pada transfer pengetahuan keagamaan, belum sepenuhnya menyentuh aspek
penghayatan dan pengamalan nilai moral dalam kehidupan sehari-hari. Banyak guru PAI
mengakui kesulitan dalam menginternalisasikan nilai moral dan karakter kepada peserta didik
secara efektif. Kondisi ini menuntut adanya inovasi model pembelajaran yang mampu
menjembatani antara penguasaan materi dan pembentukan perilaku moral peserta didik.

Salah satu alternatif model pembelajaran yang relevan untuk tujuan tersebut adalah
cooperative learning. Model pembelajaran kooperatif menekankan kerja sama antarpeserta
didik dalam kelompok kecil untuk mencapai tujuan belajar bersama. Penelitian menunjukkan
bahwa penerapan cooperative learning dalam pembelajaran PAI dapat meningkatkan
pemahaman siswa terhadap nilai-nilai moral, memperkuat sikap toleransi, empati, serta
kemampuan bekerja sama (Nasution & Mayun, 2022). Selain itu, cooperative learning yang
dikontekstualisasikan dengan nilai-nilai keislaman terbukti efektif dalam mengembangkan
kecerdasan emosional siswa, yang merupakan bagian integral dari pembentukan moral dan
karakter (Sari et al., 2023).

Dengan demikian, pembelajaran moral melalui model cooperative learning pada mata
pelajaran Pendidikan Agama Islam diharapkan mampu menjadi solusi pedagogis yang tidak
hanya mentransmisikan pengetahuan keagamaan, tetapi juga menginternalisasikan nilai-nilai
moral dalam interaksi sosial peserta didik. Model ini memberi ruang bagi siswa untuk belajar
nilai moral secara langsung melalui pengalaman, kerja sama, dan refleksi bersama, sehingga
pendidikan agama tidak berhenti pada tataran kognitif, melainkan terwujud dalam sikap dan
perilaku nyata.

189



LANDASAN TEORI
1. Moral, Etika, dan Akhlak dalam Perspektif Pendidikan

Pembahasan mengenai moral tidak dapat dilepaskan dari perilaku manusia dalam
kehidupan sosial. Moral berkaitan erat dengan bagaimana individu bertindak sesuai dengan
nilai dan norma yang berlaku dalam masyarakat, yang proses internalisasinya sangat
dipengaruhi oleh pendidikan di lingkungan keluarga dan sekolah. Dalam konteks pendidikan
formal, khususnya sekolah, pendidikan moral menjadi instrumen penting dalam membentuk
karakter peserta didik agar mampu bertindak secara bertanggung jawab, adil, dan beradab.

Secara etimologis, istilah moral berasal dari bahasa Latin mores yang berarti adat
kebiasaan, tata perilaku, atau cara hidup yang dianggap baik oleh masyarakat. Secara
terminologis, moral merujuk pada standar normatif yang digunakan masyarakat untuk
menilai baik-buruknya perilaku seseorang (Nucci, Narvaez, & Krettenauer, 2019, p. 3).
Moralitas tidak hanya berkaitan dengan tindakan lahiriah, tetapi juga mencerminkan sikap
batin, kesadaran tanggung jawab, serta komitmen individu terhadap nilai kebaikan yang
diyakininya.

Dalam kajian filsafat moral, moral memiliki hubungan yang erat dengan etika. Etika
dipahami sebagai cabang filsafat yang mengkaji nilai dan norma moral secara rasional dan
reflektif, dengan tujuan menentukan prinsip-prinsip umum tentang tindakan yang baik dan
benar (Bertens, 2020, p. 15). Dengan demikian, etika bersifat lebih teoritis dan filosofis,
sedangkan moral bersifat lebih praktis dan normatif dalam kehidupan sehari-hari. Moral
dapat dipandang sebagai objek material etika, sementara etika berfungsi sebagai refleksi kritis
atas praktik moral manusia.

Dalam perspektif Islam, konsep moral tidak dapat dipisahkan dari akhlak. Istilah akhlak
berasal dari bahasa Arab khuluq yang berarti perangai, tabiat, atau karakter yang tertanam
dalam diri seseorang. Al-Ghazali mendefinisikan akhlak sebagai sifat yang tertanam kuat
dalam jiwa yang darinya lahir perbuatan-perbuatan dengan mudah tanpa memerlukan
pertimbangan panjang (Al-Ghazali, 2019, p. 52). Definisi ini menunjukkan bahwa akhlak
bukan sekadar perilaku lahiriah, tetapi merupakan integrasi antara pengetahuan, sikap batin,
dan kebiasaan yang telah mengakar.

Perbedaan mendasar antara moral, etika, dan akhlak terletak pada sumber penilaian baik
dan buruk. Etika bertumpu pada rasio dan refleksi filosofis, moral bersumber dari norma dan
kebiasaan sosial, sedangkan akhlak berlandaskan wahyu, yaitu Al-Qur’an dan Sunnah
(Muhaimin, 2021, p. 87). Meskipun berbeda sumber, ketiganya saling berkaitan dan saling
melengkapi dalam membentuk kepribadian manusia yang utuh. Dalam konteks pendidikan
Islam, integrasi antara rasio, norma sosial, dan wahyu menjadi fondasi penting dalam
pembelajaran moral.

2. Konsep Dasar Pembelajaran Moral dalam Pendidikan Agama Islam

Pembelajaran moral pada dasarnya bertujuan untuk membantu peserta didik memahami,
menghayati, dan mengamalkan nilai-nilai kebaikan dalam kehidupan nyata. Dalam konteks
pendidikan agama, pembelajaran moral tidak hanya berorientasi pada penguasaan
pengetahuan normatif, tetapi juga pada pembentukan sikap dan perilaku yang mencerminkan
nilai-nilai keimanan dan kemanusiaan.

Pembelajaran moral memiliki orientasi yang sejalan dengan pendidikan karakter.
Pendidikan moral merupakan komitmen pedagogis untuk menanamkan nilai (values) dan
kebajikan (virtues) agar peserta didik tumbuh menjadi pribadi yang bermoral dan
bertanggung jawab (Lickona, 2021, p. 24). Dalam Pendidikan Agama Islam (PAI), tujuan ini
sejalan dengan misi utama pendidikan Islam, yaitu membentuk manusia yang beriman,
berilmu, dan berakhlak mulia.

Konsep pendidikan Islam sebagaimana dikemukakan oleh Al-Attas menekankan istilah
ta’dib, yaitu proses penanaman adab dalam diri manusia (Al-Attas, 2020, p. 33). Paradigma

190



ini menegaskan bahwa pendidikan tidak sekadar transfer ilmu, tetapi juga pembentukan
kesadaran moral-transendental. Hal ini sejalan dengan pandangan Muhaimin (2021, p. 92)
yang menyatakan bahwa pendidikan Islam mengintegrasikan domain kognitif, afektif,
psikomotorik, dan transendental (iman).

Thomas Lickona menjelaskan bahwa karakter atau moral yang baik terdiri atas tiga
komponen utama, yaitu moral knowing, moral feeling, dan moral action (Lickona, 2021, p.
31). Artinya, pembelajaran moral harus mencakup pengetahuan tentang kebaikan, komitmen
emosional untuk mencintai kebaikan, serta kebiasaan melakukan tindakan moral secara
konsisten. Dalam konteks pembelajaran PAI, ketiga aspek ini harus diintegrasikan secara
seimbang agar nilai-nilai moral tidak berhenti pada tataran kognitif semata.

3. Model Cooperative Learning sebagai Pendekatan Pembelajaran Moral

Model cooperative learning merupakan salah satu pendekatan pembelajaran yang
berlandaskan paradigma konstruktivistik dan student-centered learning. Pembelajaran
kooperatif menekankan kerja sama siswa dalam kelompok kecil yang heterogen untuk
mencapai tujuan pembelajaran bersama (Slavin, 2020: 4). Tidak semua kerja kelompok dapat
disebut pembelajaran kooperatif, karena cooperative learning memiliki prinsip dan unsur
dasar yang harus dipenuhi.

Johnson dan Johnson (2022: 7) mendefinisikan cooperative learning sebagai proses
bekerja bersama untuk mencapai tujuan bersama, di mana keberhasilan individu terkait erat
dengan keberhasilan kelompok. Dalam pembelajaran kooperatif, siswa memiliki dua
tanggung jawab utama, yaitu belajar untuk dirinya sendiri dan membantu anggota kelompok
lain agar berhasil.

Terdapat lima unsur utama dalam pembelajaran kooperatif, yaitu: (1) saling
ketergantungan positif, (2) interaksi promotif, (3) akuntabilitas individu, (4) keterampilan
interpersonal dan kelompok kecil, serta (5) proses kelompok (Johnson, Johnson, & Smith,
2022: 9—11). Kelima unsur ini menjadikan pembelajaran kooperatif sangat relevan sebagai
sarana internalisasi nilai-nilai moral seperti kerja sama, tanggung jawab, empati, dan
toleransi.

Sejumlah penelitian mutakhir menunjukkan bahwa cooperative learning tidak hanya
meningkatkan prestasi akademik, tetapi juga efektif dalam menumbuhkan sikap sosial dan
moral peserta didik (Gillies, 2021: 118). Dalam perspektif pendidikan moral, pembelajaran
kooperatif memberikan pengalaman langsung kepada siswa untuk mempraktikkan nilai-nilai
kebajikan dalam interaksi nyata di kelas.

4. Teori Pembelajaran Moral dalam Konteks Sekolah

Model pembelajaran moral tidak dapat dilepaskan dari teori konstruktivisme sosial yang
memandang pembelajaran sebagai hasil konstruksi aktif siswa melalui interaksi sosial dan
pengalaman kontekstual (Vygotsky, 1978: 88-92). Dalam kerangka ini, pembelajaran yang
melibatkan kolaborasi, diskusi, dan refleksi bersama meningkatkan pemahaman moral dan
kemampuan siswa dalam mengambil keputusan moral.

Penelitian empiris mendukung efektivitas strategi kolaboratif dalam pendidikan moral.
Misalnya, penelitian di SD Negeri 0403 Mondang menunjukkan bahwa penerapan model
cooperative learning secara signifikan meningkatkan pemahaman siswa terhadap nilai moral
terpuji, dengan peningkatan skor siswa dan partisipasi aktif dalam diskusi kelas (Nasution &
Mayun, 2025). Hal ini menunjukkan bahwa pembelajaran kooperatif tidak hanya
mengembangkan dimensi kognitif tetapi juga aspek afektif dan perilaku sosial moral siswa.

Demikian pula, penelitian di SMPN 3 Langgam menemukan bahwa pembelajaran
kooperatif meningkatkan sikap kerja sama, empati, disiplin, dan tanggung jawab siswa secara
signifikan, memperlihatkan hubungan positif antara strategi pembelajaran kooperatif dengan
pengembangan akhlak mulia (Marlena & Umar, 2024). Hasil temuan ini konsisten dengan
studi lain yang menyatakan bahwa pembelajaran kooperatif membantu internalisasi nilai

191



moral melalui interaksi sosial yang positif.
5. Student Teams Achievement Division (STAD) dalam Pembelajaran PAI

Salah satu tipe cooperative learning yang banyak digunakan adalah Student Teams
Achievement Division (STAD). Model ini dikembangkan oleh Slavin dan menekankan kerja
sama kelompok serta tanggung jawab individual. Dalam STAD, siswa dibagi ke dalam
kelompok heterogen yang terdiri atas 45 orang, kemudian guru menyajikan materi, siswa
bekerja dalam kelompok, dan diakhiri dengan evaluasi individu (Slavin, 2020: 12).

Keunggulan STAD terletak pada mekanisme penilaian yang menekankan peningkatan
individu (individual improvement), sehingga setiap siswa memiliki peluang yang sama untuk
berkontribusi terhadap keberhasilan kelompok. Prinsip ini sejalan dengan nilai keadilan dan
tanggung jawab yang menjadi inti pembelajaran moral dalam PAIL

Slavin (2020 : 15) menegaskan bahwa ide utama STAD adalah memotivasi siswa agar
saling membantu dan mendorong satu sama lain dalam menguasai materi pelajaran. Dalam
konteks pembelajaran moral PAI, STAD tidak hanya berfungsi sebagai strategi pedagogis,
tetapi juga sebagai wahana internalisasi nilai kerja sama, kepedulian, dan saling menghargai.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian pustaka
(library research). Pendekatan kualitatif dipilih karena memungkinkan peneliti menganalisis
secara mendalam konsep, teori, dan temuan ilmiah yang berkaitan dengan pembelajaran
moral serta penerapan model cooperative learning dalam mata pelajaran Pendidikan Agama
Islam (PAI) (Creswell & Poth, 2018: 41). Penelitian pustaka digunakan untuk menelaah dan
mensintesis berbagai gagasan ilmiah guna membangun kerangka konseptual yang
komprehensif, sistematis, dan argumentatif (Zed, 2020: 16).

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas sumber primer dan sumber sekunder.
Sumber primer berupa artikel jurnal nasional dan internasional bereputasi, terutama terbit
dalam rentang lima hingga enam tahun terakhir, yang membahas topik pembelajaran moral,
pendidikan karakter, cooperative learning, dan Pendidikan Agama Islam (Slavin, 2018: 89;
Nucci & Narvaez, 2020: 112). Sementara itu, sumber sekunder meliputi buku-buku rujukan
utama dalam bidang teori pendidikan, psikologi pendidikan, pendidikan Islam, dan
pembelajaran kooperatif, serta dokumen kebijakan pendidikan dan laporan penelitian yang
relevan (Lickona, 2021: 27).

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, yaitu dengan
mengidentifikasi, menginventarisasi, dan mengkaji secara sistematis berbagai literatur yang
relevan dengan fokus penelitian (Bowen, 2019: 34). Proses penelusuran literatur dilakukan
melalui database jurnal ilmiah seperti Google Scholar, SINTA, dan Scopus, dengan
mempertimbangkan aspek kredibilitas penerbit, relevansi tema, serta kebaruan publikasi.

Dalam proses penulisan dan pengolahan data pustaka, penelitian ini juga memanfaatkan
kecerdasan buatan Artificial Intelligence (AI), khususnya ChatGPT, sebagai alat bantu
(supporting tool) untuk keperluan parafrase awal, penyusunan kalimat akademik, dan
pengorganisasian ide secara sistematis. Penggunaan Al ini bersifat terbatas dan tidak
menggantikan peran penulis dalam analisis ilmiah. Hasil parafrase dan narasi yang dihasilkan
melalui bantuan Al diverifikasi ulang secara manual oleh penulis dengan cara mencocokkan
kembali isi teks dengan sumber aslinya untuk menjaga akurasi makna, validitas ilmiah, serta
kepatuhan terhadap etika akademik dan orisinalitas karya ilmiah.

Teknik analisis data menggunakan analisis isi (content analysis). Setiap sumber pustaka
dianalisis untuk mengidentifikasi konsep kunci, prinsip pembelajaran, model implementasi,
serta temuan penelitian yang berkaitan dengan pembelajaran moral dan cooperative learning
(Krippendorff, 2019: 87). Hasil analisis kemudian dikategorikan, dibandingkan, dan
disintesiskan untuk membangun pemahaman konseptual yang utuh serta merumuskan

192



implikasi praktis pembelajaran moral dalam mata pelajaran PAI. (Miles et al., 2020: 12).

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Tahapan Cooperative Learning STAD dalam Konteks Moral Siswa

Model pembelajaran STAD (Student Teams Achievement Division) memiliki tahapan
yang struktur namun fleksibel untuk diaplikasikan pada mata pelajaran Pendidikan Agama
Islam yang sarat materi moral/akhlak. Tahapan utamanya meliputi:

a. Penyampaian Materi oleh Guru

Guru menyampaikan materi moral/akhlak secara singkat dan jelas kepada seluruh
siswa. Dalam konteks PAI, materi bisa berupa nilai kejujuran, tanggung jawab, toleransi, dan
empati yang bersumber dari Al-Qur’an dan Hadits. Penyampaian ini membantu siswa
mendapat kerangka kognitif awal sebelum bekerja dalam tim. Penelitian menunjukkan bahwa
konteks pembelajaran yang jelas mempermudah siswa dalam mengaitkan konsep moral
dengan tindakan sehari-hari (Nasrulloh et al., 2024).

b. Pembentukan Kelompok Heterogen

Siswa dibagi menjadi kelompok kecil 4-5 orang yang heterogen berdasarkan
kemampuan, latar belakang, dan gaya belajar. Keberagaman ini dimaksudkan agar terjadi
interdependence positif, di mana setiap siswa memiliki peran penting untuk membantu rekan
sekelompoknya memahami dan merefleksikan nilai moral. Hal ini konsisten dengan konsep
bahwa interaksi sosial memperkaya internalisasi nilai moral (Johnson & Johnson, 2017).

c. Diskusi dan Kerja Sama Kelompok

Dalam fase ini siswa berdiskusi, menyelesaikan tugas, serta saling memotivasi. Proses
kerja sama berulang mendorong siswa menerapkan nilai moral secara actual practice, bukan
sekadar konsep teoretis. Studi empiris melaporkan bahwa interaksi sosial kooperatif
meningkatkan sikap toleransi dan empati siswa (Zulfikar & Herdiana, 2021).

d. Penilaian Individual (Quiz)

Setelah diskusi kelompok, siswa diuji secara individual tanpa bantuan kelompok. Meski
tes bersifat individual, pengaruh kelompok tetap kuat karena siswa termotivasi untuk
membantu teman mereka memahami materi. Poin individu kemudian diolah menjadi nilai
kelompok, menciptakan akuntabilitas bersama dan tanggung jawab individual (Slavin, 2018).
e. Refleksi Kelompok

Kelompok melakukan refleksi bersama atas proses diskusi dan hasil tes. Fase ini
membantu internalisasi moral di mana siswa mengevaluasi keputusan moral yang mereka
diskusikan, serta membandingkan sikap mereka dengan nilai Islam yang telah dipelajari.
Menurut Nucci & Narvaez (2020), refleksi merupakan komponen penting dalam
pembelajaran moral yang efektif.

2. Cooperative Learning STAD dan Pengembangan Moral Siswa
a. Meningkatkan Internalization Moral

Proses cooperative learning bukan sekadar pembelajaran akademik, tetapi juga proses
pengembangan nilai. Ketika siswa saling membantu memahami materi moral, mereka belajar
empati, toleransi, tanggung jawab, dan kerja sama secara langsung dalam situasi nyata di
kelas (Nasution & Mayun, 2025). Dengan demikian nilai moral tidak hanya dipahami secara
kognitif, tetapi dirasakan dan dialami secara emosional dan sosial.

b. Interaksi Sosial sebagai Medium Moral

Model STAD menyediakan kerangka bagi siswa untuk saling berinteraksi secara
bermakna. Interaksi tersebut memunculkan dinamika di mana siswa belajar dari perspektif
teman sekelompok, menguji asumsi mereka, dan memperluas wawasan moral mereka. Hal ini
sejalan dengan teori Vygotsky bahwa belajar merupakan konstruksi sosial (Vygotsky, 1978).

193



c. Akuntabilitas Individual dan Moral Responsibility

Penilaian individual dalam konteks kelompok membantu siswa memahami bahwa
tanggung jawab moral tidak hanya bersifat pribadi tetapi juga terhadap kelompok. Kesadaran
ini memperkuat nilai tanggung jawab sosial, di mana siswa merasa berkewajiban membantu
teman dan menghormati proses pembelajaran kelompok. Penelitian terbaru juga menemukan
korelasi positif antara cooperative learning dan pengembangan kompetensi interpersonal
moral (Marlena & Umar, 2024).

d. Reduksi Kompetisi Negatif

Pembelajaran STAD menekankan kerja sama, bukan kompetisi individual. Hal ini
relevan untuk moral siswa yang sering dipengaruhi oleh tekanan kompetitif di sekolah.
Pendekatan kerja sama mengurangi perasaan rendah diri atau superioritas berlebih, yang
dalam jangka panjang membantu menciptakan iklim kelas yang inklusif dan suportif (Slavin,
2018).

3. Implementasi Model STAD dalam Pembelajaran PAI Berbasis Moral-Akhlak

Hasil kajian literatur menunjukkan bahwa model Cooperative Learning tipe STAD
sangat relevan diterapkan pada mata pelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) karena
karakteristik PAI yang tidak hanya berorientasi pada penguasaan materi kognitif, tetapi juga
pada internalisasi nilai moral dan pembentukan akhlak peserta didik. Implementasi STAD
dalam PAI dapat dilakukan secara sistematis melalui integrasi nilai moral ke dalam setiap
tahapan pembelajaran.

Pada tahap penyajian materi, guru PAI tidak hanya menyampaikan konsep normatif
(misalnya kejujuran, amanah, tanggung jawab, dan toleransi), tetapi juga mengaitkannya
dengan realitas sosial siswa, seperti perilaku menyontek, perundungan (bullying),
individualisme, dan rendahnya empati sosial. Pendekatan kontekstual ini terbukti efektif
dalam meningkatkan kesadaran moral siswa karena nilai agama dipahami sebagai pedoman
hidup, bukan sekadar doktrin hafalan (Nasution & Mayun, 2025: 384).

Selanjutnya, pada tahap kerja kelompok STAD, siswa ditempatkan dalam kelompok
heterogen dan diberi tugas berbasis studi kasus moral, misalnya: bagaimana sikap Islami
menghadapi konflik teman, menyikapi perbedaan pendapat, atau menjalankan amanah dalam
kelompok. Dalam proses ini, nilai moral tidak diajarkan secara verbalistik, tetapi dipraktikkan
melalui interaksi sosial. Penelitian menunjukkan bahwa kerja kelompok yang terstruktur
mampu menumbuhkan sikap empati, saling menghargai, dan tanggung jawab sosial secara
signifikan (Zulfikar & Herdiana, 2021: 61).

4. Internalisasi Nilai Moral melalui Interaksi Sosial Kooperatif

Pembelajaran STAD memungkinkan terjadinya internalisasi moral melalui pengalaman
sosial langsung. Dalam diskusi kelompok, siswa belajar mendengarkan pendapat orang lain,
mengendalikan ego, serta menyelesaikan perbedaan secara musyawarah. Proses ini sejalan
dengan prinsip pendidikan moral Islam yang menekankan keteladanan, pembiasaan, dan
pengalaman nyata (learning by doing).

Hasil kajian menunjukkan bahwa siswa yang terlibat dalam pembelajaran kooperatif
secara konsisten menunjukkan peningkatan pada aspek moral feeling (empati, rasa tanggung
jawab) dan moral action (perilaku prososial), bukan hanya moral knowing (pengetahuan
nilai) (Nucci & Narvaez, 2020: 118). Dalam konteks PAI, hal ini tampak pada perubahan
sikap siswa, seperti lebih menghargai pendapat teman, berani mengakui kesalahan, dan
bertanggung jawab terhadap tugas kelompok.

Lebih jauh, pembelajaran STAD juga menciptakan iklim kelas religius yang humanis,
di mana nilai ukhuwah, ta’awun, dan keadilan sosial dapat tumbuh secara alami. Temuan
Marlena dan Umar (2024: 216) menunjukkan bahwa pembelajaran kooperatif dalam PAI
berkontribusi pada penguatan akhlak mulia siswa, khususnya pada dimensi kejujuran,
disiplin, dan kepedulian sosial.

194



5. Peran Evaluasi Individual dalam Penguatan Tanggung Jawab Moral

Aspek khas STAD terletak pada penilaian individual dalam konteks kelompok. Setiap
siswa diuji secara mandiri, namun hasilnya berkontribusi pada nilai kelompok. Mekanisme
ini memiliki implikasi moral yang kuat, karena siswa menyadari bahwa kelalaian individu
berdampak pada kelompok, dan keberhasilan individu menjadi keberhasilan bersama.

Dalam pembelajaran PAI, model ini efektif menanamkan nilai amanah dan tanggung
jawab, dua nilai moral utama dalam Islam. Siswa tidak hanya terdorong untuk belajar demi
nilai pribadi, tetapi juga demi kebaikan kelompok. Penelitian Slavin (2018: 93) menegaskan
bahwa struktur STAD mampu mengurangi kompetisi tidak sehat dan meningkatkan
solidaritas akademik serta moral siswa.

Selain itu, tahap refleksi kelompok setelah evaluasi berfungsi sebagai sarana muhasabah
(refleksi diri). Guru PAI dapat memfasilitasi refleksi dengan pertanyaan moral, seperti:
Apakah kita sudah bekerja sama dengan adil? Apakah ada teman yang belum kita bantu
secara maksimal? Pendekatan reflektif ini memperkuat integrasi nilai Islam dalam proses
pembelajaran (Nasrulloh et al., 2024: 4).

KESIMPULAN

Pembelajaran moral dalam mata pelajaran Pendidikan Agama Islam tidak dapat
dilakukan secara efektif apabila hanya berorientasi pada penguasaan pengetahuan normatif.
Moral dan akhlak peserta didik membutuhkan proses pembelajaran yang memungkinkan
terjadinya pengalaman sosial, refleksi, dan pembiasaan nilai dalam konteks nyata kehidupan
siswa. Berdasarkan hasil kajian pustaka, model cooperative learning tipe Student Teams
Achievement Division (STAD) terbukti memiliki relevansi dan potensi yang kuat sebagai
pendekatan pembelajaran moral dalam PAL

Model STAD menyediakan struktur pembelajaran yang mendorong interaksi sosial
positif, tanggung jawab individual, serta kerja sama kelompok yang berlandaskan saling
ketergantungan positif. Melalui tahapan penyajian materi, diskusi kelompok, evaluasi
individual, dan refleksi bersama, nilai-nilai moral seperti kejujuran, empati, toleransi,
tanggung jawab, dan kerja sama tidak hanya dipelajari secara kognitif, tetapi juga
dipraktikkan secara langsung oleh peserta didik. Dalam konteks PAI, penerapan STAD
memungkinkan integrasi nilai akhlak Islami dengan proses pembelajaran yang aktif, humanis,
dan bermakna.

Secara teoretis, artikel ini memperkuat pandangan bahwa pembelajaran moral yang
efektif harus mengintegrasikan dimensi moral knowing, moral feeling, dan moral action
secara simultan. Secara praktis, hasil kajian ini dapat menjadi rujukan bagi guru PAI dalam
merancang pembelajaran berbasis cooperative learning yang berorientasi pada pembentukan
akhlak dan karakter peserta didik. Dengan demikian, model STAD dapat dipandang sebagai
alternatif pedagogis yang strategis dalam menjawab tantangan degradasi moral di lingkungan
sekolah melalui pembelajaran Pendidikan Agama Islam yang kontekstual dan transformatif.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Attas, S. M. N. (2020). The concept of education in Islam. Kuala Lumpur: ISTAC.

Al-Ghazali. (2019). Thya’ ‘ulum al-din (Vol. 3). Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImiyyah.

Bertens, K. (2020). Etika. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

Bowen, G. A. (2019). Document analysis as a qualitative research method. Qualitative
Research Journal, 19(1), 27-40. https://doi.org/10.1108/QRJ-09-2018-0013

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing
among five approaches (4th ed.). SAGE Publications.

Flick, U. (2018). An introduction to qualitative research (5th ed.). SAGE Publications.

Gillies, R. M. (2021). Cooperative learning: Integrating theory and practice. New York:

195



Routledge.

Johnson, D. W., & Johnson, R. T. (2017). Cooperative learning: Theory, research, and
practice (3rd ed.). Interaction Book Company.

Johnson, D. W., Johnson, R. T., & Smith, K. A. (2022). Cooperative learning: Improving
university instruction by basing practice on validated theory. Journal on Excellence in
College Teaching

Krippendorff, K. (2019). Content analysis: An introduction to its methodology (4th ed.).
SAGE Publications.

Lickona, T. (2021). Educating for character: How our schools can teach respect and
responsibility. New York: Bantam.

Marlena, 1., & Umar, M. (2024). Pengaruh model pembelajaran kooperatif dalam
menumbuhkan akhlak mulia di SMPN 3 Langgam. EduSpirit: Jurnal Pendidikan
Kolaboratif, Volume 1 (1)

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldafa, J. (2020). Qualitative data analysis: A methods
sourcebook (4th ed.). SAGE Publications.

Muhaimin. (2021). Pengembangan kurikulum pendidikan agama Islam. Jakarta: Rajawali
Press.

Muhajarah, K. (2020). Kontribusi pendidikan agama Islam dalam pencegahan kenakalan
remaja. Tarbiya Islamia: Jurnal Pendidikan dan Keislaman, 10 (2)

Mulyani, T., et al. (2025). Peningkatan pemahaman mengenai akibat kenakalan remaja bagi
peserta didik SMA Negeri 16 Semarang. TEMATIK: Jurnal Pengabdian kepada
Masyarakat, 6 (1)

Nasrulloh, M. F., Ma’ruf, M., Khotimah, K., & Maksum, M. J. S. (2024). Application of
cooperative learning model TPS to increase students’ self-confidence in Islamic
religious education subjects. Applied Science in Learning Research, 3(3).
https://doi.org/10.32764/application.v3i1.4706

Nasution, F. S., & Mayun, S. (2022). Implementation of cooperative learning model to
improve students’ understanding of good morals. Journal of Indonesian Teacher
Development and Reflection, 1 (2)

Nucci, L., Narvaez, D., & Krettenauer, T. (2019). Handbook of moral and character
education (2nd ed.). New York: Routledge.

Pusiknas Polri. (2025). Ratusan anak terlibat tindak kriminal sejak awal tahun 2025. Pusat
Informasi Kriminal Nasional Polri.

Sari, N. P., et al. (2023). The jigsaw cooperative learning model in Islamic religious
education to develop students’ emotional intelligence. Bulletin of Science Education,
4(1), 21-30

Slavin, R. E. (2018). Cooperative learning in elementary schools (2nd ed.). International
Society of the Learning Sciences.

Slavin, R. E. (2020). Cooperative learning: Theory, research, and practice (3rd ed.). Boston:
Allyn & Bacon.

Vygotsky, L. S. (1978). Mind in society: The development of higher psychological processes.
Harvard University Press.

Zulfikar, T., & Herdiana, D. (2021). Cooperative learning to improve students' tolerance and
social interaction. Journal of Educational Psychology, 12(2), 57-65.

196



