
Jurnal Penelitian Multidisiplin Terpadu 
Vol 9 No. 11 November 2025 

eISSN: 2118-7452 
 

256 
 
 

SEJARAH HADIST SEJARAH PENGHIMPUNAN HADIS DAN 

PERKEMBANGAN METODOLOGI 
 

Fathur Rozi1, Gathut Hari Permadi2, M. Ilham Firmansyah3, Yusril Amin Faqih4, 

Abdurrahman5  

fathurrozi25@gmail.com1, gathutharipermadi25@gmail.com2, m.ilhamfirmansyah@gmail.com3, 

yusrilaminfaqih25@gmail.com4, gusdur@alqolam.ac.id5  

Universitas Al-Qolam 
 

ABSTRAK 

Hadis, sebagai sumber hukum Islam kedua setelah Al-Qur’an, memiliki kedudukan yang sangat vital 

dalam pembentukan norma, etika, dan sistem hukum Islam. Juga sebagai penjelas dari makna Al-

Qur’an yang masih sangat universal. Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode 

studi kepustakaan (library research) melalui analisis terhadap sumber-sumber klasik dan modern 

yang relevan dengan tema perkembangan hadis. Fokus utama penelitian ini adalah menelusuri 

dinamika periwayatan hadis dari tradisi lisan di masa Nabi, masa verifikasi ketat pada era sahabat, 

hingga transformasi menuju sistem penulisan yang terstruktur pada masa tabi‘in dan tabi‘ut tabi‘in. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pada masa sahabat, periwayatan hadis dijalankan dengan 

sangat hati-hati untuk menghindari pencampuran antara hadis dan Al-Qur’an. Memasuki masa 

tabi‘in, hadis mulai dihimpun secara lebih luas dan sistematis di berbagai pusat keilmuan seperti 

Madinah, Kufah, Basrah, dan Syam. Momentum penting terjadi pada masa Khalifah Umar bin Abdul 

Aziz yang memerintahkan pembukuan hadis secara resmi (Tadwiin), yang kemudian dilanjutkan 

oleh para ulama besar seperti Imam Malik, Imam Ahmad bin Hanbal, Imam al-Bukhari, dan Imam 

Muslim. Proses panjang ini menandai puncak intelektual umat Islam dalam menjaga keaslian dan 

otentisitas hadis.Selain menelusuri aspek historis, penelitian ini juga menyoroti fungsi hadis 

terhadap Al-Qur’an, baik sebagai penjelas (bayān al-tafsīr), penguat (bayān al-taqrīr), penetap 

hukum baru (bayān al-tasyrī‘), maupun sebagai penghapus hukum terdahulu (bayān al-naskh). Hadis 

berperan penting dalam menjelaskan tata cara ibadah, hukum muamalah, serta nilai-nilai moral yang 

menjadi pedoman umat Islam sepanjang zaman. Kajian ini menegaskan bahwa sejarah hadis tidak 

hanya merekam perjalanan transmisi ajaran Nabi, tetapi juga mencerminkan evolusi metodologis 

dan intelektual Islam yang sangat tinggi. Dengan demikian, studi sejarah hadis memiliki relevansi 

yang besar dalam memperkuat pemahaman keislaman kontemporer dan menghadirkan perspektif 

baru dalam pengembangan ilmu hadis modern. 

Kata Kunci: Sejarah Hadis, Kodifikasi, Periwayatan, Ulama Hadis, Fungsi Hadis, Tradisi Ilmiah. 

 

ABSTRACT 

Hadith, as the second primary source of Islamic law after the Qur’an, holds a highly vital position 

in shaping the norms, ethics, and legal system of Islam. It also serves as an elucidation of the 

Qur’an’s meanings, which are often universal in nature. This study employs a qualitative approach 

using the library research method through analysis of classical and modern sources relevant to the 

theme of Hadith development. The main focus of this research is to trace the dynamics of Hadith 

transmission—from its oral tradition during the Prophet’s time, the period of strict verification 

during the era of the Companions, to its transformation into a structured written system during the 

periods of the Tābi‘īn and Tābi‘ al-Tābi‘īn. The findings show that during the time of the 

Companions, Hadith transmission was carried out with great caution to avoid mixing it with the 

Qur’an. Entering the period of the Tābi‘īn, Hadith began to be collected more extensively and 

systematically in various centers of Islamic scholarship such as Madinah, Kufah, Basrah, and Sham. 

A significant milestone occurred during the caliphate of ‘Umar ibn ‘Abd al-‘Azīz, who officially 

ordered the compilation of Hadith (Tadwīn), which was later continued by prominent scholars such 

as Imam Mālik, Imam Ahmad ibn Hanbal, Imam al-Bukhārī, and Imam Muslim. This long process 

marked the intellectual peak of the Muslim community in preserving the authenticity and originality 

of Hadith. Beyond tracing its historical aspects, this research also highlights the functions of Hadith 

in relation to the Qur’an—as an explanation (bayān al-tafsīr), affirmation (bayān al-taqrīr), 

mailto:Fathurrozi25@gmail.com1
mailto:Gathutharipermadi25@gmail.com2
mailto:M.Ilhamfirmansyah@gmail.com3
mailto:Yusrilaminfaqih25@gmail.com4
mailto:Gusdur@alqolam.ac.id5


257 
 
 

establishment of new rulings (bayān al-tasyrī‘), and abrogation of previous rulings (bayān al-

naskh). Hadith plays a crucial role in explaining the procedures of worship, the laws of social 

transactions (mu‘āmalah), and the moral values that guide Muslims across generations. This study 

affirms that the history of Hadith not only records the transmission of the Prophet’s teachings but 

also reflects the profound methodological and intellectual evolution of Islamic scholarship. 

Therefore, the study of Hadith history has significant relevance in strengthening contemporary 

Islamic understanding and offering new perspectives in the development of modern Hadith studies. 

Keywords : History Of Hadith, Codification, Transmission, Hadith Scholars, Function Of Hadith, 

Intellectual Tradition. 

 

PEiNDAiHULUAiN 

Sejarah adalah ilmu yang digunakan untuk mempelajari peristiwa penting masa lalu 

manusia. Pengetahuan sejarah tidak hanya meliputi pengetahuan akan kejadian-kejadian 

yang sudah lampau, tetapi juga membimbing pada pengetahuan akan cara berpikir secara 

historis (historical thinking), yaitu kemampuan memahami konteks, sebab-akibat, dan 

dinamika perubahan dalam suatu peradaban. Dalam tradisi Islam, pendekatan historis 

menjadi krusial untuk melacak autentisitas dan perkembangan sumber ajarannya. Hal ini 

dikarenakan setiap ajaran dan pedoman hidup umat Islam berakar kuat pada narasi masa 

lalu, yang membutuhkan ketelitian dalam pengkajiannya. 

Salah satu objek kajian historis paling vital dalam Islam adalah Hadis. Secara 

terminologi, Hadis adalah segala perkataan, perbuatan, ketetapan, dan persetujuan yang 

berasal dari Nabi Muhammad SAW. Secara struktural maupun fungsional, Hadis telah 

disepakati oleh mayoritas kaum Muslimin dari berbagai mazhab Islam sebagai sumber 

ajaran dan pedoman hidup yang menduduki posisi kedua setelah Al-Qur'an. Peran Hadis 

tidak hanya melengkapi, tetapi juga menjelaskan, merinci, dan mengkhususkan kandungan 

mujmal (umum) dalam Al-Qur'an. Oleh karena itu, Hadis menjadi penentu dalam 

implementasi syariat dan fondasi dalam pengembangan ilmu fikih, tafsir, dan tasawuf. 

Mengingat kedudukan Hadis yang sangat fundamental, Sejarah Hadis menjadi disiplin 

ilmu yang esensial. Sejarah Hadis bukan sekadar kronologi, melainkan studi tentang 

dinamika transmisi dan evolusi metodologi Hadis dari masa ke masa. Walaupun penting, 

studi Sejarah Hadis yang mendalam masih terus dibutuhkan, terutama untuk meninjau 

kembali bagaimana mekanisme otentisitas Hadis dipertahankan di tengah tantangan politik 

dan kultural pada setiap zamannya. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara 

historis perkembangan Ilmu Hadis, dengan fokus pada transformasi metode periwayatan, 

dari tradisi lisan menjadi sistem penulisan yang terstruktur, dan bagaimana proses ini 

menghasilkan sistem klasifikasi Hadis seperti yang kita kenal saat ini.1 

Hadis merupakan sumber hukum Islam kedua setelah Al-Qur’an yang memiliki 

kedudukan sentral dalam pembentukan norma, hukum, dan etika kehidupan umat Islam. 

Sebagai pedoman ajaran yang bersumber dari ucapan, perbuatan, serta ketetapan Nabi 

Muhammad SAW, hadis menjadi instrumen penting dalam memahami dan menafsirkan 

kandungan Al-Qur’an secara kontekstual. Secara historis, hadis tidak hanya berfungsi 

sebagai refleksi perilaku kenabian, tetapi juga sebagai catatan sejarah yang menggambarkan 

dinamika sosial dan budaya masyarakat Arab pada masa awal Islam. 

Perjalanan sejarah hadis menunjukkan proses yang panjang dan kompleks. Dimulai 

dari penyampaian secara lisan pada masa Nabi, kemudian berlanjut pada tahap kodifikasi 

dan pembukuan sistematis oleh para ulama pada masa-masa berikutnya. Transformasi dari 

tradisi oral menuju bentuk teks tertulis tersebut tidak hanya menandai kematangan 

intelektual umat Islam, tetapi juga mencerminkan interaksi erat antara aspek teologis, sosial, 

 
1 Nabi Muhammad, ‘Sejarah Perkembangan Hadits Pra Kodifikasi’, pp. 79–88. 



258 
 
 

dan politik dalam perkembangan peradaban Islam. Oleh karena itu, kajian terhadap hadis 

tidak dapat dilepaskan dari konteks historis dan sosiologis yang melingkupinya, sebab 

aspek-aspek tersebut turut menentukan otoritas, penerimaan, serta pemaknaan hadis di 

tengah masyarakat Muslim sepanjang sejarah. 

Urgensi dari kajian ini muncul karena sebagian besar penelitian sebelumnya masih 

berfokus pada aspek teknis keilmuan hadis tanpa menaruh perhatian yang memadai terhadap 

pembedaan antara hadis yang otentik dan yang problematik, antara ajaran yang bersifat 

substansial dan yang telah mengalami distorsi akibat kepentingan politik pada masa lalu. 

Padahal, perkembangan ilmu keislaman di era kontemporer menuntut adanya pembacaan 

ulang terhadap hadis, guna menjawab tantangan modernitas serta meningkatnya skeptisisme 

terhadap otoritas dan keabsahan hadis itu sendiri. 

Persoalan ini tidak hanya berkaitan dengan aspek teologis, tetapi juga epistemologis—

yakni bagaimana ucapan dan tindakan Nabi yang semula disampaikan secara lisan 

kemudian berkembang menjadi sistem ilmu yang kompleks dan terstruktur. Proses 

penghimpunan, pengklasifikasian, dan penilaian terhadap ribuan hadis dengan metodologi 

yang cermat menunjukkan tingkat kecanggihan intelektual umat Islam klasik dalam 

menjaga orisinalitas ajaran. Dengan demikian, hadis tidak dapat dipahami sekadar sebagai 

warisan naratif keagamaan yang merekam dinamika historis kehidupan Nabi Muhammad 

SAW, tetapi juga sebagai konstruksi otoritas keilmuan yang menjadi fondasi hukum Islam 

setelah Al-Qur’an. 

Oleh karena itu, penting untuk menelusuri kembali perjalanan panjang hadis sejak 

masa periwayatan lisan hingga proses kodifikasi tekstual. Transformasi ini memperlihatkan 

pergulatan intelektual umat Islam dari keyakinan personal menuju kritik ilmiah, dari tradisi 

hafalan menuju sistem verifikasi rasional. Semua dinamika tersebut membentuk mozaik 

intelektual yang tidak hanya mencerminkan semangat zaman awal Islam, tetapi juga 

menghadirkan nilai metodologis yang relevan untuk dikaji kembali dalam konteks keilmuan 

modern. 

Berbagai penelitian terdahulu memang telah mengulas sejarah pertumbuhan dan 

perkembangan hadis, namun masih diperlukan analisis yang lebih mendalam terkait dimensi 

epistemologis dan metodologisnya agar dapat memberikan pemahaman yang lebih 

komprehensif terhadap otoritas hadis dalam khazanah keilmuan Islam kontemporer.2 

Sepeninggal Nabi Muhammad SAW, para sahabat menunjukkan kehati-hatian yang 

luar biasa dalam menerima dan meriwayatkan hadis. Sikap tersebut muncul sebagai bentuk 

tanggung jawab untuk menjaga kemurnian Al-Qur’an agar tidak bercampur dengan hadis, 

sekaligus untuk memastikan keaslian dan keotentikan hadis yang disampaikan. Mereka 

sangat selektif dalam meriwayatkan, hanya menyampaikan hadis yang benar-benar diyakini 

kebenarannya dan bersumber langsung dari Nabi SAW. 

Ketika memasuki masa tabi’in, situasinya mulai mengalami perubahan. Pada periode 

ini, Al-Qur’an telah tersebar luas ke berbagai wilayah dunia Islam sehingga fokus para 

ulama dan murid-murid sahabat mulai bergeser pada upaya pengumpulan, pemahaman, dan 

pembelajaran hadis. Para tabi’in mempelajari hadis dari sahabat-sahabat yang tersebar di 

berbagai daerah, seperti Madinah, Kufah, Basrah, dan Syam. Dengan demikian, pada masa 

ini mulai muncul tradisi penghimpunan hadis (al-jam‘u wa al-tadwīn), meskipun masih 

ditemukan adanya percampuran antara hadis Nabi dengan pendapat atau fatwa para sahabat. 

Memasuki masa tabi‘ al-tabi‘in, kegiatan pengumpulan hadis berkembang lebih 

sistematis. Pada era inilah hadis mulai dibukukan secara resmi, dan masa ini sering disebut 

sebagai periode keemasan dalam sejarah kodifikasi hadis. Inisiatif ini berawal dari kebijakan 

 
2 M A H A D Aly and others, ‘Ma’had Aly’, 4 (2025), pp. 169–83. 



259 
 
 

Khalifah Umar bin Abdul Aziz — salah satu khalifah Bani Umayyah — yang 

memerintahkan para ulama di berbagai wilayah untuk menghimpun hadis Nabi agar tidak 

hilang bersama wafatnya para perawi. Perintah ini kemudian disambut dan dilanjutkan oleh 

banyak ulama hingga akhirnya terbentuk kitab-kitab hadis yang menjadi rujukan utama 

hingga kini. 

Setelah masa tabi‘ al-tabi‘in, perkembangan hadis terus berlanjut hingga abad ke-2, 

3, bahkan 4 dan seterusnya. Pada masa-masa tersebut, kegiatan pengumpulan, penyusunan, 

dan sistematisasi hadis (al-jam‘u wa at-tartīb wa at-tanzhīm) dilakukan secara lebih teratur 

dan ilmiah. Inilah yang menandai lahirnya karya-karya besar dalam bidang hadis seperti 

Shahih al-Bukhari, Shahih Muslim, dan berbagai kitab sunan lainnya. 

Dengan demikian, perkembangan tradisi periwayatan dan kodifikasi hadis dari masa 

ke masa menunjukkan betapa seriusnya upaya para ulama dalam menjaga kemurnian dan 

keautentikan ajaran Nabi Muhammad SAW. Perjalanan inilah yang menjadi fokus 

pembahasan dalam makalah ini  untuk melihat bagaimana proses transmisi hadis 

berlangsung dan bagaimana tradisi ilmiah Islam berkembang dari generasi ke generasi.3 

Dari uraian pendahuluan di atas dapat disimpulkan bahwa hadis memiliki kedudukan 

yang sangat penting dalam ajaran Islam, yakni sebagai sumber hukum kedua setelah Al-

Qur’an. Secara bahasa, hadis berarti sesuatu yang baru atau berita yang disampaikan dari 

seseorang kepada orang lain, sedangkan secara istilah, para ulama berbeda pandangan dalam 

mendefinisikannya sesuai bidang keilmuan mereka. Ahli hadis memandang hadis sebagai 

segala sesuatu yang bersumber dari Nabi Muhammad SAW, baik berupa ucapan, perbuatan, 

ketetapan, maupun sifat beliau. Sementara itu, ahli ushul fiqih lebih menekankan bahwa 

hadis adalah segala perbuatan, ucapan, dan ketetapan Nabi yang berkaitan dengan hukum 

syariat dan ajaran Allah SWT. 

Dalam perkembangannya, hadis mengalami proses panjang dan penuh kehati-hatian. 

Sejak masa sahabat hingga era tabi‘ al-tabi‘in, tradisi periwayatan dan penghimpunan hadis 

terus berkembang hingga akhirnya mengalami kodifikasi besar-besaran atas perintah 

Khalifah Umar bin Abdul Aziz. Proses panjang tersebut menjadi bukti kesungguhan umat 

Islam dalam menjaga keotentikan ajaran Nabi Muhammad SAW agar tetap murni dan 

terpelihara dari penyimpangan. Oleh karena itu, memahami sejarah perkembangan hadis 

bukan hanya penting untuk mengetahui asal-usul dan proses transmisinya, tetapi juga untuk 

menumbuhkan kesadaran ilmiah tentang betapa besar peran hadis dalam membentuk 

fondasi hukum dan peradaban Islam. 

 

METODOLOGI                                                                                              

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 

kepustakaan (library research). Metode ini dipilih karena pembahasan berfokus pada 

kajian teoritis dan historis mengenai pengertian, perkembangan, serta proses kodifikasi 

hadis dari masa Nabi Muhammad SAW hingga masa ulama klasik. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran, pembacaan, dan analisis 

terhadap sumber-sumber tertulis, baik dalam bentuk kitab klasik, buku ilmiah, maupun 

jurnal akademik. Setelah data terkumpul, penulis melakukan analisis isi (content analysis) 

dengan menelaah konsep, perbedaan pandangan, serta perkembangan pemikiran para ulama 

dari masa ke masa. 

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini bersifat deskriptif-analitis, yaitu 

dengan menggambarkan secara rinci berbagai definisi hadis menurut ahli hadis dan ahli 

 
3 Stit Assunniyyah Tambarangan, ‘SEJARAH PEMBINAAN DAN PENGHIMPUNAN HADITS’, 3.1 (2023), pp. 32–

50. 



260 
 
 

ushul fiqih, kemudian menganalisisnya berdasarkan konteks keilmuan dan sejarahnya. 

Selain itu, penelitian ini juga menelusuri perkembangan sejarah hadis sejak masa Nabi, masa 

sahabat, tabi’in, hingga masa kodifikasi dan penyusunan kitab-kitab hadis utama. 

Dengan metode ini, diharapkan penelitian dapat memberikan gambaran yang 

komprehensif tentang bagaimana hadis dipahami, disampaikan, dikodifikasi, dan dijaga 

keasliannya hingga masa kini. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pengertian Hadist 

hadist didefinisikan sebagai kumpulan ucapan (qaul), perbuatan (fi‘l), dan 

persetujuan/takrir Nabi Muhammad SAW yang berkedudukan sebagai sumber ajaran Islam 

kedua setelah Al-Qur’an. Karena posisinya itu, hadis berfungsi sebagai panduan praktis 

untuk menafsirkan dan mengamalkan ajaran-ajaran Al-Qur’an secara konkret dalam 

kehidupan sehari-hari.  

Ruang lingkup definisi hadis dalam  juga mencakup sifat-sifat Nabi, sehingga 

cakupannya meliputi teladan beliau secara menyeluruh baik pada tataran perkataan, 

tindakan, persetujuan, maupun karakter. Dengan demikian, hadist tidak hanya memberikan 

legitimasi normatif, tetapi juga rincian teknis dan contoh aplikatif ibadah serta akhlak, yang 

menjadi acuan umat dalam menjalankan ajaran Islam.4 

Seiring dengan pertumbuhan kawasan islam yang semakin luas maka perlunya untuk 

pengkodifikasian hadist secara lebih sistematis dan kredibilitas. Awal mula penulisan hadits  

berawal di masa Nabi ketika fokus utama para sahabat adalah hafalan, karena akan ada 

kekhawatiran tulisan hadist yang akan bercampur dengan ayat Al-Qur’an. Meski begitu, ada 

juga catatan pribadi yang diperbolehkan misalnya milik Abdullah ibn ‘Amr ibn al-‘Ash (al-

Ṣaḥīfah al-Ṣādiqah), serta catatan ‘Ali ibn Abi Ṭālib dan Anas ibn Mālik. Setelah Nabi 

wafat, era Khulafa al-Rasyidin yakni Abu Bakar, Umar, Utsmān, Ali dikenal sangat ketat 

dan hati-hati: riwayat tidak langsung diterima tanpa adanya verifikasi terlebih dahulu. 

Dalam tahap verifikasi akan  meminta saksi atau penyumpahan agar dalam periwayatan 

hadits tetap bersih dan tidak menyaingi perhatian umat terhadap Al-Qur’an. 5 Intinya, dalam 

fase awal ini sangat  menekan verifikasi dan kehati-hatian sebelum tulisan menyebar luas 

keseluruh kawasan islam.  

Masuk pada era Tābi‘in dan Tābi‘ al-Tābi‘in, barulah proses penghimpunan dan 

pengkodifikasian berjalan denagn sistematis. Titik baliknya pada  saat Khalifah ‘Umar ibn 

‘Abd al-Aziz memerintahkan pembukuan resmi; ia menginstruksikan kepada Abu Bakar ibn 

Ḥazm di Madinah dan mendorong karya Muḥammad ibn Shihāb al-Zuhri. Lalu muncul para 

penyusun besar: Imam Malik (al-Muwaṭṭa’), Muḥammad ibn Isḥaq, Ibn Jurayj, Sufyan al-

Thawri, al-Awza‘i, Ma‘mar ibn Rashid, Abdullah ibn al-Mubarak, hingga penyusunan 

musnad dan puncaknya kutub as-sittah: al-Bukhari, Muslim, Abu Dawud, at-Tirmizi, an-

Nasa’i, Ibn Majah. Dari sini, hadis disusun per bab, dipilah sanad-matan, dan distandarkan 

keotentikannya itu yang bikin khazanah hadist kita rapi sampai sekarang.6 

Macam- macam hadits 

1. Hadist shohih menyelisihi riwayat yang lebih kuat (ghairu syâdz), serta bersih dari cacat 

tersembunyi (‘illat). Berkat terjaganya kualitas sanad dan matan, hadis seperti ini 

diterima sebagai dalil yang kokoh dalam penetapan hukum, berperan memperinci ayat-

 
4 Sejarah Dan, Pengaruh Alquran, and D A N K A Bah, ‘Sejarah Dan Pengaruh Alquran, Hadits, Dan Ka’bah 

Dalam Kehidupan Umat Islam’, 7.1 (2025), pp. 54–65. 
5 Stit Assunniyyah Tambarangan, ‘SEJARAH PEMBINAAN DAN PENGHIMPUNAN HADITS’, 3.1 

(2023), pp. 32–50. 
6 Tambarangan. 



261 
 
 

ayat Al-Qur’an yang masih umum, dan karenanya ditempatkan sebagai sumber ajaran 

kedua setelah Al-Qur’an.7 Dalam penetapan suatu hadits tergolong shahih melalui 

tahapan verifikasi terlebih dahulu,  berikut  tahan verifikasi dalam hadits shahih :  

1. Keterhubungan Sanad: Tiap rangkaian perawi memiliki koneksi guru-murid, yang 

dapat dikonfirmasi melalui biografi perawi dalam kitab rijal atau melalui informasi 

tentang perjalanan ilmiah mereka.  

2. Tanpa Syadz: Syadz adalah keadaan di mana hadis bertentangan dengan versi yang 

lebih baik kualitasnya dari perawi yang sama.  

3. Bebas dari Illat: Illat adalah cacat yang muncul dalam sebuah hadis akibat kesalahan 

tidak disengaja, yang dapat diidentifikasi dengan membandingkan versi perawi yang 

terpercaya. 

4. Keadilan Perawi: Seorang perawi yang adil adalah yang menjaga ketakwaan dan 

menjauhi dosa kecil, dengan lima syarat yang harus dipenuhi.  

5. Keandalan Perawi: Dhabith dibagi menjadi dua jenis: dhabith shadr, yang 

menunjukkan kekuatan hafalan, dan dhabith kitab, yang menandakan tulisan yang 

dijaga dengan baik oleh penulisnya. Konsep 'am mitslihi dan mu’tamidun fii 

dhabthihi wa naqlihi mengacu pada kepercayaan pada keandalan perawi dan 

ketepatan penyaluran informasi mereka.8 Salah satu contoh hadits Shahih sebagai 

berikut; 

Hadis ini diriwayatkan dari Amirul Mu'minin, Abu Hafsh 'Umar bin Al-Khattab RA  

أوَْ إِلَى امْرَأةٍَ ينَْكِحُهَا،  إنَِّمَا الأعَْمَالُ بِالن يَِّاتِ، وَإِنَّمَا لِكُل ِ امْرِئٍ مَا نوََى، فمََنْ كَانَتْ هِجْرَتهُُ إِلَى دنُْيَا يصُِيبهَُا،

 فهَِجْرَتهُُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِليَْهِ 

Terjemahan: 

"Nilai dari setiap tindakan ditentukan oleh tujuan atau niat yang melandasinya. 

Seseorang akan memperoleh ganjaran yang setimpal dengan apa yang menjadi tujuannya. 

Sebagai contoh, hijrah yang dilakukan demi mencari keridhaan Allah dan Rasul-Nya akan 

bernilai di sisi Allah dan Rasul-Nya. Sebaliknya, hijrah yang didasari oleh motif materi 

(dunia) atau karena alasan pribadi seperti menikahi seorang wanita, maka nilai hijrahnya 

hanya sebatas apa yang ia kejar tersebut." (HR. Bukhari No. 1) 

2. Hadits Hasan  

Hadis Hasan merujuk pada suatu narasi yang secara substansial telah memenuhi 

kriteria-kriteria fundamental Hadis Sahih. Kriteria tersebut meliputi kontinuitas rantai 

periwayatan (ittiṣāl al-sanad), integritas moral para perawi (‘adālah), serta absensi dari 

kejanggalan (syādz) maupun cacat tersembunyi (‘illat).9 

Perbedaan signifikannya terletak pada aspek presisi perawi (ḍabṭ); di mana kapasitas 

memori atau akurasi transmisi salah satu perawinya diklasifikasikan sedikit di bawah 

standar perawi Sahih (khafīf al-ḍabṭ). Kendati demikian, kelemahan minor ini tidak sampai 

menggugurkan status kehujjahannya. Oleh karena itu, berdasarkan karakteristik ini, Hadis 

Hasan tetap diakui memiliki validitas (maqbūl) untuk difungsikan sebagai basis argumentasi 

atau landasan hukum (istidlāl). 

Klasifikasi sebagai Hadis Hasan apabila memenuhi parameter-parameter esensial 

berikut : 

 Kontinuitas Sanad: Rantai periwayatan harus bersifat bersambung (ittiṣāl al-sanad),   

 
7 Maulana Abdul and others, ‘Hadist Ditinjau Dari Kualitas Sanad Dan Matan ( Hadist Shohih , Hasan ’, 1.4 

(2024), pp. 396–401. 
8 Abdul and others. 
9 Vol No, April Juni, and Dan Dlaif, ‘Analisis Praktis Dan Klasifikasi Hadits Dari Segi Kualitasnya : Shahih  

ق  هتاذل حيحصلا وه ذاش لا و ل   لعم ريغ دنسلا لص   تم طبضلا م   ات لدع لقنب وه دحلآا ربخو هاهتنم ىلا دنسل لوا نم هخيش نم هاقلت د ,

1.4ثيدحلا لاجر نم لك نوكي نا وه دنسلا لاصتا’,   (2024), pp. 278–91. 



262 
 
 

memastikan setiap perawi menerima langsung dari sumber sebelumnya. 

1. Integritas Perawi: Semua perawi yang terlibat dalam sanad harus memiliki sifat adil 

(‘adālah), yaitu memegang teguh moralitas dan kejujuran. 

2. Akurasi Transmisi: Perawi diwajibkan memiliki tingkat ketelitian atau daya ingat (ḍabṭ), 

meskipun kualitas ḍabṭ perawi tersebut berada sedikit di bawah standar yang disyaratkan 

bagi perawi Hadis Shahih. 

3. Ketiadaan Kejanggalan: Matan (isi) hadis tidak boleh mengandung kejanggalan (syâdz), 

yang berarti tidak bertentangan dengan riwayat yang lebih kuat. 

4.  Ketiadaan Cacat Tersembunyi: Hadis tersebut harus bebas dari cacat tersembunyi 

(‘illat) yang dapat merusak validitasnya, meskipun secara lahiriah tampak sahih.10 

Contoh hadits Hasan; 

Diriwayatkan dari Abu Dzar Al-Ghifari RA, ia berkata: 

" لْمَسَاكِينَ وَأدَنْوُ أوَْصَانِي خَلِيلي بسَِبْعٍ: أنَْظُرَ إلَى مَنْ هوَُ أسَْفَلُ مِن ِي، وَلَا أنَْظُرَ إلَى مَنْ هوَُ فوَْقِي، وَأنَْ أحُِبَّ ا

ا، وَأنَْ أصَِلَ رَحِمِي وَإِنْ أدَبَْرَتْ، وَأنَْ لَا أسَْألََ أحََداً شَ  ِ لوَْمَةَ  يْئاً، وَأنَْ لَا أخََ مِنْهُمْ، وَأنَْ أقَوُلَ الْحَقَّ وَلوَْ كَانَ مُرًّ افَ فِي اللََّّ

 ".لَائِمٍ 

 Rasulullah SAW mewasiatkan kepadaku tujuh perkara: 

Aku melihat kepada orang yang berada di bawahku (dalam hal duniawi), dan tidak 

melihat kepada orang yang berada di atasku. dan mencintai orang-orang miskin dan 

mendekat kepada mereka. dan berkata yang hak (benar) meskipun itu pahit. dan 

menyambung silaturahmi meskipun mereka membelakangiku (tidak menyambutku).dan 

tidak meminta sesuatu pun kepada siapa pun.Aku tidak takut celaan orang yang mencela 

karena (melaksanakan perintah) Allah.(Dan di riwayat lain ditambahkan) Aku 

memperbanyak ucapan Laa hawla wa laa quwwata illaa billah (Tiada daya dan kekuatan 

kecuali dengan pertolongan Allah)." 

3. Hadits dhoif 

Hadis Ḍa‘īf (Hadis Lemah) didefinisikan sebagai suatu tradisi kenabian yang gagal 

mencapai standar otentisitas Hadis Shahih maupun Hadis Hasan. Kegagalan ini disebabkan 

oleh adanya defisiensi esensial, baik pada komponen sanad (rantai transmisi), integritas atau 

akurasi perawi, maupun karena ditemukan cacat tersembunyi (‘illah) yang secara signifikan 

mereduksi kredibilitas riwayat. Oleh karena itu, Hadis Dha'if tidak lolos persyaratan qabūl 

(diterima) yang ketat, yang merupakan prasyarat mutlak untuk Hadis Shahih dan Hasan, 

sehingga ia tidak dapat dijadikan sebagai landasan hukum (hujjah).11 

Secara fundamental merumuskan bahwa penyebab pokok yang menjadikan sebuah 

hadis tergolong ḍa‘if (lemah) dapat dikategorikan menjadi tiga sumber utama: 

1. Diskontinuitas Transmisi: Adanya kecacatan atau keterputusan pada mata rantai sanad, 

yang mengindikasikan adanya celah dalam kesinambungan periwayatan. 

2. Kelemahan Kualitatif Perawi: Perawi yang bersangkutan tidak memenuhi kriteria 

‘adālah (integritas moral dan kejujuran) atau ḍabṭ (presisi dan ketelitian hafalan). 

3. Inefisiensi Presisi: Defisiensi spesifik pada kualitas ḍabṭ yang berakibat pada 

ketidakakuratan atau ketidaktepatan dalam proses transmisi riwayat.12 

Perumusan ini lebih lanjut menegaskan bahwa Hadis Ḍa‘īf memiliki spektrum 

kelemahan yang luas, mulai dari tingkat kelemahan yang minor (ringan) hingga yang sangat 

substansial (berat). 

Contoh hadits Doif; 

لُ شَهْرِ رَمَضَانَ رَحْمَةٌ، وَأوَْسَطُهُ مَغْفِرَةٌ، وَآخِرُهُ عِتقٌْ مِنَ النَّارِ   أوََّ

"Awal bulan Ramadhan adalah Rahmat, pertengahannya adalah Ampunan 

 
10 No, Juni, and Dlaif. 
11 No, Juni, and Dlaif. 
12 No, Juni, and Dlaif. 



263 
 
 

(Maghfirah), dan akhirnya adalah Pembebasan dari Api Neraka (‘Itqun minan Naar)." 

4. Hadits Palsu 

Hadis palsu adalah riwayat yang sengaja dibuat-buat lalu disandarkan kepada Nabi 

SAW. Lahirnya hadits palsu terutama sebagai respon yang sering kali terjadi penyimpang 

terhadap dinamika sosial-politik.Garis sejarah kemunculan. Meskipun ada pandangan yang 

menilai gejala pemalsuan telah lahir sejak masa Nabi, arus besar para peneliti mengaitkan 

maraknya hadits palsu dengan periode fitnah kubra pasca terbunuhnya Khalifah Utsman bin 

Affan, lalu menguat pada masa Khalifah Ali bin Abi Ṭalib ketika faksionalisme politik 

mencabik persatuan umat dan masing-masing kubu menjadikan “hadits” sebagai alat 

legitimasi.  

Kitab yang memuat Hadis Palsu Ulama‟ hadis dalam upaya pemberantasan hadis 

palsu, menyusun kitab yang berisikan hadis palsu. Hadis maudhu‟ ini ditelaah secara kritis 

dengan berbagai pendekatan rumpun ilmu hadis, berikut kitab-kitab tersebut : 

1. Al-Maudhu‟ al-Kubra, karya Ibn al-Jauzi  

2. Al-La‟ali al-Mashnu‟ah fi al-hadits al-Maudhu‟ah, karya As-Suyuti  

3. Tanzihu Asy-Syariah al-Marfu‟ah „an Al-Ahadits Asy-Syani‟ah al- Maudhu‟ah, 

karya Ibnu „Iraq al-Kittani  

4. Silsilah Al-Ahadits Adh-Dha‟ifah, karya al-Albani.13 

Fungsi Hadis 

A. Hadis sebagai penjelas dan pelengkap Al-Qur’an 

Dalam khazanah keilmuan Islam, Al-Qur’an dan hadis menempati posisi yang sangat 

fundamental sebagai sumber ajaran dan hukum Islam. Keduanya memiliki hubungan yang 

bersifat integratif dan komplementer, sehingga tidak dapat dipisahkan satu sama lain dalam 

pembentukan hukum maupun pemahaman keagamaan. Al-Qur’an berfungsi sebagai sumber 

hukum utama yang berisi prinsip-prinsip dasar, sedangkan hadis berperan sebagai penjelas 

dan implementator dari ajaran-ajaran yang terkandung di dalam Al-Qur’an. Tanpa 

kehadiran hadis, sebagian besar ajaran dalam Al-Qur’an sulit dipahami secara operasional, 

karena banyak ayat yang bersifat global, umum, dan memerlukan penjelasan lebih lanjut 

agar dapat diterapkan dalam kehidupan nyata. 

Dalam perspektif ilmu ushul fikih, hadis memiliki beberapa fungsi penting terhadap 

Al-Qur’an. Para ulama mengklasifikasikan fungsi tersebut ke dalam empat bentuk utama, 

yaitu Bayān al-Tafsīr, Bayān al-Taqrīr, Bayān al-Tasyrī‘, dan Bayān al-Naskh.14 

1. Bayan al-Taqrīr (Mempertegas Isi Al-Qur’an) 

Fungsi hadis terhadap Al-Qur’an yang pertama adalah sebagai Bayān al-Taqrīr, yaitu 

mempertegas atau memperkuat isi kandungan hukum yang telah ditetapkan dalam Al-

Qur’an. Dalam fungsi ini, hadis tidak menambahkan hukum baru, melainkan mengafirmasi 

dan meneguhkan ketentuan yang telah disebutkan dalam Al-Qur’an. Dengan demikian, 

keberadaan hadis sebagai Bayān al-Taqrīr berperan menjaga kontinuitas dan konsistensi 

antara kedua sumber hukum Islam tersebut. 

Contoh penerapan fungsi ini dapat ditemukan pada hadis yang diriwayatkan oleh al-

Bukhārī dan Muslim terkait kewajiban berwudu sebelum melaksanakan salat. Rasulullah صلى الله عليه وسلم 

bersabda: “Tidak diterima salat seseorang yang berhadats sampai ia berwudu.” 

(HR. al-Bukhārī dan Muslim dari Abu Hurairah) 

Hadis ini memperkuat ketentuan dalam Al-Qur’an, tepatnya pada Surat al-Mā’idah 

ayat 6, yang berbunyi: “Hai orang-orang yang beriman, apabila kamu hendak 

 
13 Sejarah Periwayatan and others, ‘The History of False Hadiths’, 10.1 (2022), pp. 49–57. 
14 Muhammad Jayadi, ‘Kedudukan Dan Fungsi Hadits Dalam Islma’, Jurnal Adabiyah, XI.01 (2025), pp. 242–
55. 



264 
 
 

mengerjakan salat, maka basuhlah mukamu dan tanganmu sampai dengan siku, dan 

sapulah kepalamu dan (basuh) kakimu sampai dengan kedua mata kaki.”(QS. al-Mā’idah 

[5]: 6) 

Dengan demikian, hadis tersebut menegaskan kembali pentingnya thaharah (bersuci) 

sebagai syarat sahnya salat. Al-Qur’an memberikan perintah secara umum, sedangkan hadis 

memperkuat implementasi hukum tersebut dalam konteks amalan praktis sehari-hari. 

2. Bayan al-Tafsīr (Menafsirkan dan Merinci Isi Al-Qur’an) 

Fungsi hadis berikutnya terhadap Al-Qur’an adalah Bayān al-Tafsīr, yakni hadis 

berperan sebagai penafsir dan perinci terhadap ayat-ayat Al-Qur’an yang bersifat umum 

(‘ām), global (mujmal), atau mutlak (mutlaq). Dalam konteks ini, hadis berfungsi 

menjelaskan maksud dan batasan suatu ayat agar dapat dipahami secara lebih spesifik dan 

aplikatif.Contohnya terdapat pada hadis Rasulullah صلى الله عليه وسلم yang menjelaskan tentang 

pelaksanaan hukuman bagi pelaku pencurian. Diriwayatkan bahwa:“Rasulullah صلى الله عليه وسلم didatangi 

seseorang yang membawa pencuri, maka beliau memotong tangan pencuri tersebut dari 

pergelangan tangan.”Hadis ini menafsirkan ayat Al-Qur’an dalam Surat al-Mā’idah ayat 

38, yang berbunyi: 

“Laki-laki yang mencuri dan perempuan yang mencuri, potonglah tangan keduanya 

(sebagai) pembalasan bagi apa yang mereka kerjakan dan sebagai siksaan dari 

Allah.”(QS. al-Mā’idah [5]: 38) 

Ayat ini hanya menyebutkan perintah untuk memotong tangan pencuri tanpa 

menjelaskan bagian tangan mana yang dimaksud. Melalui hadis di atas, Nabi Muhammad 

 memberikan penafsiran bahwa yang dimaksud adalah tangan bagian pergelangan. Hal ini صلى الله عليه وسلم

menunjukkan bahwa fungsi hadis sebagai Bayān al-Tafsīr sangat penting dalam 

menafsirkan ayat-ayat hukum yang masih bersifat umum agar pelaksanaannya tepat sesuai 

dengan ketentuan syariat. 

3. Bayan al-Tasyrī‘ (Menetapkan Hukum Baru yang Tidak Tercantum dalam Al-Qur’an) 

Fungsi hadis berikutnya adalah sebagai Bayān al-Tasyrī‘, yaitu hadis yang 

menetapkan atau memberikan kepastian hukum terhadap permasalahan yang tidak 

dijelaskan secara eksplisit dalam Al-Qur’an. Dalam konteks ini, hadis memiliki peran 

legislatif, yaitu menetapkan hukum-hukum baru yang bersumber dari wahyu Allah SWT 

melalui perantaraan Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم. 

Fungsi Bayān al-Tasyrī‘ ini dapat dipahami bahwa tidak semua aspek hukum Islam 

dijelaskan secara rinci dalam Al-Qur’an. Sebagian besar ayat hanya memuat prinsip-prinsip 

umum, sementara rincian operasionalnya dijelaskan oleh hadis. Salah satu contohnya adalah 

hadis mengenai kewajiban zakat fitrah, sebagaimana sabda Rasulullah صلى الله عليه وسلم: 

“Rasulullah صلى الله عليه وسلم telah mewajibkan zakat fitrah kepada umat Islam pada bulan Ramadhan 

satu sha‘ kurma atau gandum untuk setiap orang, baik merdeka atau hamba, laki-laki 

maupun perempuan.” (HR. Muslim) 

Hadis ini menetapkan hukum zakat fitrah secara eksplisit, sementara dalam Al-Qur’an 

tidak ditemukan penjelasan rinci mengenai kewajiban tersebut. Dengan demikian, hadis 

berfungsi melengkapi kekosongan hukum dalam Al-Qur’an dan memberikan kejelasan 

praktis bagi umat Islam. 

4. Bayan al-Naskh (Menghapus atau Mengganti Ketentuan Hukum Terdahulu) 

Fungsi hadis yang terakhir adalah Bayān al-Naskh, yaitu penghapusan atau 

penggantian hukum yang telah ditetapkan sebelumnya dalam Al-Qur’an. Secara 

terminologis, naskh berarti pembatalan hukum terdahulu oleh hukum yang datang 

kemudian, karena dianggap lebih sesuai dengan kondisi sosial dan kebutuhan masyarakat 

pada masa tertentu. Contohnya adalah hadis Rasulullah صلى الله عليه وسلم yang menyatakan: “Tidak ada 

wasiat bagi ahli waris.” Hadis ini menasakh atau menghapus ketentuan hukum yang terdapat 



265 
 
 

dalam Surat al-Baqarah ayat 180, yang berbunyi: “Diwajibkan atas kamu, apabila 

seseorang di antara kamu kedatangan tanda-tanda maut, jika ia meninggalkan harta yang 

banyak, berwasiat untuk ibu-bapak dan karib kerabat secara makruf. (Ini adalah) 

kewajiban atas orang-orang yang bertakwa.”(QS. al-Baqarah [2]: 180) Ayat ini pada 

awalnya memperbolehkan pemberian wasiat kepada kerabat, termasuk ahli waris. Namun, 

kemudian datang hadis tersebut yang menghapus kebolehan itu, karena hak waris telah 

diatur secara tegas dalam sistem faraidh (pembagian warisan Islam). 

Kendati demikian, fungsi hadis sebagai Bayān al-Naskh masih menjadi bahan 

perdebatan di kalangan ulama. Sebagian ulama ushul berpendapat bahwa hadis tidak dapat 

menasakh Al-Qur’an karena kedudukan Al-Qur’an sebagai wahyu qath‘i (pasti) dianggap 

lebih tinggi. Namun, sebagian lainnya berpendapat bahwa jika hadis tersebut berstatus 

mutawatir—yakni diriwayatkan oleh banyak perawi yang mustahil berdusta—maka hadis 

tersebut memiliki kekuatan hukum yang sejajar dengan Al-Qur’an dan dapat berfungsi 

sebagai nasikh (penghapus). 

Dengan demikian, peran hadis dalam konteks Bayān al-Naskh menunjukkan adanya 

dinamika hukum Islam yang fleksibel dan adaptif terhadap perubahan kondisi sosial. Hal 

ini menegaskan bahwa syariat Islam dibangun atas dasar kemaslahatan dan hikmah, bukan 

sekadar teks formal yang statis 15 

B. Fungsi Hadis dalam Praktik Ibadah 

Hadis memiliki peran yang sangat signifikan dalam menjelaskan dan 

menyempurnakan tata cara pelaksanaan ibadah dalam Islam. Meskipun Al-Qur’an telah 

menetapkan kewajiban beribadah seperti salat, puasa, zakat, dan haji, namun petunjuk 

pelaksanaannya tidak dijelaskan secara rinci. Di sinilah hadis berfungsi memberikan 

panduan praktis dan teknis agar ibadah dapat dilaksanakan sesuai dengan tuntunan 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم. 

Sebagai contoh, Al-Qur’an hanya memerintahkan umat Islam untuk mendirikan salat, 

tanpa menyebutkan jumlah rakaat, urutan gerakan, dan bacaan yang harus dibaca. Melalui 

hadis, seluruh aspek tersebut dijelaskan secara terperinci sebagaimana sabda Rasulullah صلى الله عليه وسلم: 

“Salatlah kalian sebagaimana kalian melihat aku salat.” (HR. al-Bukhārī). Demikian pula 

dalam ibadah haji, Rasulullah   صلى الله عليه وسلمmenegaskan: “Ambillah dariku manasik kalian.” (HR. 

Muslim). 

Dari kedua hadis tersebut dapat dipahami bahwa hadis berfungsi sebagai instrumen 

pelengkap dan penyempurna dalam melaksanakan perintah ibadah yang bersifat umum di 

dalam Al-Qur’an. Dengan demikian, hadis tidak hanya memperjelas aspek hukum ibadah, 

tetapi juga menjadi pedoman normatif dan praktis dalam menjaga kemurnian ritual 

keagamaan agar tetap sesuai dengan sunnah Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم. 

C. Hadis sebagai Pedoman Muamalah dan Hukum Islam 

Selain dalam bidang ibadah, hadis juga berperan sentral dalam menjelaskan hukum-

hukum Islam yang berkaitan dengan aspek sosial dan kemasyarakatan (mu‘āmalah). Banyak 

ketentuan hukum dalam Al-Qur’an yang disampaikan secara umum, sehingga memerlukan 

penjelasan lebih rinci melalui hadis Nabi. Dalam hal ini, hadis menjadi sumber hukum 

kedua yang memperjelas mekanisme, etika, dan prinsip hukum Islam dalam berbagai bidang 

seperti jual beli, utang piutang, pernikahan, warisan, dan hukum pidana. 

Misalnya, Al-Qur’an hanya memberikan prinsip umum keadilan dan larangan berbuat 

curang dalam jual beli, namun hadis menjelaskan secara detail larangan penipuan (gharar), 

riba, dan praktik jual beli yang tidak sah. Dalam bidang hukum keluarga, hadis menjelaskan 

 
15 Abdul Wahab Syakhrani and Ahmad Fahri, ‘Fungsi, Kedudukan, Dan Perbandingan Hadits Dengan Al-

Qur’an’, Mushaf Journal: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis, 3.1 (2023), pp. 51–58. 



266 
 
 

hak dan kewajiban antara suami-istri, tata cara pernikahan, serta penyelesaian perceraian 

sesuai dengan prinsip syariat. 

Dengan demikian, hadis berfungsi melengkapi sistem hukum Islam agar bersifat 

komprehensif dan aplikatif. Sebagaimana dinyatakan oleh Hermawan (2022), hadis menjadi 

rujukan penting dalam pembentukan norma hukum Islam yang mencakup seluruh aspek 

kehidupan manusia, sehingga syariat Islam menjadi sempurna dan dapat diterapkan dalam 

kehidupan sehari-hari. 

D. Pentingnya Hadis dalam Pembentukan Syariat Islam 

Kedudukan hadis dalam pembentukan syariat Islam tidak dapat diremehkan. Tanpa 

keberadaan hadis, pemahaman terhadap ajaran Islam akan menjadi tidak utuh karena Al-

Qur’an tidak menjelaskan secara rinci seluruh aspek kehidupan manusia. Hadis berfungsi 

sebagai sumber hukum kedua (al-mashdar al-tsānī) yang memberikan penjelasan, 

penetapan, serta pembaruan hukum berdasarkan wahyu Allah SWT yang 

diimplementasikan melalui sabda, perbuatan, dan ketetapan Rasulullah صلى الله عليه وسلم. 

Keabsahan hadis sebagai sumber tasyri‘ (penetapan hukum) diakui oleh konsensus 

ulama (ijmā‘) sejak masa Rasulullah صلى الله عليه وسلم, sahabat, hingga generasi tabi‘in. Mereka memahami 

bahwa setiap sabda dan perbuatan Nabi mengandung nilai hukum yang bersifat mengikat 

bagi umat Islam. Wahyudin Darmalaksana (2017) menegaskan bahwa hadis yang sahih 

memiliki legitimasi kuat sebagai landasan hukum Islam, karena berasal dari otoritas 

kenabian yang mendapat bimbingan wahyu. 

Oleh karena itu, hadis tidak hanya berfungsi melengkapi hukum-hukum Al-Qur’an, 

tetapi juga berperan membentuk sistem syariat yang menyeluruh dan fleksibel, yang mampu 

menjawab kebutuhan manusia di berbagai ruang dan waktu. 

E. Problematika dan Pengembangan Metodologi Kajian Hadis 

Dalam perjalanan sejarah intelektual Islam, posisi hadis sebagai sumber hukum kedua 

setelah Al-Qur’an telah melahirkan berbagai dinamika pemikiran dan perdebatan. 

Perbedaan pandangan mengenai kedudukan, otentisitas, dan penerapan hadis 

mencerminkan adanya perkembangan metodologis yang terus berevolusi seiring dengan 

kemajuan ilmu pengetahuan. 

Salah satu problematika utama yang dihadapi para ulama adalah dalam aspek validasi 

hadis, seperti keabsahan sanad, kredibilitas perawi, dan relevansi konteks matan hadis 

terhadap kondisi sosial kontemporer. Hal ini mendorong lahirnya ilmu musthalah al-hadīth, 

jarh wa ta‘dīl, serta pendekatan kritis modern yang mengkaji hadis tidak hanya secara 

tekstual, tetapi juga kontekstual. 

Oleh karena itu, diperlukan pembaruan dan penguatan metodologi penelitian hadis 

agar tetap relevan dengan perkembangan zaman. Pengembangan pendekatan 

multidisipliner—seperti hermeneutika hadis, kritik historis, serta integrasi dengan ilmu 

sosial dan humaniora—dapat memperkaya pemahaman hadis secara lebih komprehensif. 

Dengan demikian, hadis akan tetap menjadi sumber hukum dan nilai moral yang hidup, 

dinamis, serta mampu menjawab tantangan peradaban modern. 

F. Hadis dalam Praktik Hukum dan Kehidupan Sehari-hari 

Hadis memiliki peran yang sangat penting dalam penerapan hukum Islam dalam 

kehidupan sehari-hari. Melalui hadis, umat Islam memperoleh pedoman praktis tentang 

bagaimana mengimplementasikan ajaran agama secara nyata dalam berbagai aspek 

kehidupan, baik dalam bidang ibadah, keluarga, ekonomi, sosial, maupun pidana. 

Trismayanti (2023) menegaskan bahwa hadis berfungsi sebagai panduan operasional 

dalam menerapkan nilai-nilai Al-Qur’an dalam konteks kehidupan modern. Misalnya, 

dalam bidang ekonomi, hadis menjelaskan prinsip keadilan dalam transaksi, etika bisnis, 

serta larangan terhadap praktik yang merugikan. Dalam hukum keluarga, hadis mengatur 



267 
 
 

tata cara pernikahan, kewajiban suami-istri, dan penyelesaian konflik rumah tangga. Dalam 

bidang pidana, hadis menjelaskan implementasi hukuman yang telah digariskan dalam Al-

Qur’an agar sesuai dengan prinsip keadilan dan kemaslahatan. 

Dengan demikian, hadis tidak hanya menjadi sumber hukum yang bersifat teoretis, 

tetapi juga merupakan pedoman praktis bagi umat Islam untuk menata kehidupan 

berdasarkan nilai-nilai ilahiah. Kehadiran hadis melengkapi Al-Qur’an dalam aspek 

pelaksanaan hukum Islam, sekaligus meneguhkan posisi Nabi Muhammad   صلى الله عليه وسلمsebagai 

teladan utama dalam seluruh dimensi kehidupan manusia.16  

Sejarah Perkembangan Hadist 

• Sejarah adalah ilmu yang mempelajari peristiwa penting dalam kehidupan manusia pada 

masa lampau. Ilmu ini tidak hanya mengumpulkan fakta-fakta yang sudah terjadi, tetapi 

juga mengajarkan cara berpikir secara historis agar seseorang dapat memahami suatu 

peristiwa berdasarkan konteks zamannya. Sejarah perkembangan hadis merupakan 

bagian penting dari ilmu pengetahuan Islam. . Perkembangan hadis berlangsung secara 

bertahap, dimulai dari masa Rasulullah SAW, dilanjutkan oleh para sahabat, kemudian 

generasi tabi‘in, dan tabi‘ut tabi‘in. Proses panjang ini berpengaruh besar terhadap 

pembentukan pemikiran keislaman dan perkembangan peradaban Islam. 

• Perkembangan Hadis pada Masa Rasulullah SAW (13 SH – 11 H) 

Pada masa Rasulullah SAW masih hidup, hadis belum mendapatkan perhatian sebesar 

al-Qur’an. Hal ini menyebabkan proses kodifikasi hadis berjalan lebih lambat dibandingkan 

dengan kodifikasi al-Qur’an. Al-Qur’an pada masa Nabi telah tercatat seluruhnya, meskipun 

dalam bentuk sederhana, dan proses pembukuannya mulai dilakukan pada masa Khalifah 

Abu Bakar ash-Shiddiq. Penyempurnaan penulisan tersebut kemudian dilaksanakan pada 

masa Khalifah Utsman bin Affan, yang dikenal dengan istilah Khath Utsmani (tulisan 

Utsmani) 

Berbeda dengan al-Qur’an, penulisan hadis pada masa Rasulullah secara umum belum 

dibolehkan. Meskipun para sahabat sangat membutuhkan petunjuk dan bimbingan Nabi 

dalam memahami serta mengamalkan ajaran al-Qur’an, mereka belum menyadari potensi 

bahaya yang dapat muncul di masa mendatang akibat belum dibukukannya hadis secara 

sistematis. Oleh karena itu, pada masa Nabi, hadis lebih banyak disampaikan melalui 

hafalan dan periwayatan lisan daripada melalui tulisan17 

• Perkembangan Hadis di Masa Sahabat 

Setelah wafatnya Rasulullah, para sahabat menjadi generasi pertama yang 

bertanggung jawab menjaga hadis agar tidak tercampur dengan al-Qur’an dan tidak 

mengalami distorsi. Masa ini dikenal dengan istilah: “Taqlil al-Riwayah wa al-Tathabbut fi 

al-Riwayah” (masa penyedikitan dan pembatasan periwayatan hadis) 

Tujuannya adalah menjaga keotentikan hadis agar terhindar dari pemalsuan dan 

kesalahan dalam periwayatan. Kebijakan Para Khalifah Rasyidun 

a. Abu Bakar ash-Shiddiq 

Sangat berhati-hati dalam menerima hadis. Ia tidak menerima hadis kecuali ada saksi 

yang membenarkan riwayat tersebut. 

Contoh: Kasus nenek yang menuntut warisan Abu Bakar baru menetapkan hukum 

setelah ada saksi (al-Mughirah dan Muhammad bin Maslamah). 

Membakar catatan hadis pribadinya (sekitar 500 hadis) karena takut terjadi kesalahan 

dalam periwayatan Hasilnya: jumlah hadis yang diriwayatkan Abu Bakar sedikit, tapi 

kualitasnya sangat terjaga. 

 
16 Jayadi. 
17 Nabi Muhammad, ‘Sejarah Perkembangan Hadits Pra Kodifikasi’, pp. 79–88. 



268 
 
 

 

b. Umar bin Khattab 

Melarang memperbanyak periwayatan hadis agar perhatian umat tidak teralihkan dari 

al-Qur’an.Menerapkan sistem verifikasi (kritik sanad): meminta saksi jika ada sahabat yang 

meriwayatkan hadis (contoh: Abu Musa al-Asy’ari diminta saksi).Merencanakan kodifikasi 

hadis, namun membatalkannya karena khawatir akan menggeser perhatian dari al-

Qur’an.Tetap mendukung pembelajaran hadis, bahkan mengirim guru-guru untuk 

mengajarkan al-Qur’an dan hadis di berbagai wilayah Islam. 

c. Utsman bin Affan 

Melanjutkan kebijakan kehati-hatian, namun lebih longgar dibanding Umar. 

Dalam khutbahnya, Utsman berpesan agar tidak meriwayatkan hadis yang tidak 

pernah didengar pada masa Abu Bakar dan Umar.Diriwayatkan hanya sekitar 40 hadis 

darinya, terutama tentang wudhu. 

d. Ali bin Abi Thalib 

Menerima hadis dengan sumpah, kecuali dari perawi yang sangat dipercaya seperti 

Abu Bakar. 

Menulis beberapa catatan hadis, di antaranya tentang diyat, qisas, dan pembebasan 

tawanan. 

Diriwayatkan lebih dari 780 hadis melalui jalurnya. Pada masa akhir kekhalifahannya, 

muncul perpecahan politik (antara kelompok Ali dan Mu’awiyah) yang memunculkan hadis 

palsu dari pihak-pihak tertentu (terutama kelompok Syi’ah awal)18 

• Perkembangan Hadis di Masa Tabi’in (41–100 H) 

Setelah para sahabat nabi wafat, tugas menjaga dan menyebarkan hadist dilanjutkan 

oleh generasi Tabi'in, yaitu orang orang yang belajar langsung dari para sahabat nabi. 

Dimasa ini, hadis mulai menyebar ke berbagai wilayah Islam dan semakin banyak dipelajari 

Ciri-ciri perkembangan hadis masa Tabi’in Penyebaran hadis semakin luas. Islam 

sudah menyebar ke luar Arab, sehingga para Tabi’in mengajarkan hadis di berbagai daerah 

seperti Madinah, Kufah, Basrah, Syam (Suriah), dan Mesir. Hadis masih banyak 

disampaikan secara lisan. Para Tabi’in biasanya menghafal hadis dari sahabat lalu 

mengajarkannya kepada murid mereka. Namun, sebagian sudah mulai menulis hadis dalam 

catatan pribadi (disebut shahifah). Lebih hati-hati dalam meriwayatkan hadis. 

Karena mulai banyak berita palsu atau hadis yang dibuat-buat untuk kepentingan 

politik, para Tabi’in selalu mengecek sumbernya  siapa yang menyampaikan hadis itu dan 

apakah benar berasal dari Nabi Pusat-pusat pengajaran hadis Pada masa Tabi’in, muncul 

beberapa daerah penting tempat belajar hadis:  

Madinah: pusat ilmu hadis dari sahabat seperti Aisyah, Abu Hurairah, dan Ibnu Umar. 

Tokoh Tabi’in terkenal di sini antara lain Sa‘id bin al-Musayyab dan ‘Urwah bin al-Zubair. 

Kufah dan Basrah (Irak): hadis-hadis disebarkan oleh murid-murid sahabat seperti Al-

Hasan al-Bashri, Alqamah bin Qais, dan Ibrahim an-Nakha‘i. 

Syam dan Mesir: banyak ulama Tabi’in seperti Abu Idris al-Khaulani dan Muhammad 

bin Syihab az-Zuhri yang mengajarkan hadis di wilayah ini. 

Ketelitian dalam menerima hadis Pada masa ini, ketelitian para ulama Tabi’in sangat 

tinggi. Mereka tidak mudah menerima hadis sebelum memastikan siapa yang 

meriwayatkannya. Hal ini dilakukan untuk menghindari hadis palsu, karena saat itu mulai 

muncul perpecahan politik antara kelompok Syiah, Khawarij, dan lainnya. Mereka juga 

mulai membedakan hadis yang kuat (sahih) dan hadis yang lemah (dhaif) berdasarkan 

kejujuran dan ingatan para perawinya. 

 
18 Muhammad. 



269 
 
 

 

Awal penulisan hadis Meskipun belum ada perintah resmi untuk membukukan hadis, 

beberapa Tabi’in sudah menulis hadis dari sahabat. Di antaranya: Ash-Shahifah Ash-

Shadiqah karya Abdullah bin Amr bin Ash 

Ash-Shahifah Jabir bin Abdillah al-Anshari Ash-Shahifah Ash-Sahihah karya 

Hammam bin Munabbih, murid dari Abu Hurairah Tulisan-tulisan inilah yang menjadi dasar 

awal pengumpulan hadis secara resmi pada masa setelah Tabi’in (masa Tabi’ut Tabi’in). 

Tokoh-tokoh penting masa Tabi’in Beberapa ulama besar yang berjasa menjaga hadis 

di masa ini antara lain: 

1. Sa‘id bin al-Musayyab 

2. Urwah bin al-Zubair 

3. Al-Hasan al-Bashri 

4. Ibrahim an-Nakha‘i 

5. Hammam bin Munabbih 

6. Muhammad bin Syihab az-Zuhri (orang yang pertama kali mengumpulkan hadis secara 

resmi atas perintah Khalifah Umar bin Abdul Aziz)19 

• Masa Kodifikasi Hadis (Abad ke-2–3 H) 

Pada abad ke-2 hingga ke-3 Hijriah, hadis mulai dikodifikasi secara resmi dan 

sistematis setelah sebelumnya hanya diriwayatkan secara lisan atau melalui catatan pribadi 

sahabat dan tabi‘in. Tujuannya adalah untuk menjaga keaslian hadis dari pemalsuan yang 

mulai marak akibat perpecahan politik dan munculnya berbagai aliran dalam Islam.Para 

ulama pada masa ini tidak hanya mengumpulkan hadis, tetapi juga menyeleksi sanad dan 

matan, membedakan antara hadis sahih, hasan, dan daif. Dari sinilah muncul berbagai kitab 

hadis besar yang menjadi dasar bagi ilmu hadis dan hukum Islam: 

1. Imam Malik bin Anas menyusun Al-Muwaththa’, kitab hadis pertama yang tersusun rapi 

berisi hadis Nabi, fatwa sahabat, dan pendapat tabi‘in. 

2. Imam Ahmad bin Hanbal menyusun Musnad Ahmad, menghimpun lebih dari 30.000 

hadis berdasarkan nama sahabat periwayat. 

3. Imam al-Bukhari menulis Shahih al-Bukhari, menghimpun hanya hadis-hadis yang 

paling sahih dengan syarat sanad yang ketat. 

4. Imam Muslim menyusun Shahih Muslim dengan metode penyusunan yang lebih 

sistematis. 

Disusul oleh penyusun kitab Sunan seperti Abu Dawud, at-Tirmidzi, an-Nasa’i, dan 

Ibnu Majah. 

Melalui proses kodifikasi ini, hadis berhasil terpelihara keasliannya dan menjadi 

sumber hukum Islam kedua setelah Al-Qur’an.20 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil kajian terhadap sejarah perkembangan hadis, dapat disimpulkan 

bahwa perjalanan hadis dari masa Rasulullah SAW hingga era kodifikasi merupakan proses 

panjang yang menunjukkan kesungguhan dan tanggung jawab umat Islam dalam menjaga 

keaslian ajaran Nabi. Pada masa Rasulullah SAW, hadis disampaikan secara lisan dan 

dihafal oleh para sahabat dengan penuh kehati-hatian. Setelah wafatnya Nabi, para sahabat 

melanjutkan penyampaian hadis kepada tabi‘in dengan prinsip kehati-hatian yang tinggi, 

guna menghindari adanya penambahan atau pengurangan dalam periwayatan. 

 

 
19 Perkembangan Hadis and others, ‘Volume 9, Nomor (2 Agustus 2019) 4’, 9 (2019), pp. 4–32. 
20 Hadis and others. 



270 
 
 

Memasuki masa tabi‘in dan tabi‘ut tabi‘in, perhatian terhadap hadis semakin 

meningkat, ditandai dengan lahirnya berbagai metode periwayatan dan pengumpulan hadis 

di berbagai wilayah Islam. Puncak dari perkembangan ini terjadi pada masa pemerintahan 

Khalifah Umar bin Abdul Aziz yang memerintahkan pembukuan hadis secara resmi. Upaya 

ini melahirkan karya-karya monumental seperti Al-Muwaththa’ karya Imam Malik, Musnad 

karya Imam Ahmad, serta Shahih karya Imam al-Bukhari dan Imam Muslim. Kodifikasi 

tersebut menjadi tonggak penting dalam sejarah Islam karena menandai peralihan hadis dari 

tradisi lisan menuju dokumentasi tertulis yang sistematis dan ilmiah. 

Selain nilai historisnya, perkembangan hadis juga mencerminkan kematangan 

metodologis dan intelektual umat Islam. Hadis berfungsi sebagai penjelas, pelengkap, dan 

penetap hukum yang tidak dijelaskan secara eksplisit dalam Al-Qur’an. Oleh karena itu, 

pemahaman terhadap sejarah hadis sangat penting agar generasi muslim masa kini mampu 

menghargai upaya para ulama terdahulu dalam menjaga kemurnian sunnah Rasulullah SAW 

serta mengimplementasikan nilai-nilai hadis dalam kehidupan modern dengan tetap berpijak 

pada prinsip keotentikan dan keilmuan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Abdul Wahab Syakhrani, and Ahmad Fahri, ‘Fungsi, Kedudukan, Dan Perbandingan Hadits Dengan 

Al-Qur’an’, Mushaf Journal: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis, 3.1 (2023), pp. 51–58 

Abdul, Maulana, Hamid Muhammad, Mumtaza Ilma Afkarina, Syaridatus Shalsabila, and Shofil 

Fikri, ‘Hadist Ditinjau Dari Kualitas Sanad Dan Matan ( Hadist Shohih , Hasan ’, 1.4 (2024), 

pp. 396–401 

Aly, M A H A D, Sejarah Pertumbuhan, Dan Perkembangan, Muhammad Ali, and Muhammad Ali, 

‘Ma’had Aly’, 4 (2025), pp. 169–83 

Dan, Sejarah, Pengaruh Alquran, and D A N K A Bah, ‘Sejarah Dan Pengaruh Alquran, Hadits, Dan 

Ka’bah Dalam Kehidupan Umat Islam’, 7.1 (2025), pp. 54–65 

Hadis, Perkembangan, Pada Masa, Arofatul Mu, Stai Al, Yasini Pasuruan, Abstrak Sudah, and 

others, ‘Volume 9, Nomor (2 Agustus 2019) 4’, 9 (2019), pp. 4–32 

Jayadi, Muhammad, ‘Kedudukan Dan Fungsi Hadits Dalam Islma’, Jurnal Adabiyah, XI.01 (2025), 

pp. 242–55 

Muhammad, Nabi, ‘Sejarah Perkembangan Hadits Pra Kodifikasi’, pp. 79–88 

No, Vol, April Juni, and Dan Dlaif, ‘Analisis Praktis Dan Klasifikasi Hadits Dari Segi Kualitasnya : 

Shahih ,  هتاذل حيحصلا وه ذاش لا و ل ّ لعم ريغ دنسلا لص ّ تم طبضلا م ّ ات لدع لقنب وه دحلآا ربخو هاهتنم ىلا 

)2024(  1.4دنسل لوا نم هخيش نم هاقلت دق ثيدحلا لاجر نم لك نوكي نا وه دنسلا لاصتا’,  , pp. 278–91 

Periwayatan, Sejarah, Hadist Palsu, Mohammad Choirul Anam, Dul Saiin, and Muhammad Arifin, 

‘The History of False Hadiths’, 10.1 (2022), pp. 49–57 

Tambarangan, Stit Assunniyyah, ‘SEJARAH PEMBINAAN DAN PENGHIMPUNAN HADITS’, 

3.1 (2023), pp. 32–50 

 

 

 

 
 

 

 

 


