Vol 9 No. 11 November 2025
Jurnal Penelitian Multidisiplin Terpadu eISSN: 2118-7452

SEJARAH HADIST SEJARAH PENGHIMPUNAN HADIS DAN
PERKEMBANGAN METODOLOGI

Fathur Rozi!, Gathut Hari Permadi?, M. Ilham Firmansyah?, Yusril Amin Faqih?,
Abdurrahman’
fathurrozi25@gmail.com', gathutharipermadi25@gmail.com?, m.ilhamfirmansyah@gmail.com’,
yusrilaminfagih25@gmail.com®, gusdur@algolam.ac.id’
Universitas Al-Qolam

ABSTRAK

Hadis, sebagai sumber hukum Islam kedua setelah Al-Qur’an, memiliki kedudukan yang sangat vital
dalam pembentukan norma, etika, dan sistem hukum Islam. Juga sebagai penjelas dari makna Al-
Qur’an yang masih sangat universal. Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode
studi kepustakaan (library research) melalui analisis terhadap sumber-sumber klasik dan modern
yang relevan dengan tema perkembangan hadis. Fokus utama penelitian ini adalah menelusuri
dinamika periwayatan hadis dari tradisi lisan di masa Nabi, masa verifikasi ketat pada era sahabat,
hingga transformasi menuju sistem penulisan yang terstruktur pada masa tabi‘in dan tabi‘ut tabi‘in.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa pada masa sahabat, periwayatan hadis dijalankan dengan
sangat hati-hati untuk menghindari pencampuran antara hadis dan Al-Qur’an. Memasuki masa
tabi‘in, hadis mulai dihimpun secara lebih luas dan sistematis di berbagai pusat keilmuan seperti
Madinah, Kufah, Basrah, dan Syam. Momentum penting terjadi pada masa Khalifah Umar bin Abdul
Aziz yang memerintahkan pembukuan hadis secara resmi (Tadwiin), yang kemudian dilanjutkan
oleh para ulama besar seperti Imam Malik, Imam Ahmad bin Hanbal, Imam al-Bukhari, dan Imam
Muslim. Proses panjang ini menandai puncak intelektual umat Islam dalam menjaga keaslian dan
otentisitas hadis.Selain menelusuri aspek historis, penelitian ini juga menyoroti fungsi hadis
terhadap Al-Qur’an, baik sebagai penjelas (bayan al-tafsir), penguat (bayan al-taqrir), penetap
hukum baru (bayan al-tasyri‘), maupun sebagai penghapus hukum terdahulu (bayan al-naskh). Hadis
berperan penting dalam menjelaskan tata cara ibadah, hukum muamalah, serta nilai-nilai moral yang
menjadi pedoman umat Islam sepanjang zaman. Kajian ini menegaskan bahwa sejarah hadis tidak
hanya merekam perjalanan transmisi ajaran Nabi, tetapi juga mencerminkan evolusi metodologis
dan intelektual Islam yang sangat tinggi. Dengan demikian, studi sejarah hadis memiliki relevansi
yang besar dalam memperkuat pemahaman keislaman kontemporer dan menghadirkan perspektif
baru dalam pengembangan ilmu hadis modern.

Kata Kunci: Sejarah Hadis, Kodifikasi, Periwayatan, Ulama Hadis, Fungsi Hadis, Tradisi IImiah.

ABSTRACT
Hadith, as the second primary source of Islamic law after the Qur’an, holds a highly vital position
in shaping the norms, ethics, and legal system of Islam. It also serves as an elucidation of the
Qur’an’s meanings, which are often universal in nature. This study employs a qualitative approach
using the library research method through analysis of classical and modern sources relevant to the
theme of Hadith development. The main focus of this research is to trace the dynamics of Hadith
transmission—from its oral tradition during the Prophet’s time, the period of strict verification
during the era of the Companions, to its transformation into a structured written system during the
periods of the Tabi‘tn and Tabi‘ al-Tabi‘in. The findings show that during the time of the
Companions, Hadith transmission was carried out with great caution to avoid mixing it with the
Qur’an. Entering the period of the Tabi‘in, Hadith began to be collected more extensively and
systematically in various centers of Islamic scholarship such as Madinah, Kufah, Basrah, and Sham.
A significant milestone occurred during the caliphate of ‘Umar ibn ‘Abd al-‘Aziz, who officially
ordered the compilation of Hadith (Tadwin), which was later continued by prominent scholars such
as Imam Malik, Imam Ahmad ibn Hanbal, Imam al-Bukhari, and Imam Muslim. This long process
marked the intellectual peak of the Muslim community in preserving the authenticity and originality
of Hadith. Beyond tracing its historical aspects, this research also highlights the functions of Hadith
in relation to the Qur’an—as an explanation (bayan al-tafsir), affirmation (bayan al-taqrir),

256


mailto:Fathurrozi25@gmail.com1
mailto:Gathutharipermadi25@gmail.com2
mailto:M.Ilhamfirmansyah@gmail.com3
mailto:Yusrilaminfaqih25@gmail.com4
mailto:Gusdur@alqolam.ac.id5

establishment of new rulings (bayan al-tasyri‘), and abrogation of previous rulings (bayan al-
naskh). Hadith plays a crucial role in explaining the procedures of worship, the laws of social
transactions (mu ‘amalah), and the moral values that guide Muslims across generations. This study
affirms that the history of Hadith not only records the transmission of the Prophet’s teachings but
also reflects the profound methodological and intellectual evolution of Islamic scholarship.
Therefore, the study of Hadith history has significant relevance in strengthening contemporary
Islamic understanding and offering new perspectives in the development of modern Hadith studies.
Keywords : History Of Hadith, Codification, Transmission, Hadith Scholars, Function Of Hadith,
Intellectual Tradition.

PENDAHULUAN

Sejarah adalah ilmu yang digunakan untuk mempelajari peristiwa penting masa lalu
manusia. Pengetahuan sejarah tidak hanya meliputi pengetahuan akan kejadian-kejadian
yang sudah lampau, tetapi juga membimbing pada pengetahuan akan cara berpikir secara
historis (historical thinking), yaitu kemampuan memahami konteks, sebab-akibat, dan
dinamika perubahan dalam suatu peradaban. Dalam tradisi Islam, pendekatan historis
menjadi krusial untuk melacak autentisitas dan perkembangan sumber ajarannya. Hal ini
dikarenakan setiap ajaran dan pedoman hidup umat Islam berakar kuat pada narasi masa
lalu, yang membutuhkan ketelitian dalam pengkajiannya.

Salah satu objek kajian historis paling vital dalam Islam adalah Hadis. Secara
terminologi, Hadis adalah segala perkataan, perbuatan, ketetapan, dan persetujuan yang
berasal dari Nabi Muhammad SAW. Secara struktural maupun fungsional, Hadis telah
disepakati oleh mayoritas kaum Muslimin dari berbagai mazhab Islam sebagai sumber
ajaran dan pedoman hidup yang menduduki posisi kedua setelah Al-Qur'an. Peran Hadis
tidak hanya melengkapi, tetapi juga menjelaskan, merinci, dan mengkhususkan kandungan
mujmal (umum) dalam Al-Qur'an. Oleh karena itu, Hadis menjadi penentu dalam
implementasi syariat dan fondasi dalam pengembangan ilmu fikih, tafsir, dan tasawuf.

Mengingat kedudukan Hadis yang sangat fundamental, Sejarah Hadis menjadi disiplin
ilmu yang esensial. Sejarah Hadis bukan sekadar kronologi, melainkan studi tentang
dinamika transmisi dan evolusi metodologi Hadis dari masa ke masa. Walaupun penting,
studi Sejarah Hadis yang mendalam masih terus dibutuhkan, terutama untuk meninjau
kembali bagaimana mekanisme otentisitas Hadis dipertahankan di tengah tantangan politik
dan kultural pada setiap zamannya. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara
historis perkembangan Ilmu Hadis, dengan fokus pada transformasi metode periwayatan,
dari tradisi lisan menjadi sistem penulisan yang terstruktur, dan bagaimana proses ini
menghasilkan sistem klasifikasi Hadis seperti yang kita kenal saat ini.!

Hadis merupakan sumber hukum Islam kedua setelah Al-Qur’an yang memiliki
kedudukan sentral dalam pembentukan norma, hukum, dan etika kehidupan umat Islam.
Sebagai pedoman ajaran yang bersumber dari ucapan, perbuatan, serta ketetapan Nabi
Muhammad SAW, hadis menjadi instrumen penting dalam memahami dan menafsirkan
kandungan Al-Qur’an secara kontekstual. Secara historis, hadis tidak hanya berfungsi
sebagai refleksi perilaku kenabian, tetapi juga sebagai catatan sejarah yang menggambarkan
dinamika sosial dan budaya masyarakat Arab pada masa awal Islam.

Perjalanan sejarah hadis menunjukkan proses yang panjang dan kompleks. Dimulai
dari penyampaian secara lisan pada masa Nabi, kemudian berlanjut pada tahap kodifikasi
dan pembukuan sistematis oleh para ulama pada masa-masa berikutnya. Transformasi dari
tradisi oral menuju bentuk teks tertulis tersebut tidak hanya menandai kematangan
intelektual umat Islam, tetapi juga mencerminkan interaksi erat antara aspek teologis, sosial,

! Nabi Muhammad, ‘Sejarah Perkembangan Hadits Pra Kodifikasi’, pp. 79-88.
257



dan politik dalam perkembangan peradaban Islam. Oleh karena itu, kajian terhadap hadis
tidak dapat dilepaskan dari konteks historis dan sosiologis yang melingkupinya, sebab
aspek-aspek tersebut turut menentukan otoritas, penerimaan, serta pemaknaan hadis di
tengah masyarakat Muslim sepanjang sejarah.

Urgensi dari kajian ini muncul karena sebagian besar penelitian sebelumnya masih
berfokus pada aspek teknis keilmuan hadis tanpa menaruh perhatian yang memadai terhadap
pembedaan antara hadis yang otentik dan yang problematik, antara ajaran yang bersifat
substansial dan yang telah mengalami distorsi akibat kepentingan politik pada masa lalu.
Padahal, perkembangan ilmu keislaman di era kontemporer menuntut adanya pembacaan
ulang terhadap hadis, guna menjawab tantangan modernitas serta meningkatnya skeptisisme
terhadap otoritas dan keabsahan hadis itu sendiri.

Persoalan ini tidak hanya berkaitan dengan aspek teologis, tetapi juga epistemologis—
yakni bagaimana ucapan dan tindakan Nabi yang semula disampaikan secara lisan
kemudian berkembang menjadi sistem ilmu yang kompleks dan terstruktur. Proses
penghimpunan, pengklasifikasian, dan penilaian terhadap ribuan hadis dengan metodologi
yang cermat menunjukkan tingkat kecanggihan intelektual umat Islam klasik dalam
menjaga orisinalitas ajaran. Dengan demikian, hadis tidak dapat dipahami sekadar sebagai
warisan naratif keagamaan yang merekam dinamika historis kehidupan Nabi Muhammad
SAW, tetapi juga sebagai konstruksi otoritas keilmuan yang menjadi fondasi hukum Islam
setelah Al-Qur’an.

Oleh karena itu, penting untuk menelusuri kembali perjalanan panjang hadis sejak
masa periwayatan lisan hingga proses kodifikasi tekstual. Transformasi ini memperlihatkan
pergulatan intelektual umat Islam dari keyakinan personal menuju kritik ilmiah, dari tradisi
hafalan menuju sistem verifikasi rasional. Semua dinamika tersebut membentuk mozaik
intelektual yang tidak hanya mencerminkan semangat zaman awal Islam, tetapi juga
menghadirkan nilai metodologis yang relevan untuk dikaji kembali dalam konteks keilmuan
modern.

Berbagai penelitian terdahulu memang telah mengulas sejarah pertumbuhan dan
perkembangan hadis, namun masih diperlukan analisis yang lebih mendalam terkait dimensi
epistemologis dan metodologisnya agar dapat memberikan pemahaman yang lebih
komprehensif terhadap otoritas hadis dalam khazanah keilmuan Islam kontemporer.>

Sepeninggal Nabi Muhammad SAW, para sahabat menunjukkan kehati-hatian yang
luar biasa dalam menerima dan meriwayatkan hadis. Sikap tersebut muncul sebagai bentuk
tanggung jawab untuk menjaga kemurnian Al-Qur’an agar tidak bercampur dengan hadis,
sekaligus untuk memastikan keaslian dan keotentikan hadis yang disampaikan. Mereka
sangat selektif dalam meriwayatkan, hanya menyampaikan hadis yang benar-benar diyakini
kebenarannya dan bersumber langsung dari Nabi SAW.

Ketika memasuki masa fabi 'in, situasinya mulai mengalami perubahan. Pada periode
ini, Al-Qur’an telah tersebar luas ke berbagai wilayah dunia Islam sehingga fokus para
ulama dan murid-murid sahabat mulai bergeser pada upaya pengumpulan, pemahaman, dan
pembelajaran hadis. Para tabi’in mempelajari hadis dari sahabat-sahabat yang tersebar di
berbagai daerah, seperti Madinah, Kufah, Basrah, dan Syam. Dengan demikian, pada masa
ini mulai muncul tradisi penghimpunan hadis (al-jam ‘u wa al-tadwin), meskipun masih
ditemukan adanya percampuran antara hadis Nabi dengan pendapat atau fatwa para sahabat.

Memasuki masa fabi‘ al-tabi‘in, kegiatan pengumpulan hadis berkembang lebih
sistematis. Pada era inilah hadis mulai dibukukan secara resmi, dan masa ini sering disebut
sebagai periode keemasan dalam sejarah kodifikasi hadis. Inisiatif ini berawal dari kebijakan

2M A H A D Aly and others, ‘Ma’had Aly’, 4 (2025), pp. 169-83.
258



Khalifah Umar bin Abdul Aziz — salah satu khalifah Bani Umayyah — yang
memerintahkan para ulama di berbagai wilayah untuk menghimpun hadis Nabi agar tidak
hilang bersama wafatnya para perawi. Perintah ini kemudian disambut dan dilanjutkan oleh
banyak ulama hingga akhirnya terbentuk kitab-kitab hadis yang menjadi rujukan utama
hingga kini.

Setelah masa fabi‘ al-tabi ‘in, perkembangan hadis terus berlanjut hingga abad ke-2,
3, bahkan 4 dan seterusnya. Pada masa-masa tersebut, kegiatan pengumpulan, penyusunan,
dan sistematisasi hadis (al-jam ‘u wa at-tartib wa at-tanzhim) dilakukan secara lebih teratur
dan ilmiah. Inilah yang menandai lahirnya karya-karya besar dalam bidang hadis seperti
Shahih al-Bukhari, Shahih Muslim, dan berbagai kitab sunan lainnya.

Dengan demikian, perkembangan tradisi periwayatan dan kodifikasi hadis dari masa
ke masa menunjukkan betapa seriusnya upaya para ulama dalam menjaga kemurnian dan
keautentikan ajaran Nabi Muhammad SAW. Perjalanan inilah yang menjadi fokus
pembahasan dalam makalah ini untuk melihat bagaimana proses transmisi hadis
berlangsung dan bagaimana tradisi ilmiah Islam berkembang dari generasi ke generasi.’

Dari uraian pendahuluan di atas dapat disimpulkan bahwa hadis memiliki kedudukan
yang sangat penting dalam ajaran Islam, yakni sebagai sumber hukum kedua setelah Al-
Qur’an. Secara bahasa, hadis berarti sesuatu yang baru atau berita yang disampaikan dari
seseorang kepada orang lain, sedangkan secara istilah, para ulama berbeda pandangan dalam
mendefinisikannya sesuai bidang keilmuan mereka. Ahli hadis memandang hadis sebagai
segala sesuatu yang bersumber dari Nabi Muhammad SAW, baik berupa ucapan, perbuatan,
ketetapan, maupun sifat beliau. Sementara itu, ahli ushul figih lebih menekankan bahwa
hadis adalah segala perbuatan, ucapan, dan ketetapan Nabi yang berkaitan dengan hukum
syariat dan ajaran Allah SWT.

Dalam perkembangannya, hadis mengalami proses panjang dan penuh kehati-hatian.
Sejak masa sahabat hingga era tabi ‘ al-tabi ‘in, tradisi periwayatan dan penghimpunan hadis
terus berkembang hingga akhirnya mengalami kodifikasi besar-besaran atas perintah
Khalifah Umar bin Abdul Aziz. Proses panjang tersebut menjadi bukti kesungguhan umat
Islam dalam menjaga keotentikan ajaran Nabi Muhammad SAW agar tetap murni dan
terpelihara dari penyimpangan. Oleh karena itu, memahami sejarah perkembangan hadis
bukan hanya penting untuk mengetahui asal-usul dan proses transmisinya, tetapi juga untuk
menumbuhkan kesadaran ilmiah tentang betapa besar peran hadis dalam membentuk
fondasi hukum dan peradaban Islam.

METODOLOGI

Penelitian ini menggunakan pendekatan Kkualitatif dengan metode studi
kepustakaan (library research). Metode ini dipilih karena pembahasan berfokus pada
kajian teoritis dan historis mengenai pengertian, perkembangan, serta proses kodifikasi
hadis dari masa Nabi Muhammad SAW hingga masa ulama klasik.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran, pembacaan, dan analisis
terhadap sumber-sumber tertulis, baik dalam bentuk kitab klasik, buku ilmiah, maupun
jurnal akademik. Setelah data terkumpul, penulis melakukan analisis isi (content analysis)
dengan menelaah konsep, perbedaan pandangan, serta perkembangan pemikiran para ulama
dari masa ke masa.

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini bersifat deskriptif-analitis, yaitu
dengan menggambarkan secara rinci berbagai definisi hadis menurut ahli hadis dan ahli

3 Stit Assunniyyah Tambarangan, ‘SEJARAH PEMBINAAN DAN PENGHIMPUNAN HADITS’, 3.1 (2023), pp. 32—
50.

259



ushul figih, kemudian menganalisisnya berdasarkan konteks keilmuan dan sejarahnya.
Selain itu, penelitian ini juga menelusuri perkembangan sejarah hadis sejak masa Nabi, masa
sahabat, tabi’in, hingga masa kodifikasi dan penyusunan kitab-kitab hadis utama.

Dengan metode ini, diharapkan penelitian dapat memberikan gambaran yang
komprehensif tentang bagaimana hadis dipahami, disampaikan, dikodifikasi, dan dijaga
keasliannya hingga masa kini.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pengertian Hadist

hadist didefinisikan sebagai kumpulan ucapan (qaul), perbuatan (fi‘l), dan
persetujuan/takrir Nabi Muhammad SAW yang berkedudukan sebagai sumber ajaran Islam
kedua setelah Al-Qur’an. Karena posisinya itu, hadis berfungsi sebagai panduan praktis
untuk menafsirkan dan mengamalkan ajaran-ajaran Al-Qur’an secara konkret dalam
kehidupan sehari-hari.

Ruang lingkup definisi hadis dalam juga mencakup sifat-sifat Nabi, sehingga
cakupannya meliputi teladan beliau secara menyeluruh baik pada tataran perkataan,
tindakan, persetujuan, maupun karakter. Dengan demikian, hadist tidak hanya memberikan
legitimasi normatif, tetapi juga rincian teknis dan contoh aplikatif ibadah serta akhlak, yang
menjadi acuan umat dalam menjalankan ajaran Islam.*

Seiring dengan pertumbuhan kawasan islam yang semakin luas maka perlunya untuk
pengkodifikasian hadist secara lebih sistematis dan kredibilitas. Awal mula penulisan hadits
berawal di masa Nabi ketika fokus utama para sahabat adalah hafalan, karena akan ada
kekhawatiran tulisan hadist yang akan bercampur dengan ayat Al-Qur’an. Meski begitu, ada
juga catatan pribadi yang diperbolehkan misalnya milik Abdullah ibn ‘Amr ibn al-‘Ash (al-
Sahifah al-Sadiqah), serta catatan ‘Ali ibn Abi Talib dan Anas ibn Malik. Setelah Nabi
wafat, era Khulafa al-Rasyidin yakni Abu Bakar, Umar, Utsman, Ali dikenal sangat ketat
dan hati-hati: riwayat tidak langsung diterima tanpa adanya verifikasi terlebih dahulu.
Dalam tahap verifikasi akan meminta saksi atau penyumpahan agar dalam periwayatan
hadits tetap bersih dan tidak menyaingi perhatian umat terhadap Al-Qur’an. ° Intinya, dalam
fase awal ini sangat menekan verifikasi dan kehati-hatian sebelum tulisan menyebar luas
keseluruh kawasan islam.

Masuk pada era Tabi‘in dan Tabi® al-Tabi‘in, barulah proses penghimpunan dan
pengkodifikasian berjalan denagn sistematis. Titik baliknya pada saat Khalifah ‘Umar ibn
‘Abd al-Aziz memerintahkan pembukuan resmi; ia menginstruksikan kepada Abu Bakar ibn
Hazm di Madinah dan mendorong karya Muhammad ibn Shihab al-Zuhri. Lalu muncul para
penyusun besar: Imam Malik (al-Muwatta’), Muhammad ibn Ishaq, Ibn Jurayj, Sufyan al-
Thawri, al-Awza‘i, Ma‘mar ibn Rashid, Abdullah ibn al-Mubarak, hingga penyusunan
musnad dan puncaknya kutub as-sittah: al-Bukhari, Muslim, Abu Dawud, at-Tirmizi, an-
Nasa’i, Ibn Majah. Dari sini, hadis disusun per bab, dipilah sanad-matan, dan distandarkan
keotentikannya itu yang bikin khazanah hadist kita rapi sampai sekarang.®
Macam- macam hadits
1. Hadist shohih menyelisihi riwayat yang lebih kuat (ghairu syadz), serta bersih dari cacat

tersembunyi (‘illat). Berkat terjaganya kualitas sanad dan matan, hadis seperti ini
diterima sebagai dalil yang kokoh dalam penetapan hukum, berperan memperinci ayat-

4 Sejarah Dan, Pengaruh Alquran, and D A N K A Bah, ‘Sejarah Dan Pengaruh Alquran, Hadits, Dan Ka’bah
Dalam Kehidupan Umat Islam’, 7.1 (2025), pp. 54-65.

> Stit Assunniyyah Tambarangan, ‘SEJARAH PEMBINAAN DAN PENGHIMPUNAN HADITS’, 3.1
(2023), pp. 32-50.

¢ Tambarangan.

260



ayat Al-Qur’an yang masih umum, dan karenanya ditempatkan sebagai sumber ajaran

kedua setelah Al-Qur’an.” Dalam penetapan suatu hadits tergolong shahih melalui

tahapan verifikasi terlebih dahulu, berikut tahan verifikasi dalam hadits shahih :

1. Keterhubungan Sanad: Tiap rangkaian perawi memiliki koneksi guru-murid, yang
dapat dikonfirmasi melalui biografi perawi dalam kitab rijal atau melalui informasi
tentang perjalanan ilmiah mereka.

2. Tanpa Syadz: Syadz adalah keadaan di mana hadis bertentangan dengan versi yang
lebih baik kualitasnya dari perawi yang sama.

3. Bebas dari Illat: Illat adalah cacat yang muncul dalam sebuah hadis akibat kesalahan
tidak disengaja, yang dapat diidentifikasi dengan membandingkan versi perawi yang
terpercaya.

4. Keadilan Perawi: Seorang perawi yang adil adalah yang menjaga ketakwaan dan
menjauhi dosa kecil, dengan lima syarat yang harus dipenuhi.

5. Keandalan Perawi: Dhabith dibagi menjadi dua jenis: dhabith shadr, yang
menunjukkan kekuatan hafalan, dan dhabith kitab, yang menandakan tulisan yang
dijaga dengan baik oleh penulisnya. Konsep 'am mitslihi dan mu’tamidun fii
dhabthihi wa naqlihi mengacu pada kepercayaan pada keandalan perawi dan
ketepatan penyaluran informasi mereka.® Salah satu contoh hadits Shahih sebagai
berikut;

Hadis ini diriwayatkan dari Amirul Mu'minin, Abu Hafsh 'Umar bin Al-Khattab RA

QEASE 3 Ha) ) 3l el B JT) A5 aa EIR el (s 5 e (sl O ) 5 el Jlae ) )
' ) 53l L I 40sgs

Terjemahan:

"Nilai dari setiap tindakan ditentukan oleh tujuan atau niat yang melandasinya.
Seseorang akan memperoleh ganjaran yang setimpal dengan apa yang menjadi tujuannya.
Sebagai contoh, hijrah yang dilakukan demi mencari keridhaan Allah dan Rasul-Nya akan
bernilai di sisi Allah dan Rasul-Nya. Sebaliknya, hijrah yang didasari oleh motif materi
(dunia) atau karena alasan pribadi seperti menikahi seorang wanita, maka nilai hijrahnya
hanya sebatas apa yang ia kejar tersebut." (HR. Bukhari No. 1)

2. Hadits Hasan

Hadis Hasan merujuk pada suatu narasi yang secara substansial telah memenuhi
kriteria-kriteria fundamental Hadis Sahih. Kriteria tersebut meliputi kontinuitas rantai
periwayatan (ittisal al-sanad), integritas moral para perawi (‘adalah), serta absensi dari
kejanggalan (syadz) maupun cacat tersembunyi (‘illat).’

Perbedaan signifikannya terletak pada aspek presisi perawi (dabt); di mana kapasitas
memori atau akurasi transmisi salah satu perawinya diklasifikasikan sedikit di bawah
standar perawi Sahih (khafif al-dabt). Kendati demikian, kelemahan minor ini tidak sampai
menggugurkan status kehujjahannya. Oleh karena itu, berdasarkan karakteristik ini, Hadis
Hasan tetap diakui memiliki validitas (maqbtl) untuk difungsikan sebagai basis argumentasi
atau landasan hukum (istidlal).

Klasifikasi sebagai Hadis Hasan apabila memenuhi parameter-parameter esensial
berikut :

Kontinuitas Sanad: Rantai periwayatan harus bersifat bersambung (ittisal al-sanad),

7 Maulana Abdul and others, ‘Hadist Ditinjau Dari Kualitas Sanad Dan Matan ( Hadist Shohih , Hasan °, 1.4
(2024), pp. 396-401.
8 Abdul and others.
% Vol No, April Juni, and Dan Dlaif, ‘Analisis Praktis Dan Klasifikasi Hadits Dari Segi Kualitasnya : Shahih
, 3 lila o Gida ad ) gl Juda Dl aliala s 5 13an o 5 il gl il T Slzadda o3 7l Dhadd g aad TS 5 Y 13 05 Shana J3Ua
1.4 75 Slia o5 U (Sl ai ja¥ Sand (2024), pp. 278-91.

261



memastikan setiap perawi menerima langsung dari sumber sebelumnya.

1. Integritas Perawi: Semua perawi yang terlibat dalam sanad harus memiliki sifat adil
(‘adalah), yaitu memegang teguh moralitas dan kejujuran.

2. Akurasi Transmisi: Perawi diwajibkan memiliki tingkat ketelitian atau daya ingat (dabt),
meskipun kualitas dabt perawi tersebut berada sedikit di bawah standar yang disyaratkan
bagi perawi Hadis Shahih.

3. Ketiadaan Kejanggalan: Matan (isi) hadis tidak boleh mengandung kejanggalan (syddz),
yang berarti tidak bertentangan dengan riwayat yang lebih kuat.

4. Ketiadaan Cacat Tersembunyi: Hadis tersebut harus bebas dari cacat tersembunyi
(‘illat) yang dapat merusak validitasnya, meskipun secara lahiriah tampak sahih.!'”

Contoh hadits Hasan;

Dlrlwayatkan dari Abu Dzar Al- Ghlfal‘l RA, ia berkata

" Gl Sl 5 ¢ 358 b Bia I ST 5 o e LT 5 B ) Sl gy A @baa\
eyl Ay o AT Y Gy s el S Y Gls il 5 en Dual G5 o 5% (I8 315 Gal J8 35 e
Y.

Rasulullah SAW mewasiatkan kepadaku tujuh perkara:

Aku melihat kepada orang yang berada di bawahku (dalam hal duniawi), dan tidak
melihat kepada orang yang berada di atasku. dan mencintai orang-orang miskin dan
mendekat kepada mereka. dan berkata yang hak (benar) meskipun itu pahit. dan
menyambung silaturahmi meskipun mereka membelakangiku (tidak menyambutku).dan
tidak meminta sesuatu pun kepada siapa pun.Aku tidak takut celaan orang yang mencela
karena (melaksanakan perintah) Allah.(Dan di riwayat lain ditambahkan) Aku
memperbanyak ucapan Laa hawla wa laa quwwata illaa billah (Tiada daya dan kekuatan
kecuali dengan pertolongan Allah)."

3. Hadits dhoif

Hadis Da‘if (Hadis Lemah) didefinisikan sebagai suatu tradisi kenabian yang gagal
mencapai standar otentisitas Hadis Shahih maupun Hadis Hasan. Kegagalan ini disebabkan
oleh adanya defisiensi esensial, baik pada komponen sanad (rantai transmisi), integritas atau
akurasi perawi, maupun karena ditemukan cacat tersembunyi ( i/lah) yang secara signifikan
mereduksi kredibilitas riwayat. Oleh karena itu, Hadis Dha'if tidak lolos persyaratan gabiil
(diterima) yang ketat, yang merupakan prasyarat mutlak untuk Hadis Shahih dan Hasan,
sehingga ia tidak dapat dijadikan sebagai landasan hukum (hujjah)."!

Secara fundamental merumuskan bahwa penyebab pokok yang menjadikan sebuah
hadis tergolong da‘if (lemah) dapat dikategorikan menjadi tiga sumber utama:

1. Diskontinuitas Transmisi: Adanya kecacatan atau keterputusan pada mata rantai sanad,
yang mengindikasikan adanya celah dalam kesinambungan periwayatan.

2. Kelemahan Kualitatif Perawi: Perawi yang bersangkutan tidak memenuhi kriteria
‘adalah (integritas moral dan kejujuran) atau dabt (presisi dan ketelitian hafalan).

3. Inefisiensi Presisi: Defisiensi spesifik pada kualitas dabt yang berakibat pada
ketidakakuratan atau ketidaktepatan dalam proses transmisi riwayat.'2

Perumusan ini lebih lanjut menegaskan bahwa Hadis Da‘if memiliki spektrum
kelemahan yang luas, mulai dari tingkat kelemahan yang minor (ringan) hingga yang sangat
substansial (berat).

Contoh hadits Doif; ) . )

DA B (Bie 85815 858k Al il 5 ad )y Jlian)y s U3

"Awal bulan Ramadhan adalah Rahmat, pertengahannya adalah Ampunan

10 No, Juni, and Dlaif.
'No, Juni, and Dlaif.
12 No, Juni, and Dlaif.

262



(Maghfirah), dan akhirnya adalah Pembebasan dari Api Neraka ( ‘Iltqun minan Naar)."
4. Hadits Palsu

Hadis palsu adalah riwayat yang sengaja dibuat-buat lalu disandarkan kepada Nabi
SAW. Lahirnya hadits palsu terutama sebagai respon yang sering kali terjadi penyimpang
terhadap dinamika sosial-politik.Garis sejarah kemunculan. Meskipun ada pandangan yang
menilai gejala pemalsuan telah lahir sejak masa Nabi, arus besar para peneliti mengaitkan
maraknya hadits palsu dengan periode fitnah kubra pasca terbunuhnya Khalifah Utsman bin
Affan, lalu menguat pada masa Khalifah Ali bin Abi Talib ketika faksionalisme politik
mencabik persatuan umat dan masing-masing kubu menjadikan ‘“hadits” sebagai alat
legitimasi.

Kitab yang memuat Hadis Palsu Ulama“ hadis dalam upaya pemberantasan hadis
palsu, menyusun kitab yang berisikan hadis palsu. Hadis maudhu ini ditelaah secara kritis
dengan berbagai pendekatan rumpun ilmu hadis, berikut kitab-kitab tersebut :

1. Al-Maudhu* al-Kubra, karya Ibn al-Jauzi
2. Al-La"ali al-Mashnu®ah fi al-hadits al-Maudhu“ah, karya As-Suyuti
3. Tanzihu Asy-Syariah al-Marfu“ah ,,an Al-Ahadits Asy-Syani“ah al- Maudhu“ah,
karya Ibnu ,,Iraq al-Kittani
4. Silsilah Al-Ahadits Adh-Dha*ifah, karya al-Albani.'?
Fungsi Hadis
A. Hadis sebagai penjelas dan pelengkap Al-Qur’an

Dalam khazanah keilmuan Islam, Al-Qur’an dan hadis menempati posisi yang sangat
fundamental sebagai sumber ajaran dan hukum Islam. Keduanya memiliki hubungan yang
bersifat integratif dan komplementer, sehingga tidak dapat dipisahkan satu sama lain dalam
pembentukan hukum maupun pemahaman keagamaan. Al-Qur’an berfungsi sebagai sumber
hukum utama yang berisi prinsip-prinsip dasar, sedangkan hadis berperan sebagai penjelas
dan implementator dari ajaran-ajaran yang terkandung di dalam Al-Qur’an. Tanpa
kehadiran hadis, sebagian besar ajaran dalam Al-Qur’an sulit dipahami secara operasional,
karena banyak ayat yang bersifat global, umum, dan memerlukan penjelasan lebih lanjut
agar dapat diterapkan dalam kehidupan nyata.

Dalam perspektif ilmu ushul fikih, hadis memiliki beberapa fungsi penting terhadap
Al-Qur’an. Para ulama mengklasifikasikan fungsi tersebut ke dalam empat bentuk utama,
yaitu Bayan al-Tafsir, Bayan al-Taqrir, Bayan al-Tasyri‘, dan Bayan al-Naskh.'*

1. Bayan al-Taqrir (Mempertegas Isi Al-Qur’an)

Fungsi hadis terhadap Al-Qur’an yang pertama adalah sebagai Bayan al-Taqrir, yaitu
mempertegas atau memperkuat isi kandungan hukum yang telah ditetapkan dalam Al-
Qur’an. Dalam fungsi ini, hadis tidak menambahkan hukum baru, melainkan mengafirmasi
dan meneguhkan ketentuan yang telah disebutkan dalam Al-Qur’an. Dengan demikian,
keberadaan hadis sebagai Bayan al-Taqrir berperan menjaga kontinuitas dan konsistensi
antara kedua sumber hukum Islam tersebut.

Contoh penerapan fungsi ini dapat ditemukan pada hadis yang diriwayatkan oleh al-
Bukhari dan Muslim terkait kewajiban berwudu sebelum melaksanakan salat. Rasulullah £
bersabda: “Tidak diterima salat seseorang yang berhadats sampai i1a berwudu.”
(HR. al-Bukhart dan Muslim dari Abu Hurairah)

Hadis ini memperkuat ketentuan dalam Al-Qur’an, tepatnya pada Surat al-Ma’idah
ayat 6, yang berbunyi: “Hai orang-orang yang beriman, apabila kamu hendak

13 Sejarah Periwayatan and others, ‘The History of False Hadiths’, 10.1 (2022), pp. 49-57.
¥ Muhammad Jayadi, ‘Kedudukan Dan Fungsi Hadits Dalam Islma’, Jurnal Adabiyah, X1.01 (2025), pp. 242—
55.

263



mengerjakan salat, maka basuhlah mukamu dan tanganmu sampai dengan siku, dan
sapulah kepalamu dan (basuh) kakimu sampai dengan kedua mata kaki.”(QS. al-Ma’idah
[5]: 6)

Dengan demikian, hadis tersebut menegaskan kembali pentingnya thaharah (bersuci)
sebagai syarat sahnya salat. Al-Qur’an memberikan perintah secara umum, sedangkan hadis
memperkuat implementasi hukum tersebut dalam konteks amalan praktis sehari-hari.

2. Bayan al-Tafsir (Menafsirkan dan Merinci Isi Al-Qur’an)

Fungsi hadis berikutnya terhadap Al-Qur’an adalah Bayan al-Tafsir, yakni hadis
berperan sebagai penafsir dan perinci terhadap ayat-ayat Al-Qur’an yang bersifat umum
(‘am), global (mujmal), atau mutlak (mutlag). Dalam konteks ini, hadis berfungsi
menjelaskan maksud dan batasan suatu ayat agar dapat dipahami secara lebih spesifik dan
aplikatif.Contohnya terdapat pada hadis Rasulullah *¥ yang menjelaskan tentang
pelaksanaan hukuman bagi pelaku pencurian. Diriwayatkan bahwa:“Rasulullah # didatangi
seseorang yang membawa pencuri, maka beliau memotong tangan pencuri tersebut dari
pergelangan tangan.”Hadis ini menafsirkan ayat Al-Qur’an dalam Surat al-Ma’idah ayat
38, yang berbunyi:

“Laki-laki yang mencuri dan perempuan yang mencuri, potonglah tangan keduanya
(sebagai) pembalasan bagi apa yang mereka kerjakan dan sebagai siksaan dari
Allah. ”(QS. al-Ma’idah [5]: 38)

Ayat ini hanya menyebutkan perintah untuk memotong tangan pencuri tanpa
menjelaskan bagian tangan mana yang dimaksud. Melalui hadis di atas, Nabi Muhammad
% memberikan penafsiran bahwa yang dimaksud adalah tangan bagian pergelangan. Hal ini
menunjukkan bahwa fungsi hadis sebagai Bayan al-Tafsir sangat penting dalam
menafsirkan ayat-ayat hukum yang masih bersifat umum agar pelaksanaannya tepat sesuai
dengan ketentuan syariat.

3. Bayan al-Tasyr1‘ (Menetapkan Hukum Baru yang Tidak Tercantum dalam Al-Qur’an)

Fungsi hadis berikutnya adalah sebagai Bayan al-Tasyr1, yaitu hadis yang
menetapkan atau memberikan kepastian hukum terhadap permasalahan yang tidak
dijelaskan secara eksplisit dalam Al-Qur’an. Dalam konteks ini, hadis memiliki peran
legislatif, yaitu menetapkan hukum-hukum baru yang bersumber dari wahyu Allah SWT
melalui perantaraan Nabi Muhammad %,

Fungsi Bayan al-Tasyri‘ ini dapat dipahami bahwa tidak semua aspek hukum Islam
dijelaskan secara rinci dalam Al-Qur’an. Sebagian besar ayat hanya memuat prinsip-prinsip
umum, sementara rincian operasionalnya dijelaskan oleh hadis. Salah satu contohnya adalah
hadis mengenai kewajiban zakat fitrah, sebagaimana sabda Rasulullah :

“Rasulullah £ telah mewajibkan zakat fitrah kepada umat Islam pada bulan Ramadhan
satu sha‘ kurma atau gandum untuk setiap orang, baik merdeka atau hamba, laki-laki
maupun perempuan.” (HR. Muslim)

Hadis ini menetapkan hukum zakat fitrah secara eksplisit, sementara dalam Al-Qur’an
tidak ditemukan penjelasan rinci mengenai kewajiban tersebut. Dengan demikian, hadis
berfungsi melengkapi kekosongan hukum dalam Al-Qur’an dan memberikan kejelasan
praktis bagi umat Islam.

4. Bayan al-Naskh (Menghapus atau Mengganti Ketentuan Hukum Terdahulu)

Fungsi hadis yang terakhir adalah Bayan al-Naskh, yaitu penghapusan atau
penggantian hukum yang telah ditetapkan sebelumnya dalam Al-Qur’an. Secara
terminologis, naskh berarti pembatalan hukum terdahulu oleh hukum yang datang
kemudian, karena dianggap lebih sesuai dengan kondisi sosial dan kebutuhan masyarakat
pada masa tertentu. Contohnya adalah hadis Rasulullah # yang menyatakan: “Tidak ada
wasiat bagi ahli waris.” Hadis ini menasakh atau menghapus ketentuan hukum yang terdapat

264



dalam Surat al-Baqarah ayat 180, yang berbunyi: “Diwajibkan atas kamu, apabila
seseorang di antara kamu kedatangan tanda-tanda maut, jika ia meninggalkan harta yang
banyak, berwasiat untuk ibu-bapak dan karib kerabat secara makruf. (Ini adalah)
kewajiban atas orang-orang yang bertakwa.”(QS. al-Bagarah [2]: 180) Ayat ini pada
awalnya memperbolehkan pemberian wasiat kepada kerabat, termasuk ahli waris. Namun,
kemudian datang hadis tersebut yang menghapus kebolehan itu, karena hak waris telah
diatur secara tegas dalam sistem faraidh (pembagian warisan Islam).

Kendati demikian, fungsi hadis sebagai Bayan al-Naskh masih menjadi bahan
perdebatan di kalangan ulama. Sebagian ulama ushul berpendapat bahwa hadis tidak dapat
menasakh Al-Qur’an karena kedudukan Al-Qur’an sebagai wahyu qath‘i (pasti) dianggap
lebih tinggi. Namun, sebagian lainnya berpendapat bahwa jika hadis tersebut berstatus
mutawatir—yakni diriwayatkan oleh banyak perawi yang mustahil berdusta—maka hadis
tersebut memiliki kekuatan hukum yang sejajar dengan Al-Qur’an dan dapat berfungsi
sebagai nasikh (penghapus).

Dengan demikian, peran hadis dalam konteks Bayan al-Naskh menunjukkan adanya
dinamika hukum Islam yang fleksibel dan adaptif terhadap perubahan kondisi sosial. Hal
ini menegaskan bahwa syariat Islam dibangun atas dasar kemaslahatan dan hikmah, bukan
sekadar teks formal yang statis '°
B. Fungsi Hadis dalam Praktik Ibadah

Hadis memiliki peran yang sangat signifikan dalam menjelaskan dan
menyempurnakan tata cara pelaksanaan ibadah dalam Islam. Meskipun Al-Qur’an telah
menetapkan kewajiban beribadah seperti salat, puasa, zakat, dan haji, namun petunjuk
pelaksanaannya tidak dijelaskan secara rinci. Di sinilah hadis berfungsi memberikan
panduan praktis dan teknis agar ibadah dapat dilaksanakan sesuai dengan tuntunan
Rasulullah £,

Sebagai contoh, Al-Qur’an hanya memerintahkan umat Islam untuk mendirikan salat,
tanpa menyebutkan jumlah rakaat, urutan gerakan, dan bacaan yang harus dibaca. Melalui
hadis, seluruh aspek tersebut dijelaskan secara terperinci sebagaimana sabda Rasulullah :
“Salatlah kalian sebagaimana kalian melihat aku salat.” (HR. al-Bukhari). Demikian pula
dalam ibadah haji, Rasulullah *menegaskan: “Ambillah dariku manasik kalian.” (HR.
Muslim).

Dari kedua hadis tersebut dapat dipahami bahwa hadis berfungsi sebagai instrumen
pelengkap dan penyempurna dalam melaksanakan perintah ibadah yang bersifat umum di
dalam Al-Qur’an. Dengan demikian, hadis tidak hanya memperjelas aspek hukum ibadah,
tetapi juga menjadi pedoman normatif dan praktis dalam menjaga kemurnian ritual
keagamaan agar tetap sesuai dengan sunnah Nabi Muhammad £,

C. Hadis sebagai Pedoman Muamalah dan Hukum Islam

Selain dalam bidang ibadah, hadis juga berperan sentral dalam menjelaskan hukum-
hukum Islam yang berkaitan dengan aspek sosial dan kemasyarakatan (mu ‘Gmalah). Banyak
ketentuan hukum dalam Al-Qur’an yang disampaikan secara umum, sehingga memerlukan
penjelasan lebih rinci melalui hadis Nabi. Dalam hal ini, hadis menjadi sumber hukum
kedua yang memperjelas mekanisme, etika, dan prinsip hukum Islam dalam berbagai bidang
seperti jual beli, utang piutang, pernikahan, warisan, dan hukum pidana.

Misalnya, Al-Qur’an hanya memberikan prinsip umum keadilan dan larangan berbuat
curang dalam jual beli, namun hadis menjelaskan secara detail larangan penipuan (gharar),
riba, dan praktik jual beli yang tidak sah. Dalam bidang hukum keluarga, hadis menjelaskan

15 Abdul Wahab Syakhrani and Ahmad Fahri, ‘Fungsi, Kedudukan, Dan Perbandingan Hadits Dengan Al-
Qur’an’, Mushaf Journal: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis, 3.1 (2023), pp. 51-58.

265



hak dan kewajiban antara suami-istri, tata cara pernikahan, serta penyelesaian perceraian
sesuai dengan prinsip syariat.

Dengan demikian, hadis berfungsi melengkapi sistem hukum Islam agar bersifat
komprehensif dan aplikatif. Sebagaimana dinyatakan oleh Hermawan (2022), hadis menjadi
rujukan penting dalam pembentukan norma hukum Islam yang mencakup seluruh aspek
kehidupan manusia, sehingga syariat Islam menjadi sempurna dan dapat diterapkan dalam
kehidupan sehari-hari.

D. Pentingnya Hadis dalam Pembentukan Syariat Islam

Kedudukan hadis dalam pembentukan syariat Islam tidak dapat diremehkan. Tanpa
keberadaan hadis, pemahaman terhadap ajaran Islam akan menjadi tidak utuh karena Al-
Qur’an tidak menjelaskan secara rinci seluruh aspek kehidupan manusia. Hadis berfungsi
sebagai sumber hukum kedua (al-mashdar al-tsani) yang memberikan penjelasan,
penetapan, serta pembaruan hukum berdasarkan wahyu Allah SWT yang
diimplementasikan melalui sabda, perbuatan, dan ketetapan Rasulullah .

Keabsahan hadis sebagai sumber tasyri‘ (penetapan hukum) diakui oleh konsensus
ulama (ijma ‘) sejak masa Rasulullah %, sahabat, hingga generasi tabi‘in. Mereka memahami
bahwa setiap sabda dan perbuatan Nabi mengandung nilai hukum yang bersifat mengikat
bagi umat Islam. Wahyudin Darmalaksana (2017) menegaskan bahwa hadis yang sahih
memiliki legitimasi kuat sebagai landasan hukum Islam, karena berasal dari otoritas
kenabian yang mendapat bimbingan wahyu.

Oleh karena itu, hadis tidak hanya berfungsi melengkapi hukum-hukum Al-Qur’an,
tetapi juga berperan membentuk sistem syariat yang menyeluruh dan fleksibel, yang mampu
menjawab kebutuhan manusia di berbagai ruang dan waktu.

E. Problematika dan Pengembangan Metodologi Kajian Hadis

Dalam perjalanan sejarah intelektual Islam, posisi hadis sebagai sumber hukum kedua
setelah Al-Qur’an telah melahirkan berbagai dinamika pemikiran dan perdebatan.
Perbedaan pandangan mengenai kedudukan, otentisitas, dan penerapan hadis
mencerminkan adanya perkembangan metodologis yang terus berevolusi seiring dengan
kemajuan ilmu pengetahuan.

Salah satu problematika utama yang dihadapi para ulama adalah dalam aspek validasi
hadis, seperti keabsahan sanad, kredibilitas perawi, dan relevansi konteks matan hadis
terhadap kondisi sosial kontemporer. Hal ini mendorong lahirnya ilmu musthalah al-hadith,
jarh wa ta‘dil, serta pendekatan kritis modern yang mengkaji hadis tidak hanya secara
tekstual, tetapi juga kontekstual.

Oleh karena itu, diperlukan pembaruan dan penguatan metodologi penelitian hadis
agar tetap relevan dengan perkembangan zaman. Pengembangan pendekatan
multidisipliner—seperti hermeneutika hadis, kritik historis, serta integrasi dengan ilmu
sosial dan humaniora—dapat memperkaya pemahaman hadis secara lebih komprehensif.
Dengan demikian, hadis akan tetap menjadi sumber hukum dan nilai moral yang hidup,
dinamis, serta mampu menjawab tantangan peradaban modern.

F. Hadis dalam Praktik Hukum dan Kehidupan Sehari-hari

Hadis memiliki peran yang sangat penting dalam penerapan hukum Islam dalam
kehidupan sehari-hari. Melalui hadis, umat Islam memperoleh pedoman praktis tentang
bagaimana mengimplementasikan ajaran agama secara nyata dalam berbagai aspek
kehidupan, baik dalam bidang ibadah, keluarga, ekonomi, sosial, maupun pidana.

Trismayanti (2023) menegaskan bahwa hadis berfungsi sebagai panduan operasional
dalam menerapkan nilai-nilai Al-Qur’an dalam konteks kehidupan modern. Misalnya,
dalam bidang ekonomi, hadis menjelaskan prinsip keadilan dalam transaksi, etika bisnis,
serta larangan terhadap praktik yang merugikan. Dalam hukum keluarga, hadis mengatur

266



tata cara pernikahan, kewajiban suami-istri, dan penyelesaian konflik rumah tangga. Dalam
bidang pidana, hadis menjelaskan implementasi hukuman yang telah digariskan dalam Al-
Qur’an agar sesuai dengan prinsip keadilan dan kemaslahatan.

Dengan demikian, hadis tidak hanya menjadi sumber hukum yang bersifat teoretis,
tetapi juga merupakan pedoman praktis bagi umat Islam untuk menata kehidupan
berdasarkan nilai-nilai ilahiah. Kehadiran hadis melengkapi Al-Qur’an dalam aspek
pelaksanaan hukum Islam, sekaligus meneguhkan posisi Nabi Muhammad *sebagai
teladan utama dalam seluruh dimensi kehidupan manusia.'®
Sejarah Perkembangan Hadist
e Sejarah adalah ilmu yang mempelajari peristiwa penting dalam kehidupan manusia pada

masa lampau. [lmu ini tidak hanya mengumpulkan fakta-fakta yang sudah terjadi, tetapi
juga mengajarkan cara berpikir secara historis agar seseorang dapat memahami suatu
peristiwa berdasarkan konteks zamannya. Sejarah perkembangan hadis merupakan
bagian penting dari ilmu pengetahuan Islam. . Perkembangan hadis berlangsung secara
bertahap, dimulai dari masa Rasulullah SAW, dilanjutkan oleh para sahabat, kemudian
generasi tabi‘in, dan tabi‘ut tabi‘in. Proses panjang ini berpengaruh besar terhadap
pembentukan pemikiran keislaman dan perkembangan peradaban Islam.
e Perkembangan Hadis pada Masa Rasulullah SAW (13 SH — 11 H)

Pada masa Rasulullah SAW masih hidup, hadis belum mendapatkan perhatian sebesar
al-Qur’an. Hal ini menyebabkan proses kodifikasi hadis berjalan lebih lambat dibandingkan
dengan kodifikasi al-Qur’an. Al-Qur’an pada masa Nabi telah tercatat seluruhnya, meskipun
dalam bentuk sederhana, dan proses pembukuannya mulai dilakukan pada masa Khalifah
Abu Bakar ash-Shiddiq. Penyempurnaan penulisan tersebut kemudian dilaksanakan pada
masa Khalifah Utsman bin Affan, yang dikenal dengan istilah Khath Utsmani (tulisan
Utsmani)

Berbeda dengan al-Qur’an, penulisan hadis pada masa Rasulullah secara umum belum
dibolehkan. Meskipun para sahabat sangat membutuhkan petunjuk dan bimbingan Nabi
dalam memahami serta mengamalkan ajaran al-Qur’an, mereka belum menyadari potensi
bahaya yang dapat muncul di masa mendatang akibat belum dibukukannya hadis secara
sistematis. Oleh karena itu, pada masa Nabi, hadis lebih banyak disampaikan melalui
hafalan dan periwayatan lisan daripada melalui tulisan'’

e Perkembangan Hadis di Masa Sahabat

Setelah wafatnya Rasulullah, para sahabat menjadi generasi pertama yang
bertanggung jawab menjaga hadis agar tidak tercampur dengan al-Qur’an dan tidak
mengalami distorsi. Masa ini dikenal dengan istilah: “Taqlil al-Riwayah wa al-Tathabbut fi
al-Riwayah” (masa penyedikitan dan pembatasan periwayatan hadis)

Tujuannya adalah menjaga keotentikan hadis agar terhindar dari pemalsuan dan
kesalahan dalam periwayatan. Kebijakan Para Khalifah Rasyidun
a. Abu Bakar ash-Shiddiq

Sangat berhati-hati dalam menerima hadis. Ia tidak menerima hadis kecuali ada saksi
yang membenarkan riwayat tersebut.

Contoh: Kasus nenek yang menuntut warisan Abu Bakar baru menetapkan hukum
setelah ada saksi (al-Mughirah dan Muhammad bin Maslamabh).

Membakar catatan hadis pribadinya (sekitar 500 hadis) karena takut terjadi kesalahan
dalam periwayatan Hasilnya: jumlah hadis yang diriwayatkan Abu Bakar sedikit, tapi
kualitasnya sangat terjaga.

16 Jayadi.
17’ Nabi Muhammad, ‘Sejarah Perkembangan Hadits Pra Kodifikasi’, pp. 79-88.

267



b. Umar bin Khattab

Melarang memperbanyak periwayatan hadis agar perhatian umat tidak teralihkan dari
al-Qur’an.Menerapkan sistem verifikasi (kritik sanad): meminta saksi jika ada sahabat yang
meriwayatkan hadis (contoh: Abu Musa al-Asy’ari diminta saksi).Merencanakan kodifikasi
hadis, namun membatalkannya karena khawatir akan menggeser perhatian dari al-
Qur’an.Tetap mendukung pembelajaran hadis, bahkan mengirim guru-guru untuk
mengajarkan al-Qur’an dan hadis di berbagai wilayah Islam.

c. Utsman bin Affan

Melanjutkan kebijakan kehati-hatian, namun lebih longgar dibanding Umar.

Dalam khutbahnya, Utsman berpesan agar tidak meriwayatkan hadis yang tidak
pernah didengar pada masa Abu Bakar dan Umar.Diriwayatkan hanya sekitar 40 hadis
darinya, terutama tentang wudhu.

d. Ali bin Abi Thalib

Menerima hadis dengan sumpah, kecuali dari perawi yang sangat dipercaya seperti
Abu Bakar.

Menulis beberapa catatan hadis, di antaranya tentang diyat, qisas, dan pembebasan
tawanan.

Diriwayatkan lebih dari 780 hadis melalui jalurnya. Pada masa akhir kekhalifahannya,
muncul perpecahan politik (antara kelompok Ali dan Mu’awiyah) yang memunculkan hadis
palsu dari pihak-pihak tertentu (terutama kelompok Syi’ah awal)'

e Perkembangan Hadis di Masa Tabi’in (41-100 H)

Setelah para sahabat nabi wafat, tugas menjaga dan menyebarkan hadist dilanjutkan
oleh generasi Tabi'in, yaitu orang orang yang belajar langsung dari para sahabat nabi.
Dimasa ini, hadis mulai menyebar ke berbagai wilayah Islam dan semakin banyak dipelajari

Ciri-ciri perkembangan hadis masa Tabi’in Penyebaran hadis semakin luas. Islam
sudah menyebar ke luar Arab, sehingga para Tabi’in mengajarkan hadis di berbagai daerah
seperti Madinah, Kufah, Basrah, Syam (Suriah), dan Mesir. Hadis masih banyak
disampaikan secara lisan. Para Tabi’in biasanya menghafal hadis dari sahabat lalu
mengajarkannya kepada murid mereka. Namun, sebagian sudah mulai menulis hadis dalam
catatan pribadi (disebut shahifah). Lebih hati-hati dalam meriwayatkan hadis.

Karena mulai banyak berita palsu atau hadis yang dibuat-buat untuk kepentingan
politik, para Tabi’in selalu mengecek sumbernya siapa yang menyampaikan hadis itu dan
apakah benar berasal dari Nabi Pusat-pusat pengajaran hadis Pada masa Tabi’in, muncul
beberapa daerah penting tempat belajar hadis:

Madinah: pusat ilmu hadis dari sahabat seperti Aisyah, Abu Hurairah, dan Ibnu Umar.
Tokoh Tabi’in terkenal di sini antara lain Sa‘id bin al-Musayyab dan ‘Urwah bin al-Zubair.

Kufah dan Basrah (Irak): hadis-hadis disebarkan oleh murid-murid sahabat seperti Al-
Hasan al-Bashri, Algamah bin Qais, dan Ibrahim an-Nakha“i.

Syam dan Mesir: banyak ulama Tabi’in seperti Abu Idris al-Khaulani dan Muhammad
bin Syihab az-Zuhri yang mengajarkan hadis di wilayah ini.

Ketelitian dalam menerima hadis Pada masa ini, ketelitian para ulama Tabi’in sangat
tinggi. Mereka tidak mudah menerima hadis sebelum memastikan siapa yang
meriwayatkannya. Hal ini dilakukan untuk menghindari hadis palsu, karena saat itu mulai
muncul perpecahan politik antara kelompok Syiah, Khawarij, dan lainnya. Mereka juga
mulai membedakan hadis yang kuat (sahih) dan hadis yang lemah (dhaif) berdasarkan
kejujuran dan ingatan para perawinya.

18 Muhammad.

268



Awal penulisan hadis Meskipun belum ada perintah resmi untuk membukukan hadis,
beberapa Tabi’in sudah menulis hadis dari sahabat. Di antaranya: Ash-Shahifah Ash-
Shadiqah karya Abdullah bin Amr bin Ash

Ash-Shahifah Jabir bin Abdillah al-Anshari Ash-Shahifah Ash-Sahihah karya
Hammam bin Munabbih, murid dari Abu Hurairah Tulisan-tulisan inilah yang menjadi dasar
awal pengumpulan hadis secara resmi pada masa setelah Tabi’in (masa Tabi’ut Tabi’in).

Tokoh-tokoh penting masa Tabi’in Beberapa ulama besar yang berjasa menjaga hadis
di masa ini antara lain:

Sa‘id bin al-Musayyab

Urwah bin al-Zubair

Al-Hasan al-Bashri

Ibrahim an-Nakha“i

Hammam bin Munabbih

Muhammad bin Syihab az-Zuhri (orang yang pertama kali mengumpulkan hadis secara
resmi atas perintah Khalifah Umar bin Abdul Aziz)"

e Masa Kodifikasi Hadis (Abad ke-2-3 H)

Pada abad ke-2 hingga ke-3 Hijriah, hadis mulai dikodifikasi secara resmi dan
sistematis setelah sebelumnya hanya diriwayatkan secara lisan atau melalui catatan pribadi
sahabat dan tabi‘in. Tujuannya adalah untuk menjaga keaslian hadis dari pemalsuan yang
mulai marak akibat perpecahan politik dan munculnya berbagai aliran dalam Islam.Para
ulama pada masa ini tidak hanya mengumpulkan hadis, tetapi juga menyeleksi sanad dan
matan, membedakan antara hadis sahih, hasan, dan daif. Dari sinilah muncul berbagai kitab
hadis besar yang menjadi dasar bagi ilmu hadis dan hukum Islam:

1. Imam Malik bin Anas menyusun Al-Muwaththa’, kitab hadis pertama yang tersusun rapi
berisi hadis Nabi, fatwa sahabat, dan pendapat tabi‘in.

2. Imam Ahmad bin Hanbal menyusun Musnad Ahmad, menghimpun lebih dari 30.000
hadis berdasarkan nama sahabat periwayat.

3. Imam al-Bukhari menulis Shahih al-Bukhari, menghimpun hanya hadis-hadis yang
paling sahih dengan syarat sanad yang ketat.

4. Imam Muslim menyusun Shahih Muslim dengan metode penyusunan yang lebih
sistematis.

Disusul oleh penyusun kitab Sunan seperti Abu Dawud, at-Tirmidzi, an-Nasa’i, dan
Ibnu Majah.

Melalui proses kodifikasi ini, hadis berhasil terpelihara keasliannya dan menjadi
sumber hukum Islam kedua setelah Al-Qur’an.?’

S e

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil kajian terhadap sejarah perkembangan hadis, dapat disimpulkan
bahwa perjalanan hadis dari masa Rasulullah SAW hingga era kodifikasi merupakan proses
panjang yang menunjukkan kesungguhan dan tanggung jawab umat Islam dalam menjaga
keaslian ajaran Nabi. Pada masa Rasulullah SAW, hadis disampaikan secara lisan dan
dihafal oleh para sahabat dengan penuh kehati-hatian. Setelah wafatnya Nabi, para sahabat
melanjutkan penyampaian hadis kepada tabi‘in dengan prinsip kehati-hatian yang tinggi,
guna menghindari adanya penambahan atau pengurangan dalam periwayatan.

19 Perkembangan Hadis and others, ‘Volume 9, Nomor (2 Agustus 2019) 4°, 9 (2019), pp. 4-32.
20 Hadis and others.

269



Memasuki masa tabi‘in dan tabi‘ut tabi‘in, perhatian terhadap hadis semakin
meningkat, ditandai dengan lahirnya berbagai metode periwayatan dan pengumpulan hadis
di berbagai wilayah Islam. Puncak dari perkembangan ini terjadi pada masa pemerintahan
Khalifah Umar bin Abdul Aziz yang memerintahkan pembukuan hadis secara resmi. Upaya
ini melahirkan karya-karya monumental seperti Al-Muwaththa’ karya Imam Malik, Musnad
karya Imam Ahmad, serta Shahih karya Imam al-Bukhari dan Imam Muslim. Kodifikasi
tersebut menjadi tonggak penting dalam sejarah Islam karena menandai peralihan hadis dari
tradisi lisan menuju dokumentasi tertulis yang sistematis dan ilmiah.

Selain nilai historisnya, perkembangan hadis juga mencerminkan kematangan
metodologis dan intelektual umat Islam. Hadis berfungsi sebagai penjelas, pelengkap, dan
penetap hukum yang tidak dijelaskan secara eksplisit dalam Al-Qur’an. Oleh karena itu,
pemahaman terhadap sejarah hadis sangat penting agar generasi muslim masa kini mampu
menghargai upaya para ulama terdahulu dalam menjaga kemurnian sunnah Rasulullah SAW
serta mengimplementasikan nilai-nilai hadis dalam kehidupan modern dengan tetap berpijak
pada prinsip keotentikan dan keilmuan.

DAFTAR PUSTAKA

Abdul Wahab Syakhrani, and Ahmad Fahri, ‘Fungsi, Kedudukan, Dan Perbandingan Hadits Dengan
Al-Qur’an’, Mushaf Journal: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis, 3.1 (2023), pp. 51-58

Abdul, Maulana, Hamid Muhammad, Mumtaza Ilma Afkarina, Syaridatus Shalsabila, and Shofil
Fikri, ‘Hadist Ditinjau Dari Kualitas Sanad Dan Matan ( Hadist Shohih , Hasan ’°, 1.4 (2024),
pp. 396401

Aly, M A H A D, Sejarah Pertumbuhan, Dan Perkembangan, Muhammad Ali, and Muhammad Al
‘Ma’had Aly’, 4 (2025), pp. 16983

Dan, Sejarah, Pengaruh Alquran, and D A N K A Bah, ‘Sejarah Dan Pengaruh Alquran, Hadits, Dan
Ka’bah Dalam Kehidupan Umat Islam’, 7.1 (2025), pp. 54—65

Hadis, Perkembangan, Pada Masa, Arofatul Mu, Stai Al, Yasini Pasuruan, Abstrak Sudah, and
others, ‘Volume 9, Nomor (2 Agustus 2019) 4°, 9 (2019), pp. 4-32

Jayadi, Muhammad, ‘Kedudukan Dan Fungsi Hadits Dalam Islma’, Jurnal Adabiyah, X1.01 (2025),
pp. 242-55

Muhammad, Nabi, ‘Sejarah Perkembangan Hadits Pra Kodifikasi’, pp. 79—88

No, Vol, April Juni, and Dan Dlaif, ‘ Analisis Praktis Dan Klasifikasi Hadits Dari Segi Kualitasnya :
Shahih , Sl atiala 53 e o5 il gal &) “a Sk &5 "Gl Slds gy aal 'J 5 Y I3 55 Sanya Jilia
(2024) 1.4 ey Siao s b (Siell 2 a¥ Maad (32 lila &3 (uda &3 ) Jwis pp. 278-91

Periwayatan, Sejarah, Hadist Palsu, Mohammad Choirul Anam, Dul Saiin, and Muhammad Arifin,
‘The History of False Hadiths’, 10.1 (2022), pp. 49-57

Tambarangan, Stit Assunniyyah, ‘SEJARAH PEMBINAAN DAN PENGHIMPUNAN HADITS’,
3.1 (2023), pp. 32-50

270



