Vol 9 No. 12 Desember 2025
Jurnal Penelitian Multidisiplin Terpadu eISSN: 2118-7452

MAHABBAH DALAM PERSPEKTIF REMAJA DALAM KELUARGA
FATHERLESS DI SURABAYA

Khadijatul Alya!, Nasruddin?®
khadijahalya2003@gmail.com?, nasruddin@uinsa.ac.id?
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, Indonesia

ABSTRACT

The phenomenon of fatherlessness has become increasingly prevalent in Indonesia and has
significant implications for adolescents’ psychological development. The absence of a father
often leads to feelings of loss, emotional emptiness, and difficulties in building a sense of
security and self-confidence. This study aims to explore how fatherless adolescents in Surabaya
interpret the concept of mahabbah (divine love) as a source of spiritual strength and emotional
resilience. Using a qualitative phenomenological approach, data were collected from six
participants aged 17-21 years who experienced the absence of a father due to death, divorce,
or emotional detachment. Semi-structured interviews were conducted, and the data were
analyzed thematically. The findings reveal that mahabbah is perceived as a form of divine love
that replaces paternal affection and provides inner peace and self-acceptance. It functions as a
source of psychological resilience, a substitute for disrupted attachment, and a mechanism for
emotional regulation through reflection and spiritual practice. The internalization of mahabbah
helps adolescents transform negative emotions such as anger and sadness into acceptance and
serenity. This study highlights the potential of mahabbah as a psychospiritual intervention to
enhance emotional stability and mental well-being among fatherless adolescents in urban
contexts

Keywords: Mahabbah, Fatherless Adolescents, Psychological Resilience, Attachment, Islamic
Psychotherapy.

PENDAHULUAN

Keluarga merupakan lingkungan sosial pertama dan paling penting dalam membentuk
kepribadian serta kesejahteraan psikologis seorang anak. Kehadiran figur ayah berperan
tidak hanya sebagai penyedia kebutuhan material, tetapi juga sebagai sumber kasih sayang,
dukungan emosional, dan keteladanan moral (Lee et al., 2025). Ayah menjadi sosok penting
dalam menumbuhkan rasa percaya diri, kemampuan regulasi emosi, serta keterampilan
sosial anak. Namun, fenomena sosial di Indonesia menunjukkan bahwa tidak semua anak
memiliki kesempatan untuk tumbuh dengan kehadiran ayah secara utuh dalam
kehidupannya.

Indonesia saat ini diproyeksikan sebagai negara dengan tingkat fatherless tertinggi
ketiga di dunia. Data UNICEF tahun 2021 menunjukkan sekitar 20,9% anak di Indonesia
tumbuh tanpa keterlibatan ayah, baik secara fisik maupun emosional (Lee et al., 2025). Data
dari Badan Pusat Statistik (BPS) pada tahun yang sama juga mengungkap bahwa hanya
37,17% anak berusia 0-5 tahun yang diasuh oleh kedua orang tua, sementara 62,83%
sisanya dibesarkan tanpa kehadiran ayah secara penuh (BPS, 2021). Fenomena ini
mencerminkan realitas sosial yang mengkhawatirkan: meningkatnya jumlah keluarga yang
tidak lagi menghadirkan figur ayah dalam proses pengasuhan anak.

Kondisi fatherless atau ketiadaan ayah baik karena perceraian, kematian, pekerjaan
jarak jauh, maupun ketidakhadiran emosional sering kali menimbulkan dampak mendalam
pada perkembangan psikologis remaja. Mereka mengalami kesulitan dalam membangun
rasa aman, kepercayaan diri, serta kontrol emosi (Gallagher & Miller, 2018). Kekosongan
cinta dan perhatian paternal dapat menimbulkan “tangki cinta kosong”, yaitu metafora bagi
kebutuhan emosional yang tidak terpenuhi. Remaja dengan tangki cinta yang kosong kerap

120


mailto:%20delvina.yantisiahaan@student.uhn.ac.id1
mailto:hamida_mat67@yahoo.com2

menunjukkan perilaku kompensasi seperti kenakalan, pencarian identitas ekstrem, atau
kecenderungan menarik diri secara sosial (Liu etal., 2021). Penelitian milik Lee et al. (2025)
juga menunjukkan bahwa remaja fatherless lebih rentan terhadap stres, kecemasan, dan rasa
kesepian yang berkepanjangan dibandingkan remaja dengan figur ayah yang hadir.

Dalam konteks spiritualitas Islam, mahabbah yang berarti cinta llahi dapat menjadi
solusi spiritual dalam mengatasi kekosongan afektif tersebut. Mahabbah bukan sekadar
perasaan emosional, melainkan wujud kedekatan eksistensial antara hamba dan Tuhannya
yang melahirkan rasa damai, ikhlas, dan kasih sayang terhadap sesame (Lee et al., 2025).
Dengan menumbuhkan mahabbah, individu diajak untuk mencintai Allah secara tulus
sehingga energi cinta itu memancar dalam kehidupan sosialnya: menghargai diri sendiri,
berbuat baik kepada orang lain, serta menerima pengalaman hidup dengan penuh kesadaran
spiritual. Dalam konteks remaja fatherless, mahabbah berpotensi berfungsi sebagai sumber
kekuatan batin yang mampu mengisi ruang kosong akibat kehilangan sosok ayah.

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini berfokus untuk menggali
bagaimana remaja dari keluarga fatherless di Kota Surabaya memaknai konsep mahabbah
dalam kehidupan mereka. Surabaya, sebagai kota metropolitan dengan dinamika sosial
tinggi, menjadi representasi menarik untuk menelusuri pengalaman spiritual remaja dalam
menghadapi tekanan emosional akibat absennya figur ayah. Melalui pendekatan kualitatif,
penelitian ini berupaya memahami proses pencarian makna cinta llahi yang dijalani para
remaja fatherless sebagai bentuk ketahanan emosional dan spiritual di tengah tantangan
kehidupan modern.

METODOLOGI

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode fenomenologis
untuk memahami pengalaman subjektif remaja fatherless dalam memaknai konsep
mahabbah atau cinta Ilahi. Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti menggali
makna terdalam dari pengalaman spiritual dan emosional informan. Subjek penelitian terdiri
dari enam remaja berusia 1721 tahun yang berdomisili di Surabaya, dengan komposisi dua
laki-laki dan empat perempuan. Para informan dipilih secara purposive berdasarkan kriteria
tumbuh tanpa figur ayah, baik karena perceraian, meninggal dunia, maupun ayah yang
bekerja di luar kota sehingga tidak hadir dalam pengasuhan.

Data dikumpulkan melalui wawancara semi-terstruktur agar peneliti dapat
mengeksplorasi pandangan dan pengalaman informan secara mendalam. Setiap hasil
wawancara ditranskripsi dan dianalisis menggunakan analisis tematik, yakni dengan
mengidentifikasi dan menafsirkan tema-tema utama yang muncul dari narasi para remaja,
seperti pengalaman kehilangan, pencarian makna spiritual, dan penerapan mahabbah dalam
kehidupan sehari-hari. Hasil analisis kemudian ditafsirkan secara reflektif untuk
memperoleh gambaran utuh tentang bagaimana mahabbah berperan sebagai sumber
kekuatan emosional dan spiritual bagi remaja fatherless di Surabaya.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Penelitian ini bertujuan untuk memahami bagaimana remaja fatherless di Surabaya
memaknai konsep mahabbah sebagai sumber kekuatan spiritual dalam menghadapi
kekosongan emosional akibat ketiadaan figur ayah. Berdasarkan wawancara semi-
terstruktur terhadap enam (6) partisipan, diperolen beragam pengalaman yang
menggambarkan dinamika emosional dan spiritual para remaja. Meskipun latar belakang
penyebab fatherless berbeda, seluruh subjek menunjukkan pola pencarian makna dan
kebutuhan akan cinta yang lebih tinggi, yang kemudian mereka temukan melalui mahabbah
atau cinta llahi.

121



Table 1. Profil Subjek Penelitian

Kode Jenis

Subjek Kelamin Usia Kondisi Fatherless Keterangan Singkat
S1 Laki-laki 19 tahun  Ayah meninggal saat SD ;I'(;ri]lggal dengan ibu dan dua
S2 Perempuan 18 tahun  Orang tua bercerai Tinggal d?”ga!” ibu, jarang

berkomunikasi dengan ayah

s3 Laki-laki 20 tahun Ayah_ bgkerja _dl luar Hubungan emosional

negeri sejak kecil terbatas

sS4 Perempuan 17 tahun Ayah_ tidak hadir secara Ayah s_|buk o_Ian kurang
emosional memberi perhatian

Ayah meninggalkan Mengalami kesulitan

S5 Perempuan 21 tahun keluarga karena konflik ~ mempercayai figur laki-laki

Perempuan 19 tahun Ayah meninggal akibat Menemukan  ketenangan

kecelakaan

melalui kegiatan rohani

Setelah melakukan analisis terhadap hasil wawancara, ditemukan bahwa setiap subjek
memiliki pengalaman unik dalam menghadapi kehilangan figur ayah. Namun, dari
keseluruhan narasi muncul pola tematik yang serupa terkait dengan perjalanan emosional
dan spiritual mereka. Tema-tema tersebut menunjukkan proses perkembangan dari perasaan
kehilangan menuju penerimaan, serta bagaimana konsep mahabbah menjadi jalan bagi
remaja untuk menemukan kembali makna cinta dan ketenangan batin. Adapun tema-tema
utama yang teridentifikasi adalah:

1) Pengalaman kekosongan emosional

2) Pemaknaan mahabbah sebagai pengganti kelekatan
3) Transformasi emosi negatif menjadi penerimaan diri dan kedamaian spiritual.

Table 2. Tema yang Muncul dari Hasil Analisis Data

Tema Makna Subtema Bentuk Pengalaman
Pengalaman Perasaan (1) Rasa kehilangan “Rasa seperti ada yang
Kekosongan kehilangan, dan kerinduan hilang sejak ayah tidak
Emosional kesepian, dan (2) Perasaan berbeda  ada.” (S1)

kurangnya dari teman sebaya “Sering merasa berbeda
dukungan afektif (3) Kebutuhan akan dengan teman yang
akibat absennya figur pelindung punya ayah lengkap.”
sosok ayah (S2)
“Ayah sering menelepon,
tapi rasanya tetap jauh
karena tidak pernah
benar-benar ada.” (S3)
“Saya sulit percaya pada
laki-laki karena takut
ditinggalkan seperti ayah
dulu.” (S5)
Pemaknaan Penemuan makna (4) Ketergantungan “Dengan mencintai
Mahabbah sebagai  cinta Ilahi sebagai spiritual kepada Allah  Allah, saya merasa punya

Pengganti Kelekatan

bentuk kelekatan
spiritual yang
menggantikan figur
ayah

(5) Kedamaian
melalui ibadah

(6) Pemahaman cinta
tanpa syarat

tempat bergantung yang
tidak pernah pergi.” (S3)
“Mahabbah mengajarkan
bahwa cinta tidak harus
datang dari manusia.”
(S4)

122



“Setiap kali sedih, saya
membaca dzikir dan
merasa tenang, seolah
Allah menggantikan
sosok ayah.” (S2)

“Saya belajar bahwa
kehilangan bisa diganti
dengan kedekatan kepada

Allah.” (S6)
Transformasi Emosi ~ Perubahan emosi (7) Penerimaan “Dulu  sering marah,
Negatif dari marah dan terhadap kehilangan sekarang lebih  bisa
kecewa menjadi (8) Proses keikhlasan ~ menerima keadaan.” (S1)
penerimaan dan (9) Ketahanan “Belajar ikhlas melalui
ketenangan melalui  emosional konsep mahabbah.” (S2)
internalisasi “Saya belajar bahwa
mahabbah cinta Allah tidak pernah

berhenti, bahkan saat
semua orang pergi.” (S6)
“Sekarang saya lebih
fokus pada hal-hal yang
bisa saya kendalikan.”
(S5)

Berdasarkan hasil analisis data, ketiga tema di atas menggambarkan proses batiniah
yang dialami oleh remaja fatherless di Surabaya, yang menunjukkan perjalanan emosional
dari kehilangan menuju penerimaan melalui perantaraan nilai spiritual mahabbah. Adapun
uraian setiap tema sebagai berikut:

(1)Pengalaman Kekosongan Emosional

Tema pertama menyoroti perasaan kehilangan dan kehampaan emosional yang
muncul akibat absennya figur ayah. Para remaja menggambarkan bahwa ketiadaan ayah
bukan hanya berarti kehilangan sosok secara fisik, tetapi juga hilangnya kehangatan dan
rasa aman dalam keluarga. Salah satu subjek mengungkapkan, “Rasa seperti ada yang
hilang sejak ayah tidak ada. Dulu setiap pulang sekolah selalu disambut, tapi sekarang
rumah terasa sepi” (S1). Pernyataan ini menunjukkan adanya kesenjangan afektif yang
memunculkan perasaan kehilangan mendalam dan keterasingan emosional. Menghadapi
dinamika seperti ini dapat menyebabkan masalah dalam menjalin hubungan interpersonal,
di mana beberapa remaja merasa sulit mempercayai orang lain setelah kehilangan ayah
mereka (Iskandar et al., 2023).

Kondisi tersebut juga menimbulkan perbandingan sosial yang menekan, seperti
diungkapkan oleh S2 yang merasa “berbeda dengan teman yang punya ayah lengkap”.
Kalimat ini mengindikasikan munculnya inferioritas sosial dan perasaan tidak setara dalam
interaksi sehari-hari. Beberapa subjek lain bahkan menunjukkan kesulitan dalam
membangun hubungan interpersonal karena pengalaman ditinggalkan membuat mereka
sulit mempercayai laki-laki lain, sebagaimana diungkapkan S5 yang menyatakan bahwa
dirinya “takut ditinggalkan seperti ayah dulu.” Fenomena ini memperlihatkan bahwa
ketidakhadiran ayah tidak hanya berdampak pada dinamika keluarga, tetapi juga
membentuk pola emosi dan kelekatan yang rapuh (Dewi et al., 2024). Kekosongan ini
menjadi titik awal pencarian makna cinta yang lebih luas dan permanen, yang kemudian
mereka temukan dalam konsep mahabbah.

(2)Pemaknaan Mahabbah sebagai Pengganti Kelekatan

123



Tema kedua memperlihatkan bagaimana remaja fatherless menemukan makna baru
tentang cinta melalui hubungan spiritual dengan Allah. Setelah mengalami kekosongan
afektif yang berkepanjangan, mereka mulai memahami bahwa kasih sayang sejati tidak
hanya bersumber dari manusia, tetapi dari cinta llahi yang tidak berubah dan tidak
meninggalkan (Nurmalasari et al., 2024). Hal ini tampak dari pernyataan S3 yang
mengatakan, “Dengan mencintai Allah, saya merasa punya tempat bergantung yang tidak
pernah pergi.” Ungkapan ini menegaskan pergeseran kelekatan dari figur manusia ke arah
spiritualitas, di mana hubungan dengan Allah berperan menggantikan fungsi kelekatan
emosional yang sebelumnya diisi oleh sosok ayah.

Pemaknaan mahabbah juga membawa dampak terapeutik berupa kedamaian batin. S4
menuturkan bahwa “Mahabbah mengajarkan bahwa cinta tidak harus datang dari
manusia”’, yang mencerminkan kesadaran akan sifat universal dan tanpa syarat dari cinta
Ilahi. Melalui ibadah seperti dzikir dan doa, para remaja menemukan ketenangan yang
konsisten. Seorang subjek lain (S2) menjelaskan bahwa “Setiap kali sedih, saya membaca
dzikir dan merasa tenang, seolah Allah menggantikan sosok ayah.” Pernyataan ini
memperlihatkan bahwa aktivitas spiritual menjadi mekanisme pengganti kelekatan
emosional, sekaligus bentuk aktualisasi cinta yang menenangkan.

Dari analisis tema kedua ini, terlihat bahwa mahabbah berfungsi sebagai mekanisme
spiritual substitutive, mengisi kekosongan kasih sayang manusia dengan cinta transendental
yang tidak bergantung pada kehadiran fisik. Hal ini memperlihatkan bahwa adanya
eksplorasi spiritual dalam menghadapi kekosongan dapat mendukung proses penyembuhan
serta membangun stabilitas emosi bagi mereka (Farhan et al., 2024). Dengan menyalurkan
kebutuhan emosional melalui relasi spiritual dengan Allah, para remaja memperoleh
stabilitas batin dan rasa diterima yang selama ini mereka cari dari figur ayah.

(3) Transformasi Emosi Negatif

Tema ketiga menggambarkan proses transformasi emosional yang terjadi setelah para
remaja menginternalisasi nilai-nilai mahabbah. Sebelum mengenal dan menghayati konsep
ini, sebagian besar informan mengaku sering merasa marah, kecewa, dan mempertanyakan
takdir keluarga mereka. Salah satu subjek (S1) mengungkapkan, “Dulu sering marah,
kenapa harus aku yang kehilangan ayah, tapi sekarang lebih bisa menerima keadaan.”
Ungkapan ini mencerminkan perubahan signifikan dari resistensi menjadi penerimaan.

S2 memperkuat hal tersebut dengan menyatakan bahwa dirinya “belajar ikhlas
melalui konsep mahabbah, karena semua yang Allah ambil pasti diganti dengan sesuatu
yvang lebih baik.” Kalimat ini menunjukkan adanya proses refleksi spiritual yang
menumbuhkan sikap syukur dan optimisme. Bahkan, S6 menuturkan bahwa “Cinta Allah
tidak pernah berhenti, bahkan saat semua orang pergi,” yang menandakan keberhasilan
individu dalam mengalihkan energi negatif menjadi kekuatan spiritual yang memberi
ketenangan.

Transformasi emosi ini menunjukkan bahwa mahabbah berfungsi tidak hanya sebagai
doktrin teologis, tetapi juga sebagai mekanisme psikoterapeutik (Pramudita et al., 2024).
Melalui cinta Ilahi, para remaja mampu memaknai kehilangan bukan sebagai penderitaan,
melainkan sebagai bagian dari proses pendewasaan dan pembentukan karakter spiritual.
Proses ini membawa mereka menuju kondisi mental yang lebih stabil, sabar, dan Ikhlas
menandakan bahwa mahabbah memiliki efek penyembuhan terhadap luka batin akibat
kehilangan figur ayah (Sri Wahyuni et al., 2023).

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa mahabbah berperan penting dalam
membentuk ketahanan psikologis remaja fatherless, menggantikan kelekatan yang hilang,
serta berfungsi sebagai mekanisme regulasi emosi dalam menghadapi tekanan batin akibat
absennya figur ayah. Berikut pembahsan hasil temuan

124



Mahabbah sebagai Sumber Ketahanan Psikologis

Temuan penelitian menunjukkan bahwa para remaja fatherless yang
menginternalisasi nilai mahabbah mampu bertahan secara emosional di tengah pengalaman
kehilangan dan kesepian. Mereka menumbuhkan optimisme, penerimaan diri, dan
kemampuan untuk tetap berfungsi secara positif. Hal ini sejalan dengan pandangan Rabi‘ah
al-‘Adawiyah bahwa mahabbah merupakan cinta yang murni, lahir dari keikhlasan tanpa
pamrih selain mendekat kepada Allah SWT. Menurut Rabi‘ah, cinta Ilahi adalah energi
spiritual yang membersihkan jiwa dari kesedihan dan menjadikannya tenang karena seluruh
cinta disandarkan hanya kepada Sang Pencipta (Faridh, 2018).

Dalam konteks psikologis, mahabbah berfungsi sebagai sumber resiliensi spiritual
(spiritual resilience). Ketika cinta manusiawi gagal memberikan rasa aman, cinta llahi
menumbuhkan makna baru yang lebih dalam terhadap penderitaan. Sebagaimana diungkap
oleh informan S2 bahwa “Belajar ikhlas melalui konsep mahabbah, karena semua yang
Allah ambil pasti diganti dengan sesuatu yang lebih baik,” menunjukkan bagaimana aspek
spiritual membantu menormalkan pengalaman kehilangan dan menumbuhkan daya tahan
batin. Fenomena ini sejalan dengan konsep ketahanan psikologis menurut Bimo Walgito
dalam artikel milik Muttagin, bahwa individu yang memiliki makna hidup dan dukungan
nilai religius cenderung lebih mampu menghadapi tekanan psikologis tanpa kehilangan
keseimbangan emosional (Muttagin, 2019).

Maka, mahabbah bukan sekadar ekspresi religius, tetapi menjadi mekanisme spiritual
penyembuh yang menyalakan kembali semangat hidup dan harapan. Proses mencintai Allah
secara mendalam membentuk kesadaran bahwa setiap kehilangan memiliki hikmah Ilahi,
yang pada akhirnya melahirkan kekuatan psikologis untuk menerima kenyataan dan tetap
berdaya (Dwianti et al., 2024).

Mahabbah sebagai Pengganti Kelekatan yang Hilang

Secara psikologis, absennya figur ayah menimbulkan gangguan kelekatan
(attachment disruption) yang memengaruhi rasa aman emosional anak (Kurniawan et al.,
2022). Individu dengan pengalaman kehilangan figur kelekatan akan cenderung mencari
pengganti atau objek baru yang dapat memberikan rasa aman tersebut. Temuan penelitian
ini memperlihatkan bahwa mahabbah menjadi bentuk kelekatan transcendental di mana
hubungan dengan Allah menggantikan fungsi afektif ayah yang hilang.

Salah satu informan menyatakan, “Dengan mencintai Allah, saya merasa punya
tempat bergantung yang tidak pernah pergi” (S3). Kalimat ini mencerminkan transisi
kelekatan dari manusia ke Tuhan. Dalam kerangka psikologi sufistik, hal ini sesuai dengan
pandangan Jalaluddin Rumi yang melihat mahabbah sebagai daya spiritual yang
menyatukan manusia dengan sumber kasih sayang tertinggi, sehingga kehilangan dalam
dunia fisik dapat diatasi melalui kesadaran akan kehadiran Ilahi (Mukhallisa et al., 2023).

Kelekatan spiritual ini berfungsi memperbaiki luka batin akibat relasi afektif yang
terputus. Ketika seseorang menempatkan Allah sebagai pusat cinta dan sandaran batin, ia
membangun kembali sistem kelekatan yang lebih stabil dan permanen. Dengan demikian,
mahabbah menjadi jembatan spiritual yang menautkan kembali kebutuhan emosional
manusia pada sumber cinta yang abadi. Proses ini menegaskan bahwa dalam konteks
keluarga fatherless, spiritualitas dapat mengambil alih peran psikologis figur ayah sebagai
penyedia rasa aman, cinta, dan validasi diri.

Mahabbah sebagai Mekanisme Regulasi Emosi

Temuan juga memperlihatkan bahwa mahabbah membantu para remaja mengelola
emosi negatif seperti kemarahan, kesedihan, dan rasa kecewa akibat kehilangan ayah. Proses
ini berlangsung melalui mekanisme introspeksi spiritual dan penguatan koneksi dengan
Tuhan. Salah satu subjek menyatakan, “Dulu sering marah, kenapa harus aku yang

125



kehilangan ayah, tapi sekarang lebih bisa menerima keadaan” (S1), menandakan
perubahan dari fase penolakan menuju penerimaan melalui pengalaman religius.

Dalam perspektif psikoterapi Islam, regulasi emosi melalui mahabbah terjadi karena
cinta llahi mengarahkan individu pada ketundukan dan kesadaran (muragabah). Ketika hati
dipenuhi cinta kepada Allah, emosi destruktif digantikan oleh ketenangan (sukun) dan rasa
pasrah (ridha). Amira & Mastuti (2021) menjelaskan bahwa mencintai karena Allah
menjadikan manusia lebih sabar, empatik, dan mudah mengendalikan diri karena energi
cintanya bersumber dari nilai-nilai Ilahiyah, bukan dorongan ego.

Dalam konteks terapi spiritual, hal ini setara dengan proses regulasi emosi berbasis
dzikir yakni kemampuan menenangkan diri dengan mengingat Allah (QS. ar-Ra’d: 28). Para
remaja fatherless dalam penelitian ini menunjukkan pola serupa: ketika menghadapi
kesedihan, mereka menenangkan diri dengan doa atau dzikir (Fahrudin et al., 2024).
Aktivitas tersebut bukan hanya bentuk ibadah, tetapi juga teknik pengendalian diri yang
menurunkan intensitas stres dan menumbuhkan kedamaian batin.

Oleh karena itu, mahabbah bekerja sebagai mekanisme regulasi emosi spiritual
mengarahkan individu untuk menafsirkan emosi negatif sebagai sarana mendekatkan diri
kepada Allah. Proses ini secara psikoterapeutik membantu individu menata ulang persepsi
terhadap penderitaan, mengubah energi marah menjadi doa, dan menggantikan kesedihan
dengan makna religius yang menenangkan.

Integrasi Mahabbah dalam Konteks Psikoterapi Islam

Jika ditinjau dari perspektif psikoterapi Islam, temuan ini memperkuat gagasan bahwa
penyembuhan jiwa tidak hanya bergantung pada intervensi kognitif atau perilaku, tetapi juga
pada penguatan aspek spiritual sebagai pusat keseimbangan diri (Figron & Dwi Parawati,
2023). Konsep mahabbah berfungsi sebagai inti dari terapi spiritual, karena cinta kepada
Allah menjadi jalan penyucian batin (tazkiyah an-nafs).

Psikoterapi Islam memandang hubungan manusia dengan Tuhan sebagai relasi
penyembuh. Ketika seseorang mengalami luka batin, khususnya karena kehilangan figur
ayah, maka hubungan dengan Allah menjadi sarana rekonstruksi makna dan identitas diri.
Sejalan dengan pandangan Fitriani & Abdullah (2021), proses penyembuhan spiritual
menekankan bahwa mahabbah mendorong individu untuk kembali pada fitrahnya—
merasakan kasih, perlindungan, dan ketenangan dari sumber cinta tertinggi.

Hasil penelitian ini memperluas pemahaman bahwa mahabbah bukan hanya konsep
teologis dalam tasawuf, tetapi juga memiliki fungsi terapeutik konkret. la bekerja pada tiga
lapisan kesadaran: kognitif (melalui pemaknaan ulang terhadap kehilangan), afektif (melalui
penyaluran emosi lewat cinta llahi), dan spiritual (melalui penyerahan diri total kepada
Tuhan). Oleh karena itu, mahabbah dapat diintegrasikan sebagai pendekatan psikoterapi
Islam yang menumbuhkan keseimbangan antara aspek spiritual dan psikologis individu.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian ini, mahabbah dipahami oleh remaja fatherless di
Surabaya sebagai bentuk cinta Ilahi yang menjadi sumber kekuatan batin dalam menghadapi
kehilangan dan kesepian akibat absennya figur ayah. Konsep ini berfungsi sebagai fondasi
spiritual yang menumbuhkan ketahanan psikologis, menggantikan kelekatan yang hilang
dengan hubungan transendental kepada Allah, serta membantu menenangkan emosi negatif
melalui refleksi dan praktik ibadah. Melalui proses internalisasi mahabbah, para remaja
belajar menerima takdir dengan lapang dada, menemukan ketenangan batin, dan
membangun kembali kepercayaan diri serta makna hidup yang lebih positif.

Konsep mahabbah ini memiliki potensi besar untuk dikembangkan sebagai intervensi
psikospiritual dalam mendukung ketahanan mental remaja fatherless. Nilai-nilai cinta Ilahi

126



dapat diintegrasikan dalam kegiatan pembinaan rohani di sekolah, konseling berbasis Islam,
atau komunitas remaja masjid untuk membantu mereka menyalurkan emosi secara sehat
sekaligus memperkuat spiritualitas. Selain itu, keluarga dan masyarakat diharapkan dapat
berperan aktif menciptakan lingkungan yang penuh kasih dan empati bagi anak-anak yang
tumbuh tanpa figur ayah. Upaya ini penting agar mereka tetap merasa dicintai, diterima, dan
terlindungi. Ke depan, penelitian lebih lanjut disarankan untuk dilakukan secara empiris
dengan melibatkan partisipan nyata, sehingga konsep mahabbah dapat dikembangkan
menjadi model terapi Islami yang teruji dan relevan bagi penguatan kesehatan mental
remaja.

DAFTAR PUSTAKA

Amira, F. S., & Mastuti, E. (2021). Hubungan antara Parent Attachment dengan Regulasi Emosi
pada Remaja. Buletin Riset Psikologi dan Kesehatan Mental (BRPKM), 1(1), 837-843.
https://doi.org/10.20473/brpkm.v1i1.27037

Dewi, Gst. Ag. I. M. C., Widarnandana, I. G. D., & Hardika, I. R. (2024). Dinamika Adaptasi Karier
Bagi Usia Di Generasi Z Dengan Kondisi Fatherless Di Kota Denpasar. JURNAL
KESEHATAN, SAINS, DAN TEKNOLOGI (JAKASAKTI), 3(2), 212-225.
https://doi.org/10.36002/js.v3i2.3150

Dwianti, S., Riza, W. L., & Aisha, D. (2024). Self-esteem in Fatherless Adolescent is reviewed by
Parental Attachment and Peer Relationship. Psikoborneo: Jurnal limiah Psikologi, 12(3), 333—
340. https://doi.org/10.30872/psikoborneo.v12i3.15505

Fahrudin, F., Islamy, M. R. F., Fagihuddin, A., Parhan, M., & Kamaludin, K. (2024). The
Implications of Sufism Akhlagi to Strengthen The Noble Morals of Indonesian Students. El
Harakah: Jurnal Budaya Islam, 26(1), 74-93. https://doi.org/10.18860/eh.v26i1.26192

Farhan, A. R., Viona, S. W., & Alamy, S. A. (2024). Profil Gaya Kelekatan pada Remaja di
Indonesia: Kajian Literatur ~ Sistematik.  Jurnal Psikologi, 1(4), 22.
https://doi.org/10.47134/pjp.v1i4.2647

Faridh, T. A. (2018). Emotional and Spiritual Intelligence (ESQ) of Children in Islamic Education
in  The  Family  Environment. Didaktika  Religia, 6(1), Article 1.
https://doi.org/10.30762/didaktika.v6i1.1094

Figron, M. Z., & Dwi Parawati, E. (2023). Relevansi Tasawuf Cinta Ilahi Rabi’ah al-Adawiyah
terhadap Problem Radikalisme Beragama di Indonesia. Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf
dan Peradaban Islam, 3(2), 75-85. https://doi.org/10.58572/hkm.v3i2.26

Fitriani, H., & Abdullah, Z. (2021). Relevansi Konsep Neurosains Spiritual Taufiq Pasiak terhadap
Psikoterapi Sufistik. JOUSIP: Journal of Sufism and Psychotherapy, 1(2), 141-160.
https://doi.org/10.28918/jousip.v1i2.4458

Gallagher, M. L., & Miller, A. B. (2018). Suicidal Thoughts and Behavior in Children and
Adolescents: An Ecological Model of Resilience. Adolescent Research Review, 3(2), 123—
154. https://doi.org/10.1007/s40894-017-0066-z

Iskandar, A. S., Prasetyo, E., & Mulya, H. C. (2023). Dinamika Self-Esteem Pada Emerging
Adulthood Yang Fatherless. EXPERIENTIA: Jurnal Psikologi Indonesia, 11(2), 173-197.
https://doi.org/10.33508/exp.v11i2.5122

Kurniawan, H., Okfrima, R., & Putry, A. (2022). Kelekatan Orang Tua dengan Kemandirian Remaja
pada Siswa MTSsS. Psyche 165 Journal, 37-42. https://doi.org/10.35134/jpsy165.v15i1.142

Lee, H., Augustyn, M. B., & Henry, K. L. (2025). Intergenerational Influences of Father—Adolescent
Relationship Quality: The Role of Parent—Child Relationships in the Family of Origin. Journal
of Youth and Adolescence, 54(11), 2876-2893. https://doi.org/10.1007/s10964-025-02243-3

Liu, X.-G., Xie, R.-Y., Li, Y., Xiong, F., & Li, W.-T. (2021). How psychological frustration
tolerance and self-esteem influence the association between father absence and hostility in
depressed  adolescents: A multiple  mediation model. Research  Square.
https://doi.org/10.21203/rs.3.rs-289958/v1

Mukhallisa, F., Siswanti, D. N., & Jafar, E. S. (2023). Dinamika Psikologis Perempuan Fatherless
di Fase Emerging Adulthood | Mukhallisa | Jurnal Talenta Mahasiswa.

127



https://doi.org/10.26858/jtm.v3i2.56490

Muttagin, M. I. (2019). Abdullah Bin Abbas Dan Perannya Dalam Penafsiran Al-Qur’an: Studi
Tafsir Abdullah bin Abbas dalam Nuskhah Ali Bin Abi Tholhah. MISYKAT: Jurnal limu-
ilmu Al-Quran, Hadist, Syari’ah dan Tarbiyah, 4(2), 59.
https://doi.org/10.33511/misykat.v4n2.59-86

Nurmalasari, F., Fitrayani, N., Paramitha, W. D., & Azzahra, F. (2024). Dampak Ketiadaan Peran
Ayah (Fatherless) terhadap Pencapaian Akademik Remaja: Kajian Sistematik. Jurnal
Psikologi, 1(4), 14. https://doi.org/10.47134/pjp.v1i4.2567

Pramudita, A., Nurfadillah, N., Jannah, M., & Riany, Y. E. (2024). Pengaruh Kelekatan Orang Tua
dan Kecerdasan Emosi terhadap Agresivitas Remaja. Indonesian Journal of Educational
Counseling, 8(1), 62—74. https://doi.org/10.30653/001.202481.318

Sri Wahyuni, Asniar Khumas, & Eka Sufartianinsih Jafar. (2023). Persepsi Tentang Pernikahan Pada
Perempuan Dewasa Awal Yang Mengalami Fatherless. PESHUM: Jurnal Pendidikan, Sosial
dan Humaniora, 2(6), 1050-1066. https://doi.org/10.56799/peshum.v2i6.2380.

128



