Vol 9 No. 12 Desember 2025
Jurnal Penelitian Multidisiplin Terpadu eISSN: 2118-7452

ANALISIS PEMIKIRAN TOKOH KEPEMIMPINAN PENDIDIKAN
ISLAM DAN KONTRIBUSI NYA TERHADAP PENGUATAN
PENDIDIKAN KARAKTER INDONESIA

Serly Meilani!, Jihan Nur Aslam Mukerin?, Supianto?, Afriza*
serlymeilani576@gmail.com?, jihannuraslammukerin@gmail.com?, supiantoayyubi@gmail.com?,
afriza@uin-suska.ac.id*

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau

ABSTRAK

Pendidikan karakter di Indonesia menghadapi tantangan serius akibat arus globalisasi dan
melemahnya moralitas generasi muda. Penelitian ini bertujuan untuk menelaah secara konseptual
pemikiran kepemimpinan pendidikan Islam dari lima tokoh penting, yaitu KH. Ahmad Dahlan, KH.
Hasyim Asy’ari, Buya Hamka, Fazlur Rahman, dan Malik Bennabi, serta relevansinya terhadap
penguatan pendidikan karakter di Indonesia. Pendekatan yang digunakan bersifat kualitatif dengan
metode kajian pustaka (library research) dan analisis komparatif gagasan. Kajian ini tidak berfokus
pada pengumpulan data empiris, melainkan pada analisis pemikiran dan nilai-nilai konseptual yang
ditawarkan masing-masing tokoh. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kelima tokoh memiliki
orientasi yang sama dalam menjadikan pendidikan sebagai sarana pembentukan akhlak, moral, dan
tanggung jawab sosial. KH. Ahmad Dahlan menekankan integrasi antara ilmu dan kepedulian sosial;
KH. Hasyim Asy’ari mengedepankan keteladanan dan pembentukan akhlak; Buya Hamka berfokus
pada pembinaan moral dan kepribadian; Fazlur Rahman mengembangkan pendekatan pendidikan
kontekstual dan dinamis; sedangkan Malik Bennabi menekankan pendidikan holistik berbasis nilai
spiritual dan sosial. Secara konseptual, pemikiran mereka selaras dengan nilai-nilai utama
pendidikan karakter Indonesia yang mencakup religius, nasionalis, mandiri, gotong royong, dan
integritas. Kajian ini menegaskan pentingnya internalisasi prinsip-prinsip kepemimpinan Islam ke
dalam sistem dan budaya pendidikan nasional sebagai dasar penguatan karakter peserta didik di era
modern.

Kata Kunci: Kepemimpinan, Pendidikan Islam, Pendidikan Karakter.

ABSTRACT

Character education in Indonesia faces serious challenges due to the currents of globalization and
the weakening morality of the younger generation. This study aims to conceptually examine the
thoughts of Islamic educational leadership from five prominent figures KH. Ahmad Dahlan, KH.
Hasyim Asy’ari, Buya Hamka, Fazlur Rahman, and Malik Bennabi and their relevance to
strengthening character education in Indonesia. The approach used is qualitative, employing a
library research method and comparative analysis of ideas. This study does not focus on collecting
empirical data, but rather on analyzing the conceptual thoughts and values offered by each figure.
The results show that all five share the same orientation in viewing education as a means of shaping
ethics, morality, and social responsibility. KH. Ahmad Dahlan emphasizes the integration of
knowledge and social concern; KH. Hasyim Asy’ari prioritizes exemplary leadership and moral
formation; Buya Hamka focuses on moral and personal development; Fazlur Rahman develops a
contextual and dynamic educational approach; while Malik Bennabi highlights holistic education
based on spiritual and social values. Conceptually, their ideas align with Indonesia’s core character
education values, which include religiosity, nationalism, independence, cooperation, and integrity.
This study underscores the importance of internalizing Islamic leadership principles into the
national education system and culture as a foundation for strengthening students’ character in the
modern era.

Keywords: Leadership, Islamic Education, Character Education.

259


mailto:kisnia663@gmail.com1
mailto:lindapyg123@gmail.com2
mailto:ekabio@ubb.ac.id3
mailto:afriza@uin-suska.ac.id4

PENDAHULUAN

Kepemimpinan merupakan elemen kunci dalam penyelenggaraan pendidikan, karena
berfungsi sebagai pengarah, pengendali, dan penentu arah kebijakan yang berpengaruh
langsung terhadap keberhasilan suatu lembaga. Dalam pendidikan Islam, kepemimpinan
tidak hanya dimaknai sebagai proses mengatur dan mengelola lembaga, tetapi juga sebagai
upaya menanamkan nilai-nilai spiritual, moral, dan sosial yang berlandaskan ajaran Al-
Qur’an dan Sunnah (Syaifullah et al. 2021) . Seorang pemimpin pendidikan Islam dituntut
untuk memiliki keteladanan (uswah hasanah), integritas, serta kemampuan manajerial agar
mampu mewujudkan tujuan pendidikan Islam, yaitu membentuk insan kamil yang seimbang
antara aspek intelektual, emosional, dan spiritual (Langeningtias et al. 2021)

Dalam praktiknya, terdapat berbagai model dan gaya kepemimpinan yang diterapkan
dalam lembaga pendidikan Islam, mulai dari kepemimpinan otoriter, demokratis, hingga
transformasional. Dinamika tersebut melahirkan kebutuhan untuk melakukan studi
komparatif, guna melihat persamaan, perbedaan, serta efektivitas masing-masing gaya
kepemimpinan dalam konteks pendidikan Islam. Kajian komparatif ini penting agar
diperoleh gambaran utuh mengenai model kepemimpinan yang relevan dengan tantangan
modern, namun tetap berakar pada prinsip-prinsip Islami (Syaifullah et al. 2021)

Selain itu, studi komparatif juga dapat memberikan kontribusi dalam pengembangan
teori kepemimpinan pendidikan Islam yang lebih adaptif. Hal ini penting mengingat
lembaga pendidikan Islam dihadapkan pada perubahan sosial, budaya, dan teknologi yang
menuntut adanya pembaruan pola kepemimpinan. Dengan demikian, melalui kajian
komparatif, diharapkan dapat ditemukan formula kepemimpinan yang tidak hanya efektif
dalam mengelola lembaga pendidikan, tetapi juga konsisten dalam menjaga identitas
keislaman (Langeningtias et al. 2021).

METODOLOGI

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi literatur (library
research). Menurut (Sugiyono 2018) pendekatan kualitatif bertujuan memahami fenomena
secara mendalam melalui analisis deskriptif dari berbagai sumber literatur. Sumber data
kajian ini meliputi karya utama para tokoh serta literatur sekunder yang relevan. Subjek
kajian adalah gagasan kepemimpinan K.H. Ahmad Dahlan, K.H. Hasyim Asy’ari, Buya
Hamka, Fazlur Rahman, dan Malik Bennabi yang dianalisis melalui teks-teks yang
membahas pemikiran mereka. Proses pengumpulan data dilakukan melalui pencarian,
seleksi, dan dokumentasi literatur sesuai fokus kajian. Keabsahan data dijaga dengan kritik
sumber, perbandingan, dan triangulasi referensi.

Jenis kajian ini merupakan studi komparatif konseptual, yaitu membandingkan
pemikiran kelima tokoh Islam dengan konteks penguatan pendidikan karakter di Indonesia.
Analisis data menggunakan analisis isi (content analysis), dengan menelaah, mereduksi,
mengategorikan, dan menafsirkan isi literatur untuk menemukan pola pemikiran
kepemimpinan yang relevan. Tahapan kajian meliputi: (1) identifikasi literatur yang
relevan; (2) klasifikasi gagasan kepemimpinan tiap tokoh; (3) analisis komparatif antar
tokoh; (4) interpretasi relevansi pemikiran mereka terhadap pendidikan karakter; dan (5)
penarikan kesimpulan (Sugiyono 2018).

HASIL DAN PEMBAHASAN
Tokoh Kepemimpina Pendidikan Islam
1. K.H. Ahmad Dahlan
KH. Ahmad Dahlan (1868-1923) adalah seorang ulama, pendidik, sekaligus tokoh
pembaharu Islam di Indonesia. la dikenal sebagai pendiri Muhammadiyah pada tahun 1912

260



di Yogyakarta, sebuah organisasi Islam modernis yang hingga kini berpengaruh luas dalam
bidang dakwah, sosial, dan pendidikan. Dalam pandangan Ahmad Dahlan, pendidikan
merupakan sarana penting untuk membebaskan umat Islam dari keterbelakangan dan
kebodohan, sekaligus menjadi jalan untuk membangun peradaban Islam yang maju. Oleh
karena itu, kiprah Ahmad Dahlan dalam pendidikan Islam menjadi salah satu warisan paling
berharga bagi bangsa Indonesia.

Salah satu peran utama Ahmad Dahlan adalah melakukan pembaruan dalam sistem
pendidikan Islam. Pada masa itu, pendidikan tradisional (pesantren dan surau) lebih
menekankan pengajaran kitab-kitab klasik tanpa banyak membuka diri terhadap ilmu
pengetahuan umum. Ahmad Dahlan menghadirkan pembaharuan dengan memasukkan
pelajaran umum seperti matematika, ilmu alam, bahasa, dan sejarah ke dalam kurikulum
sekolah Islam. Tujuannya agar umat Islam mampu beradaptasi dengan modernitas tanpa
kehilangan identitas keagamaannya (Sari dkk.,. 2023).

Ahmad Dahlan menolak dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum. Baginya,
seluruh ilmu pengetahuan adalah sarana untuk beribadah dan mengabdi kepada Allah SWT.
Melalui pendidikan yang terpadu, ia ingin melahirkan manusia Muslim yang berakhlak
mulia sekaligus mampu bersaing dalam perkembangan zaman. Gagasan ini kemudian
diwujudkan dalam sekolah-sekolah Muhammadiyah yang mengajarkan agama Islam
bersamaan dengan ilmu pengetahuan modern (Nabil & Rahman 2025).

Selain mengajarkan ilmu pengetahuan, Ahmad Dahlan menekankan pentingnya
praktik sosial dalam pendidikan. la sering mengajarkan makna surat Al-Ma’un kepada
murid-muridnya dengan menekankan kepedulian terhadap anak yatim, fakir miskin, dan
kaum lemah. Nilai ini kemudian diimplementasikan dalam amal usaha Muhammadiyah,
seperti panti asuhan, rumah sakit, dan lembaga sosial. Dengan demikian, pendidikan
menurut Ahmad Dahlan tidak hanya bertujuan mencerdaskan akal, tetapi juga
menumbuhkan kepedulian sosial (Alfian,1989).

Melalui Muhammadiyah, Ahmad Dahlan mendirikan berbagai lembaga pendidikan
Islam modern. Sekolah-sekolah Muhammadiyah pada masa awal menggabungkan sistem
pendidikan pesantren dengan sistem pendidikan Barat. Kini, Muhammadiyah telah
mengelola ribuan sekolah, madrasah, pesantren, hingga perguruan tinggi di seluruh
Indonesia. Hal ini menunjukkan bahwa warisan Ahmad Dahlan dalam bidang pendidikan
terus berkembang dan memberi manfaat luas bagi masyarakat (Agustiana et al. 2024)

KH. Ahmad Dahlan memainkan peran penting dalam pembaruan pendidikan Islam di
Indonesia. la mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu umum, membangun sistem pendidikan
modern yang berorientasi pada kemajuan, serta menekankan pentingnya nilai sosial dalam
pendidikan. Warisan Ahmad Dahlan melalui Muhammadiyah telah melahirkan jutaan
generasi Muslim yang cerdas, berakhlak mulia, dan peduli terhadap masyarakat. Dengan
demikian, peran Ahmad Dahlan dalam pendidikan Islam tidak hanya berpengaruh pada
zamannya, tetapi juga tetap relevan hingga kini.

Adapun pandangan peneliti mengenai pemikiran KH. Ahmad Dahlan merupakan
landasan modernisasi pendidikan Islam yang sangat relevan dengan tuntutan sekolah masa
kini. Integrasi antara ilmu agama dan ilmu umum bukan hanya gagasan pembaruan, tetapi
juga menjadi model kurikulum ideal bagi pendidikan karakter Indonesia. Pendekatan Al-
Ma’un yang menekankan kepedulian sosial dianggap sebagai praktik pendidikan karakter
berbasis aksi nyata, sementara konsep kepemimpinan transformasional Dahlan
menunjukkan bahwa pendidikan Islam harus progresif, kontekstual, dan responsif terhadap
perubahan zaman. Oleh karena itu, peneliti menilai bahwa pemikiran Ahmad Dahlan
berkontribusi besar terhadap penguatan nilai religius, gotong-royong, dan integritas dalam
Program Penguatan Pendidikan Karakter (PPK).

261



2. KH. Hasyim Asy’ari

KH. Muhammad Hasyim Asy’ari lahir pada 14 Februari 1871 di Desa Gedang,
Jombang, Jawa Timur, dari keluarga ulama yang taat pada tradisi pesantren. Sejak kecil,
beliau telah menempuh pendidikan agama di berbagai pesantren ternama di Jawa, kemudian
melanjutkan studi ke Mekkah. Di tanah suci, Hasyim memperdalam ilmu hadis, fikih, dan
tasawuf, serta berinteraksi dengan tradisi intelektual Islam internasional. Sekembalinya ke
tanah air, pada 1899 beliau mendirikan Pondok Pesantren Tebuireng di Jombang yang kelak
menjadi salah satu pusat pembaruan pendidikan pesantren di Indonesia (Amira dkk., 2025).
Pada 1926, beliau mendirikan Nahdlatul Ulama (NU) sebagai wadah ulama dan umat Islam
tradisional dalam menghadapi tantangan kolonialisme serta arus modernisasi. Selain itu,
kiprah beliau dalam perjuangan kemerdekaan, termasuk melalui fatwa jihad pada 22
Oktober 1945, memperlihatkan bahwa kepemimpinan Hasyim bukan hanya di bidang
keilmuan, tetapi juga dalam pergerakan sosial dan kebangsaan (Suhendi dkk., 2025).

Model kepemimpinan pendidikan Islam KH. Hasyim Asy’ari dapat dipahami melalui
beberapa dimensi berikut:

a. Kepemimpinan berbasis teladan (Uswah Hasanah)

Kiai bukan hanya pemegang otoritas formal, melainkan figur yang legitimasi
kepemimpinannya muncul dari konsistensi perilaku sehari-hari. Guru dan pemimpin
pendidikan dalam pandangan beliau harus menjadi contoh nyata akhlak mulia, bukan
sekadar pengajar ilmu (Amira dkk., 2025). Hal ini sejalan dengan Khoir dkk (2025) yang
menyebutkan bahwa habituasi nilai melalui keteladanan merupakan metode paling efektif
dalam pendidikan pesantren untuk membentuk karakter santri secara berkelanjutan.
Penelitian terbaru juga menegaskan bahwa kepemimpinan berbasis teladan sangat
berpengaruh pada pembentukan budaya religius di pesantren (Hidayah & Bashirotul 2023).

b. Kepemimpinan kolektif dan jaringan pesantren

Pola kepemimpinan yang menghubungkan pesantren satu dengan yang lain serta
memperkuat solidaritas umat melalui organisasi NU. Menurut (Suhendi dkk., 2025), model
ini dapat disebut sebagai spiritual leadership karena berbasis pada nilai agama tetapi mampu
mengikat solidaritas sosial dan multikultural. Dengan cara ini, kepemimpinan Hasyim tidak
hanya membentuk individu berilmu, tetapi juga membangun kesadaran kolektif umat.
Amira dkk. (2025) menambahkan bahwa jaringan pesantren yang dipelopori KH. Hasyim
Asy’ari berhasil menciptakan basis pendidikan Islam tradisional yang inklusif sekaligus
responsif terhadap perubahan sosial.

c. Kepemimpinan pedagogis berbasis habituasi

Metode mendidik santri melalui pembiasaan sehari-hari seperti kedisiplinan, etika
dalam berinteraksi, serta gotong-royong. (Asaddudin dkk.,2023) menegaskan bahwa akhlak
merupakan fondasi utama pendidikan menurut KH. Hasyim Asy’ari, dan proses habituasi
menjadi kunci agar nilai tersebut benar-benar meresap dalam diri santri. Penelitian Hidayah
and Bashirotul (2023) juga menunjukkan bahwa tradisi pembiasaan di Pesantren Tebuireng
mampu menghasilkan pola pendidikan karakter yang berkelanjutan dan efektif dalam
kehidupan masyarakat.

Selain melalui praksis pendidikan di pesantren, pemikiran KH. Hasyim Asy’ari juga
tertuang dalam sejumlah karya tulisnya yang menjadi referensi penting dalam studi
kepemimpinan pendidikan Islam. Karya monumental beliau, Adab al-‘Alim wa al-
Muta‘allim, memuat prinsip-prinsip dasar etika guru dan murid, yang menegaskan bahwa
pendidikan harus berakar pada akhlak dan penghormatan terhadap ilmu (Suhendi et al.
2025). Dalam Risalah Ahlus Sunnah wal Jama‘ah, beliau menekankan pentingnya menjaga
kemurnian agidah sekaligus membangun kehidupan sosial yang harmonis. Sementara dalam
Qanun Asasi Nahdlatul Ulama, Hasyim Asy’ari merumuskan pedoman organisasi yang

262



berfungsi memperkuat solidaritas ulama dan umat (Zuhri & Chanifudin 2023). Menurut
Tinggi dkk (2025) karya-karya tersebut bukan hanya dokumen historis, melainkan panduan
normatif yang tetap relevan bagi pengembangan kepemimpinan pendidikan Islam
kontemporer.

Prinsip utama dalam pemikiran pendidikan KH. Hasyim Asy’ari adalah akhlak
sebagai tujuan akhir pendidikan. Orientasi pendidikan bukan hanya menghasilkan individu
berpengetahuan, tetapi juga berkepribadian Iluhur, jujur, sederhana, dan amanah
(Minanurrohman, & Syaifuddin 2025). Selain itu, pemikiran beliau menekankan pentingnya
moderasi (wasathiyah) dan toleransi dalam kehidupan beragama. Menurut (Hidayah &
Bashirotul 2023), konsep moderasi KH. Hasyim Asy’ari berakar pada tradisi pesantren yang
inklusif dan terbuka terhadap perbedaan. Nilai kemandirian dan semangat perjuangan
(jihad) dalam makna gigih berbuat baik juga menjadi ciri khas pemikiran Hasyim, yang
menumbuhkan karakter tangguh dan bertanggung jawab (Fuadi 2020).

Dengan demikian, KH. Hasyim Asy’ari menampilkan model kepemimpinan
pendidikan Islam yang menekankan keteladanan, pembiasaan, kolektivitas, dan orientasi
akhlak. Warisan pemikiran dan karya tulis beliau menjadi salah satu rujukan penting dalam
penguatan studi kepemimpinan pendidikan Islam di Indonesia.

Pandangan peneliti terhadap KH. Hasyim Asy’ari menunjukkan bahwa pemikirannya
sangat kuat pada aspek moral dan etika karena menempatkan akhlak sebagai fondasi seluruh
proses pendidikan. Dibandingkan tokoh lainnya, Hasyim Asy’ari lebih menekankan
pentingnya keteladanan sehingga model kepemimpinannya dipahami sebagai spiritual
leadership. Pesantren dalam pandangan peneliti menjadi laboratorium karakter melalui
proses pembiasaan, kedisiplinan, serta internalisasi nilai. Konsep moderasi (wasathiyah)
yang ditawarkan Hasyim Asy’ari juga dinilai sangat relevan dalam konteks masyarakat
Indonesia yang multikultural. Dengan demikian, pemikiran Hasyim Asy’ari dipandang
berperan penting dalam membentuk budaya sekolah yang religius, toleran, dan nasionalis,
serta memperkuat karakter mandiri baik dalam pendidikan tradisional maupun pendidikan
modern.

3. Buya Hamka

Haji Abdul Malik Karim Amarullah (HAMKA) lahir dari keluarga yang sangat
religius pada hari Minggu, 17 Februari 1908 M (bertepatan dengan 13 Muharam 1326 H),
di Sungai Batang, Maninjau, Sumatera Barat. Ayah beliau adalah Haji Abdul Karim
Amarullah (Haji Rasul), seorang ulama Minangkabau yang pernah mengenyam pendidikan
agama di daerah tersebut (Khoir et al. 2025). Silsilahnya menunjukkan bahwa beliau berasal
dari keluarga yang taat menjalankan agama dan memiliki kaitan dengan gerakan pembaruan
Islam di Minangkabau yang muncul pada akhir abad ke-18 hingga awal abad ke-19. Di
samping itu, kelahirannya terjadi dalam struktur sosial Minangkabau yang menerapkan
sistem kekerabatan melalui garis ibu (matrilineal).

Salah satu hal unik dari perjalan hidupnya Hamka adalah ia tidak mengenal
pendidikan sampai pada tingkat tinggi. Pendidikan formalnya pada tahun 1916-1923 hanya
di sekolah Desa, Diniyah Padang dan sekolah Sumatra Thawalib sampai pada tingkat VII.
Pengalaman dan cara belajar otodidak telah membentuk intelektualitas dan karakter seorang
Hamka (Kumalasari & Wibowo 2021). Saat berusia 8-15 tahun, beliau belajar pendidikan
agama di sekolah-sekolah seperti Diniyyah School dan Sumatera Thawalib di wilayah
Padang Panjang dan Parabek. Di antara guru-guru yang membimbingnya adalah Syekh
Ibrahim Musa Parabek, Engku Mudo Abdul Hamid, Sutan Marajo, dan Zainuddin Labay el-
Yunusy.

Hamka adalah salah satu ulama yang sangat alim. Ketika di Makkah, Hamka belajar
kepada Syeikh Ahmad Khatib Al-Minangkabawi. Di sana ia berjumpa dengan Haji Agus

263



Salim yang kemudian memberikan petuah agar Hamka pulang dan mengembangkan diri di
Indonesia. Hal ini disebabkan adanya banyak kepentingan terkait pergerakan, pendidikan,
dan perjuangan yang lebih membutuhkan sosok Hamka. Atas saran Haji Agus Salim
tersebut, kemudian Hamka memilih pulang ke Indonesia dan tinggal di Medan.
Sesampainya di Indonesia, Hamka pun aktif di dunia kepenulisan dan kepengurusan
organisasi Islam Muhammadiyah, mulai tahun 1928 hingga tahun 1953. Di tahun 1928
tersebut, Hamka diamanahi sebagai ketua cabang Muhammadiyah di Padang Panjang. Pada
tanggal 26 Juli 1957 Hamka dilantik sebagai Ketua Umum Majelis Ulama Indonesia (MUI)
oleh Menteri Agama Indonesia, Mukti Ali. Namun, setelah 36 tahun menjabat sebagai Ketua
MUI, pada tahun 1981 Hamka memilih mengundurkan diri sebagai wujud protesnya yang
dipaksa mencabut fatwa larangan mengikuti perayaan natal untuk umat Islam. Setelah itu,
Hamka kemudian mengabdikan seluruh waktunya untuk berdakwah dan aktif di dunia
kepenulisan (Naili & Mutrofin 2024).

Hamka dikenal sebagai salah satu tokoh pembaharu Minangkabau dan seorang
mujaddid yang unik, berkat usahanya dalam mengubah dinamika umat. Meskipun beliau
hanya lulusan pendidikan lama dengan fasilitas sederhana, ia tampil sebagai intelektual yang
visioner dan berwawasan luas. Ini terbukti dari pembaharuan pendidikan Islam yang ia rintis
dan terapkan di Masjid Al-Azhar, yang ia kelola atas permintaan yayasan melalui Ghazali
Syahlan dan Abdullah Salim.

Buya Hamka menekankan bahwa ilmu pengetahuan memiliki peran vital dalam
meningkatkan kedudukan seseorang sehingga ia dapat menjadi panutan di tengah
masyarakat. Kepergian seorang ilmuwan atau ulama akan sangat dirasakan dampaknya oleh
masyarakat luas, kontras dengan kematian orang biasa yang kehilangannya bisa jadi tidak
disadari banyak pihak.

Meskipun istilah pendidikan Islam dalam bahasa Arab mencakup ta'lim, tarbiyah, dan
ta'dib, Buya Hamka memilih untuk menekankan hanya pada ta'lim dan tarbiyah. Ta'lim,
menurutnya, adalah tentang pengajaran ilmu pengetahuan, sedangkan tarbiyah adalah upaya
untuk membangun kepribadian dan karakter anak didik. Dalam karyanya yang berjudul
"Lembaga Hidup", Buya Hamka mendefinisikan pendidikan sebagai upaya membentuk
karakter, kepribadian, dan akhlak peserta didik. Tujuannya adalah menjadikan mereka
individu yang berguna bagi masyarakat dan mampu membedakan kebaikan dari keburukan.
Beliau juga menekankan bahwa pendidikan merupakan instrumen kunci untuk meraih
kemajuan bangsa, kedudukan mulia, dan cita-cita luhur (Mursal, 2023).

Peneliti juga melihat Buya Hamka sebagai tokoh yang memberi kontribusi besar
dalam pembentukan kepribadian dan moral individu. Pembedaan antara ta’lim dan tarbiyah
menjadi sorotan penting karena menunjukkan bahwa pendidikan, menurut Hamka, bukan
hanya proses transfer pengetahuan, tetapi juga pembentukan karakter internal. Keteladanan
guru dipandang sebagai poros utama keberhasilan pendidikan karakter. Pendekatan Hamka
dinilai sangat selaras dengan kebutuhan pendidikan modern yang menekankan integritas,
etika personal, dan pembinaan akhlak siswa secara berkelanjutan. Dari sudut pandang
peneliti, pemikiran Hamka berperan besar dalam memperkuat nilai religiusitas dan
integritas dalam sistem pendidikan nasional.

4. Fazlur Rahman

Fazlur Rahman dilahirkan di Hazara, Pakistan Barat Laut, pada tanggal 21 September
1919, dalam sebuah keluarga yang sangat taat beribadah (Nadia 2018). Ayahnya, Maulana
Sahab Al-Din, adalah seorang ulama terkemuka lulusan Dar al-'Ulum, Deoband. Berkat
didikan ayahnya yang menekankan disiplin dan ketekunan dalam belajar agama, Fazlur
Rahman telah hafal Al-Qur'an pada usia 10 tahun dan dibentuk menjadi sosok yang siap
menghadapi tantangan peradaban modern. Sementara itu, ibunya mengajarkan nilai-nilai

264



kejujuran, kasih sayang, dan cinta (Bimagfiranda & Santosa 2021).

Fazlur Rahman memulai studi di sekolah modern di Lahore pada tahun 1933. Setelah
itu, ia menyelesaikan gelar Sarjana (B.A.) dan Master (M.A.) dalam bidang Bahasa Arab,
keduanya dari Universitas Punjab, masing-masing pada tahun 1940 dan 1942. Kemudian, ia
melanjutkan pendidikannya ke Inggris pada tahun 1946 dan berhasil meraih gelar Ph.D. dari
Universitas Oxford pada tahun 1949. Fazlur Rahman adalah sarjana intelektual dengan gelar
akademik yang menunjukkan penguasaannya pada berbagai disiplin ilmu dan bahasa. la
sempat tinggal di Barat selama beberapa tahun, mengajar di Durham University (Inggris),
lalu menjadi asisten profesor filsafat di Institute of Islamic Studies, McGill University,
hingga awal tahun 1960-an. Pada tahun yang sama, Presiden Pakistan, Ayub Kbhan,
memanggilnya kembali ke Pakistan untuk berpartisipasi dalam pembangunan negara. Karya
Fazlur Rahman yang melimpah mencerminkan perkembangan pemikirannya, yang secara
umum terbagi dalam tiga periode.

Fazlur Rahman dikenal sebagai figur penting dalam pemikiran peradaban Islam
karena peran gandanya sebagai filsuf, pemikir pendidikan, dan ahli tafsir. Kontribusi dan
wawasannya ini tak lepas dari pendidikan awal yang kuat dari ayahnya. Selain itu, masa
hidupnya diwarnai oleh kebangkitan intelektual dan tantangan-tantangan pasca gerakan
pembaharuan di Timur Tengah, yang turut membentuk pemikirannya (Hibatullah &
Qomarudin 2021).

Dalam membahas Pendidikan Islam, Fazlur Rahman sering menggunakan Kkritik
sejarah sebagai metodenya. Berbeda dari kritik sejarah konvensional, pendekatannya ini
tidak memprioritaskan kronologi perkembangan pendidikan di dunia Islam. Sebaliknya,
fokus utama Fazlur Rahman adalah mengekstraksi nilai-nilai fundamental yang tersimpan
dalam catatan sejarah pendidikan Islam. Penerapan metode ini tercermin dalam deskripsinya
mengenai nilai-nilai sejarah pendidikan Islam, dengan studi kasus utama di Turki, Mesir,
Iran, Pakistan, dan Indonenesia.

Terdapat bentuk-bentuk pemikiran Fazlur Rahman dalam karya-karyanya yang telah
dirangkum, di antaranya:

a. Integrasi ilmu dan agama

Pendidikan agama Islam semestinya mampu memadukan antara ilmu pengetahuan
duniawi dan ajaran-ajaran spiritual. Tujuannya agar setiap orang tidak hanya memiliki
kecerdasan intelektual, tetapi juga kesadaran moral. Inti dari kemajuan dan sasaran gerakan
Islam, yang dirangkum dalam sejumlah prinsip, meliputi: kemanusiaan, persamaan,
keadilan sosial, ekonomi, kebijakan (atau kebijaksanaan), dan solidaritas. Selain itu,
manusia memiliki kebebasan berkehendak (free will) dan bertanggung jawab untuk
mengambil tindakan secara mandiri (otonom) (Oktaria dkk., 2025).

b. Etika dan moralitas

Inti dari pendidikan adalah menanamkan landasan etika yang kokoh, dengan
menekankan pentingnya keadilan, kejujuran, dan tanggung jawab sosial. Menurut Rahman
inti dari semangat Al-Qur'an adalah moralitas. la meyakini bahwa hukum moral sifatnya
abadi karena merupakan perintah dari Allah. Kepatuhan atau penyerahan diri terhadap
perintah ini disebut Islam, yang penerapannya dalam kehidupan sehari-hari merupakan
ibadah (pengabdian kepada Tuhan). Baik hukum moral maupun nilai-nilai religius pada
dasarnya adalah ketetapan Ilahi.

c. Pendidikan sebagai proses dinamis

Menurut Fazlur Rahman, pendidikan jauh lebih dari sekadar penyampaian informasi
(transfer pengetahuan) pendidikan adalah proses untuk membentuk karakter dan
mengembangkan pemikiran kritis. Atas dasar pandangan ini, Rahman berpendapat bahwa
fokus ilmu pengetahuan seharusnya terletak pada individu, alih-alih pada institusi formal

265



seperti sekolah. Oleh karena itu, diperlukan upaya untuk menjaring dan menarik minat
siswa, baik dari wilayah yang dekat maupun yang jauh, agar mereka bersemangat mencari
ilmu.

d. Kontekstualisasi

Penyampaian ajaran Islam wajib diselaraskan dengan konteks sosial dan budaya
setempat agar tetap relevan menghadapi tantangan masa kini. Rahman menggarisbawahi
pentingnya konsep tajdid (pembaharuan) dan ijtihad (pemikiran bebas), yang berarti bahwa
ajaran Islam harus dipahami sesuai dengan ruang dan waktu di mana ia diterapkan. Untuk
mencapai hal ini, Rahman menelaah latar belakang sosial-moral umat Nabi Muhammad
saw. pada masanya dan membandingkannya dengan gambaran dunia yang lebih luas.
Tujuannya adalah menerapkan nilai-nilai dan prinsip-prinsip Islam yang universal dan
sistematis ke dalam kerangka pemahaman pembaca Al-Qur'an kontemporer, sehingga
mampu memunculkan pengetahuan yang kreatif dan pemahaman-pemahaman baru.

e. Pendidikan untuk semua

Menurut Fazlur Rahman, Pendidikan Islam harus bersifat inklusif dan dapat diakses
oleh semua orang tanpa terkecuali. Rahman berpendapat bahwa Islam harus mendorong
umat Muslim untuk mengembangkan dan memajukan disiplin ilmu filosofis dan ilmiah.
Untuk mencapai hal ini, perlu dilakukan perluasan kurikulum di lembaga-lembaga
pendidikan dan pembaharuan sistem pendidikan secara umum (Hibatullah & Qomarudin
2021).

Dalam melihat pemikiran Fazlur Rahman, peneliti memandang beliau sebagai tokoh
yang paling intelektual-progresif. Pemikirannya dinilai penting karena mendorong
pendidikan Islam bersifat kontekstual dan dinamis. Rahman menekankan integrasi ilmu dan
agama melalui pendekatan ijtihad dan tajdid sehingga pendidikan Islam lebih responsif
terhadap perkembangan zaman. Peneliti melihat bahwa gagasan ini sangat relevan bagi
penguatan pendidikan karakter modern terutama dalam menumbuhkan kemandirian
berpikir, kemampuan beradaptasi, serta karakter nasionalis dan berintegritas yang siap
bersaing secara global.

5. Malik Bennabi

Malik Bennabi (1905-1973) adalah seorang pemikir besar Muslim yang lahir di
Constantine, Aljazair, pada masa kolonialisme Prancis. Situasi politik yang menindas
tersebut membentuk kesadaran kritisnya untuk merumuskan pemikiran mengenai
pendidikan dan peradaban Islam. Baginya, kelemahan umat Islam tidak hanya berasal dari
tekanan eksternal, tetapi juga krisis internal berupa hilangnya kesadaran nilai dan lemahnya
pendidikan. Karena itu, ia mengajukan konsep pendidikan holistik sebagai jalan keluar
untuk membangun kembali jati diri umat Islam (Febrianda & Aprison 2025).

Konsep pendidikan holistik menurut Bennabi menekankan pembentukan manusia
secara utuh, mencakup aspek spiritual, intelektual, moral, dan sosial. 1a menolak pendidikan
yang hanya mengejar capaian akademik, karena hal itu melahirkan generasi yang cerdas
kognitif tetapi miskin spiritual. Dalam pandangannya, seorang pemimpin pendidikan Islam
adalah murabbi yang tidak hanya mengelola lembaga, tetapi juga menjadi teladan moral dan
pengarah visi peradaban.

Selain pendidikan holistik, Bennabi juga menjelaskan bahwa peradaban dibangun atas
tiga elemen utama: manusia (insan), tanah (turab), dan waktu (waqt). Dari ketiganya,
manusialah yang berperan sentral sebagai penggerak sejarah. Pendidikan diarahkan agar
manusia memiliki etos kerja, disiplin, dan integritas moral. Pendidikan yang berkualitas,
menurut Bennabi, harus berlandaskan tauhid dan kesadaran historis (Basri dkk., 2025)

Bennabi juga mengkritik keras sistem pendidikan sekuler yang terlalu menekankan
aspek teknis. Pendidikan harus dilihat sebagai sarana membentuk manusia paripurna

266



melalui integrasi dimensi ruhaniyah, aqgliyah, akhlaqiyah, dan ijtima’iyah. Pendidikan
holistik ini menjadi benteng menghadapi arus globalisasi materialistik. Tujuan akhirnya
adalah mencetak insan kamil yang beriman, berilmu, dan beramal.

Selain itu, Bennabi menekankan peran institusi kemasyarakatan sebagai katalis
keintelektualan. Keluarga, sekolah, masjid, dan organisasi sosial bukan hanya wadah
interaksi, tetapi juga ruang internalisasi nilai dan etika. Tanpa institusi yang sehat,
masyarakat mudah rapuh dan terpecah. Karena itu, pembangunan karakter bangsa harus
melibatkan kolaborasi seluruh institusi sosial agar mampu mencetak generasi berintegritas
dan berdaya saing global (Febrianda & Aprison 2025).

Dalam pemikiran peradabannya, Bennabi mengembangkan konsep siklus peradaban
yang terdiri dari tiga tahap: kelahiran (milad), puncak kejayaan (awj), dan keruntuhan (uful).
Umat Islam mengalami kejayaan ketika nilai spiritual dan moral kuat, dan sebaliknya
terpuruk saat dominasi materialisme meruntuhkan akhlak. Dengan menekankan agama
sebagai katalis utama, Bennabi meyakini kebangkitan Islam hanya bisa dicapai dengan
menghidupkan kembali spiritualitas dan pemikiran kreatif (Sudrajat 2021).

Terhadap pemikiran Malik Bennabi, peneliti melihat adanya hubungan yang kuat
antara pendidikan dan pembangunan peradaban. Pendidikan holistik yang ditawarkan
Bennabi dianggap sebagai model paling lengkap dalam pembentukan karakter karena
menyentuh dimensi spiritual, intelektual, moral, dan sosial secara seimbang. Konsep
manusia-tanah-waktu yang dikemukakannya menunjukkan bahwa pendidikan harus
membentuk manusia beretos kerja tinggi dan memiliki kesadaran sejarah. Bennabi juga
menekankan pentingnya kolaborasi lembaga seperti keluarga, sekolah, dan masyarakat
sebagai ekosistem pembentukan karakter. Oleh karena itu, peneliti menyimpulkan bahwa
pemikiran Malik Bennabi sangat strategis dalam memperkuat nilai gotong royong,
integritas, dan religiusitas dalam pendidikan karakter Indonesia.

Analisis Komparatif Kepemimpinan Pendidikan Islam

Kepemimpinan pendidikan Islam sebagaimana ditunjukkan oleh tokoh-tokoh besar
sepertt KH. Ahmad Dahlan, KH. Hasyim Asy’ari, Buya Hamka, Fazlur Rahman, dan Malik
Bennabi memiliki orientasi yang sama, yakni menempatkan pendidikan sebagai sarana
pembentukan akhlak dan karakter, bukan sekadar proses transfer ilmu. Namun demikian,
pendekatan dan strategi implementasi masing-masing tokoh memiliki perbedaan yang khas
sesuai dengan konteks sosial, budaya, dan kebutuhan zamannya. Ahmad Dahlan, melalui
Muhammadiyah, menekankan integrasi antara ilmu agama dan ilmu umum serta kepedulian
sosial sebagaimana tercermin dalam ajaran surat Al-Ma’un. Model kepemimpinannya
bersifat transformasional karena berhasil mengubah paradigma pendidikan Islam tradisional
menjadi lebih modern dan adaptif. Berbeda dengan itu, Hasyim Asy’ari mengedepankan
teladan (uswah hasanah) serta pembiasaan akhlak di lingkungan pesantren.
Kepemimpinannya lebih bersifat kolektif-spiritual dengan menekankan moderasi beragama
(wasathiyah), toleransi, dan kemandirian, sehingga relevan dengan nilai religius, nasionalis,
dan mandiri dalam pendidikan karakter.

Sementara itu, Buya Hamka menempatkan pendidikan sebagai proses pembinaan
moral dan kepribadian. Dengan membedakan antara ta’lim sebagai pengajaran ilmu dan
tarbiyah sebagai pembinaan akhlak, ia menekankan pentingnya keteladanan guru sebagai
figur utama dalam pendidikan. Hal ini menunjukkan kepemimpinan moral-personal yang
sejalan dengan nilai integritas dan religius. Berbeda dengan Hamka, Fazlur Rahman lebih
menekankan pendidikan yang dinamis dengan prinsip ijtihad dan tajdid. la menolak pola
pendidikan yang statis dan mengusulkan integrasi ilmu dengan agama yang kontekstual
sesuai tantangan zaman. Kepemimpinannya dapat dikategorikan sebagai intelektual-
progresif yang relevan dalam menumbuhkan kemandirian berpikir, integritas, dan semangat

267



kebangsaan. Adapun Malik Bennabi menawarkan gagasan pendidikan holistik yang
meliputi dimensi spiritual, intelektual, moral, dan sosial. la menegaskan bahwa pendidikan
tidak hanya menjadi tanggung jawab sekolah, tetapi juga keluarga, masyarakat, dan institusi
keagamaan. Model kepemimpinannya berorientasi peradaban (civilizational leadership),
karena menempatkan pendidikan sebagai kunci kebangkitan umat.

Dari analisis komparatif tersebut terlihat bahwa meskipun terdapat perbedaan
pendekatan, seluruh tokoh memiliki benang merah yang sama, yaitu menjadikan pendidikan
sebagai sarana pembentukan manusia seutuhnya yang berkarakter, berakhlak mulia, dan
memiliki tanggung jawab sosial. Ahmad Dahlan relevan dalam aspek integrasi ilmu dan
kepedulian sosial; Hasyim Asy’ari dalam teladan akhlak dan moderasi; Hamka dalam
moralitas personal; Fazlur Rahman dalam pembaruan pemikiran dan ijtihad; serta Malik
Bennabi dalam pendidikan holistik berbasis peradaban. Dengan mengintegrasikan
pemikiran mereka, pendidikan Islam di Indonesia dapat semakin memperkuat implementasi
pendidikan karakter yang seimbang antara religiusitas, moralitas, intelektualitas, dan
tanggung jawab sosial.

Tabel 1. Analisis Komparatif Kepemimpinan Pendidikan Islam

Pendekatan /

Relevansi dengan

Tokoh Fo_kus . Karakteristik Pendidikan
Kepemimpinan Karakter
Utama .
Indonesia
KH. Ahmad Dahlan Integrasi ilmu Transformasional; Nilai religius,
agama dan ilmu modernisasi gotong royong,
umum; kepedulian  pendidikan Islam integritas
sosial (Al-Ma’un)
KH. Hasyim Pembentukan Kolektif-spiritual; Nilai religius,
Asy’ari akhlak, moderasi keteladanan (uswah  nasionalis, mandiri
beragama, dan hasanah); pesantren
kemandirian
Buya Hamka Pembinaan moral Moral-personal; Nilai integritas,

dan kepribadian;
keteladanan guru

pembedaan ta’lim
(ilmu) dan tarbiyah
(akhlak)

religius

Fazlur Rahman Integrasi ilmu dan Intelektual-progresif; Nilai mandiri,
agama; ijtihad dan tajdid integritas,
kontekstualisasi nilai nasionalis
Islam

Malik Bennabi Pendidikan holistik  Civilizational Nilai gotong
dan pembangunan leadership; royong, religius,
peradaban keterlibatan sekolah, integritas

keluarga, masyarakat

Relevansi Pemikiran Kepemimpinan Pendidikan Islam dengan Pendidikan Karakter
di Indonesia

Pendidikan karakter di Indonesia merupakan agenda penting dalam pembangunan
bangsa, karena bertujuan membentuk generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual,
tetapi juga berakhlak mulia dan berkepribadian sesuai nilai-nilai Pancasila. Melalui Program

268



Penguatan Pendidikan Karakter (PPK) yang dicanangkan sejak 2017 oleh Kementerian
Pendidikan dan Kebudayaan, ditetapkan lima nilai utama yang harus dikembangkan, yakni
religius, nasionalis, mandiri, gotong royong, dan integritas. Nilai religius berhubungan
dengan ketaatan beribadah, toleransi, dan cinta damai; nilai nasionalis menumbuhkan rasa
cinta tanah air dan semangat kebangsaan; nilai mandiri melatih tanggung jawab dan etos
kerja; nilai gotong royong menumbuhkan kepedulian sosial serta solidaritas; sedangkan nilai
integritas menekankan kejujuran, komitmen moral, dan keteladanan.

Sejalan dengan itu (Rahmawati & Muhroji, 2022) menegaskan bahwa penguatan
pendidikan karakter harus dilakukan secara sistematis melalui pembelajaran di kelas,
pembiasaan dalam budaya sekolah, serta dukungan dari peran kepemimpinan guru dan
kepala sekolah. Penelitian (Raudhatuz, 2024) juga menunjukkan bahwa kepemimpinan
pendidikan memiliki pengaruh signifikan dalam menciptakan lingkungan belajar yang
menumbuhkan nilai religius, nasionalis, mandiri, gotong royong, dan integritas. Selanjutnya
(Abustang dkk., 2023) menemukan bahwa pendidikan karakter berbasis budaya sekolah
mampu meningkatkan sikap religius, integritas, dan kepedulian sosial peserta didik. Hal
serupa ditegaskan oleh (Ali dkk., 2021) bahwa pembelajaran yang terintegrasi dengan
pendidikan karakter dapat melatih kemandirian dan tanggung jawab siswa sejak usia
sekolah dasar.

Dalam perspektif tokoh Islam, KH. Ahmad Dahlan menekankan pentingnya integrasi
antara ilmu agama dan ilmu umum. Melalui gerakan Muhammadiyah, ia merancang sistem
pendidikan modern yang tidak hanya mencetak insan berpengetahuan, tetapi juga
menanamkan nilai kepedulian sosial sebagaimana ajaran surat Al-Ma’un. Pemikiran ini
selaras dengan nilai religius, gotong royong, dan integritas dalam pendidikan karakter
Indonesia.

KH. Hasyim Asy’ari menampilkan model kepemimpinan berbasis teladan (uswah
hasanah) dan pembiasaan akhlak. Melalui Pesantren Tebuireng dan Nahdlatul Ulama, beliau
menegaskan bahwa tujuan utama pendidikan adalah pembentukan akhlak mulia dengan
prinsip moderasi, toleransi, kemandirian, serta semangat kebangsaan. Konsep ini sangat
relevan dengan nilai religius, nasionalis, dan mandiri dalam pendidikan karakter.

Buya Hamka juga memandang pendidikan sebagai sarana pembentukan akhlak dan
kepribadian. Ia membedakan antara ta’lim (pengajaran ilmu) dan tarbiyah (pembinaan
moral), serta menekankan pentingnya keteladanan guru. Pandangan ini sangat dekat dengan
nilai integritas dan religius dalam pendidikan karakter Indonesia.

Pemikiran Fazlur Rahman menawarkan perspektif yang dinamis. la menekankan
integrasi ilmu dan agama serta pentingnya kontekstualisasi ajaran Islam sesuai dengan
tantangan zaman. Prinsip ijtihad (pemikiran kreatif) dan tajdid (pembaharuan) yang ia gagas
menegaskan bahwa pendidikan karakter harus responsif terhadap perkembangan sosial-
budaya, namun tetap berakar pada nilai moral. Gagasan ini mendukung nilai mandiri,
integritas, dan nasionalis dalam menghadapi tantangan global.

Terakhir, Malik Bennabi mengajukan konsep pendidikan holistik yang mencakup
dimensi spiritual, intelektual, moral, dan sosial. la menegaskan bahwa pembentukan
karakter tidak bisa hanya dibebankan pada sekolah, tetapi juga harus melibatkan keluarga,
masyarakat, dan institusi keagamaan. Pandangan ini sangat sesuai dengan nilai gotong
royong, religius, dan integritas dalam konteks pendidikan karakter di Indonesia.

Dengan demikian, meskipun kelima tokoh memiliki pendekatan yang berbeda,
mereka memiliki benang merah yang sama: menjadikan pendidikan sebagai sarana
pembentukan manusia berkarakter. Ahmad Dahlan menonjolkan kepedulian sosial, Hasyim
Asy’ari menekankan akhlak dan moderasi, Hamka mengedepankan moral personal, Fazlur
Rahman mengajarkan kontekstualisasi nilai, dan Malik Bennabi menekankan pendidikan

269



holistik berbasis institusi. Seluruh gagasan tersebut sejalan dengan arah pendidikan karakter
Indonesia, yang bertujuan membentuk generasi cerdas, religius, berakhlak mulia,
berintegritas, serta siap menghadapi tantangan zaman dengan tetap menjaga jati diri bangsa.

KESIMPULAN

Pemikiran kepemimpinan pendidikan Islam dari KH. Ahmad Dahlan, KH. Hasyim
Asy’ari, Buya Hamka, Fazlur Rahman, dan Malik Bennabi menekankan pendidikan sebagai
sarana pembentukan karakter, moral, dan tanggung jawab sosial. Meskipun pendekatan
masing-masing tokoh berbeda mulai dari integrasi ilmu dan kepedulian sosial, keteladanan
dan moderasi, pembinaan moral personal, pendidikan kontekstual, hingga pendidikan
holistik berbasis peradaban semua memiliki tujuan yang sama, yaitu mencetak insan
berakhlak mulia, berintegritas, dan berdaya saing.

Relevansi pemikiran mereka sangat kuat terhadap pendidikan karakter di Indonesia,
khususnya dalam implementasi nilai religius, nasionalis, mandiri, gotong royong, dan
integritas sebagaimana ditetapkan dalam Program Penguatan Pendidikan Karakter. Dengan
mengintegrasikan gagasan kelima tokoh ini, pendidikan Islam dapat memperkuat
pembangunan karakter bangsa, membentuk generasi muda yang cerdas, religius, berakhlak
mulia, dan siap menghadapi tantangan global tanpa kehilangan identitas keislaman maupun
nilai kebangsaan.

Kajian ini memperkaya literatur kepemimpinan pendidikan Islam melalui sintesis
pemikiran lima tokoh besar yang menempatkan nilai moral, spiritual, sosial, dan intelektual
sebagai inti kepemimpinan. Hasil ini dapat menjadi dasar dalam pengembangan model
value-based Islamic leadership yang relevan bagi pendidikan karakter Indonesia. Secara
praktis, kajian ini memberikan arah bagi pemimpin sekolah, guru, dan tenaga pendidik
dalam membangun budaya pendidikan yang berfokus pada akhlak dan karakter. Nilai
keteladanan, pembiasaan akhlak, kepedulian sosial, moderasi, integrasi ilmu, serta
penanaman moralitas dapat diterapkan dalam pengelolaan sekolah dan proses pembelajaran
sehari-hari.

Dalam tataran kebijakan, temuan penelitian ini dapat dijadikan acuan dalam
merumuskan kurikulum dan program pendidikan karakter yang lebih berlandaskan nilai-
nilai Islam. Pendekatan para tokoh memberikan gambaran bahwa kebijakan pendidikan
perlu memberi ruang pada pembentukan akhlak dan kepribadian sebagai inti pendidikan,
bukan sekadar pencapaian akademik, sehingga semakin selaras dengan tujuan pembangunan
karakter bangsa Indonesia.

DAFTAR PUSTAKA

Abustang, Perawati Bte, Mohamad Syarif Sumantri, and Nina Nurhasanah. 2023. “Analisis
Implementasi Pendidikan Karakter Siswa Pada.” Jurnal Kajian Pendidikan Dasar 8(1).

Alfian. 1989. Muhammadiyah: The Political Behavior of a Muslim Modernist Organization under
Dutch Colonialism. Yogyakarta: Gadjah Mada University Press.

Ali, Kristiawan, Muhammad, and Yessi Fitriani. 2021. “Implementasi Pendidikan Karakter Berbasis
Budaya Sekolah.” Jurnal Pendidikan Tambusai 5(1):2063—-69.

Asaddudin, Ibnu, Edi Sungkowo, and Abdul Basit. 2023. “Relevansi Pemikiran K.H. Hasyim
Asy’Ari Terhadap Pendidikan Agama Islam Di Era 4.0.” Tarbawi : Jurnal Pendidikan Islam
19(1):124-26. doi:10.34001/tarbawi.v19i1.2060.

Bimagfiranda, Syiraz Rozaky, and Sedya Santosa. 2021. “Pemikiran Fazlur Rahman Tentang
Pendidikan Islam Dan Aktualisasinya Dengan Dunia Modern.” Risalah: Jurnal Pendidikan
Dan Studi Islam 9(3):1397-1405.

Febrianda, Febi, and Weda Aprison. 2025. “Konsep Pendidikan Holistik Malik Bennabi: Solusi
Krisis Identitas Muslim Dan Reaktualisasi Tujuan Pendidikan Islam Di Era Globalisasi.”

270



Jurnal Perspektif Agama Dan Identitas 10(6):97.

Fuadi, M. 2020. “Pemikiran K.H. Hasyim Asy’ari Dalam Pendidikan Islam.” RAUDHAH: Proud
To Be Professional Jurnal Tarbiyah Islamiyah 5(1):23-32.

Hasan Basri, Rumbang Sirojudin, Wasehudin, and Rifyal Ahmad Lugowi. 2025. “PANDANGAN
MALIK BENNABI TENTANG PENDIDIKAN SEBAGAI KUNCI KEBANGKITAN
PERADABAN ISLAM.” Jurnal Tarbiyah 09(01):hlm. 189-198.
http://jurnal.iaidarussalam.ac.id/index.php/tarbiyah.

Hibatullah, Luthfi, and Ahmad Qomarudin. 2021. “Pemikiran Fazlur Rahman (Pragmatis-
Instrumental) Tentang Pendidikan Dan Relevansinya Dengan Dunia Modern.” As-Sabiqun
3(1):26-44. doi:10.36088/assabiqun.v3il.1144.

Hidayah, and Bashirotul. 2023. “Kepemimpinan Kh. Hasyim Asy’ari, KH. Abdul Wahab Hasbullah
Dan KH. Bisri Syansuri Dalam Membentuk Karakteristik Kepemimpinan Santri Di Pondok
Pesantren Jombang.” Jurnal Al-Muta’aliyah 3(2):29-45. doi:10.51700/mutaaliyah.v3i2.519.

Khoir, Mulyanto Abdullah, Nur Aziz, and Ahmad Akbar Al Faizi. 2025. “Pemikiran Pendidikan
Islam Perspektif KH. Hasyim Asy’ari.” Tsaqofah 5(1):1010-18.
doi:10.58578/tsaqofah.v5i1.4682.

Kumalasari, Dyah, and Yoga Ardy Wibowo. 2021. “Kajian Sejarah Pendikan: Pemikiran Pendidikan
Karakter Hamka.” Socia: Jurnal Imu-limu Sosial 18(1):81-89.
https://doi.org/10.21831/socia.v18i1.44126.

Langeningtias, Utari, Nidya Ulfah, and Ana Novitasari. 2021. “Kepemimpinan Pendidikan Menurut
Prespektif Al-Qur’an.” Jurnal Pendidikan Indonesia 2(8):1453-64.
doi:10.36418/japendi.v2i8.255.

Minanurrohman, & Syaifuddin, M. 2025. “Pemikiran Pendidikan Islam K.H. Hasyim Asy’ari.”
Jurnal Pendidikan Tambusai 9(2):20040-20046.

Mursal, Mursal. 2023. “Pemikiran Pendidikan Islam Menurut Buya Hamka.” Kreatifitas: Jurnal
lImiah Pendidikan Islam 11(2):101-15. doi:10.46781/kreatifitas.v11i2.638.

Nabil, Ahmad, and Tasnim Abdul Rahman. 2025. “Muhammadiyah ’ s Influence on Reform and
Modernism in Indonesia MUHAMMADIYAH > S INFLUENCE ON REFORM AND
MODERNISM.” (September). doi:10.52593/adb.03.1.01.

Nadia, Zunly. 2018. “Membaca Ayat Poligami Bersama Fazlur Rahman.” Mukaddimah: Jurnal
Studi Islam 2(1):203-28.

Naili, llma Zahrotun, and Mutrofin. 2024. “Relevansi Pemikiran Hamka Terhadap Pendidikan Islam
Masa Kini.” Ri’ayah: Jurnal Sosial Dan Keagamaan 9(1):46. https://e-
journal.metrouniv.ac.id/riayah/article/view/8107.

Nur Amira, Tria Julita, Fany Rahmadiani, Erwin Syahwira, M. Rizki Alfattah, and Rendy Handanl.
2025. “Pemikiran Pendidikan Islam Perspektif KH. Hasyim Asy”Ari.” Jurnal Pustaka
Cendekia Pendidikan 3(1):87-91. doi:10.70292/jpcp.v3il.147.

Oktaria, Ira, Alwizar Alwizar, and Djeprin Ehulawa. 2025. “Relevansi Pemikiran Fazlur Rahman
Terhadap Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Kurikulum Merdeka.” Al-Fikri: Jurnal Studi
Dan Penelitian Pendidikan Islam 8(1):31. doi:10.30659/jspi.8.1.31-46.

Pemikiran, Relevansi, and K. H. Ahmad. 2024. “Relevansi+Pemikiran.”

Rahmawati, Dyah, and Muhroji Muhroji. 2022. “Implementasi Pendidikan Karakter Pada Peserta
Didik Usia 6-8 Tahun.” Jurnal Obsesi: Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini 6(6):5790-98.
doi:10.31004/0bsesi.v6i6.3140.

Salsabila Raudhatuz Zahro. 2024. “Peran Kepemimpinan Pendidikan Dalam Mengembangkan
Keterampilan Kewirausahaan Pada Siswa.” Jurnal Manajemen Pariwisata Dan Perhotelan
2(4):135-42. doi:10.59581/jmpp-widyakarya.v2i4.4235.

Sari, Desi Ratna, Novita Sari, Dwi Noviani, and Paizaluddin. 2023. “Pemikiran Pendidikan Islam
Ahmad Dahlan.” IHSANIKA: Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(3):134-47.
http://repository.uinjkt.ac.id/dspace/bitstream/123456789/35364/2/DWI PUSPA
KHAIRUNNISA-FU.pdf%0Ahttps://jurnal.stikes-
ibnusina.ac.id/index.php/IHSANIKA/article/view/610.

Sudrajat, Ajat. 2021. “Sejarah Dan Peradaban Sketsa Pemikiran Malik Bennabi.” V.

Sugiyono. 2018. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D. Bandung: Alfabeta.

271



Suhendi, Saca, Heri Khoiruddin, Mahlil Nurul Ihsan, Tatang Muh Nasir, and Zohaib Hassan Sain.
2025. “Hasyim Asy’ari’s Dimensions of Multicultural Spiritual Leadership: Harmony in
Education and Society in Indonesia.” Al-Hayat: Journal of Islamic Education 9(1):1-27.
doi:10.35723/ajie.v9il1.50.

Al Syaifullah, Shalahuddin, Putri Anggun Bhakti Insanitagwa, and Mufidah Mufidah. 2021.
“Kepemimpinan Pendidikan Islam.” Cerdika: Jurnal Ilmiah Indonesia 1(7):840-47.
doi:10.59141/cerdika.v1i7.126.

Tinggi, Sekolah, llmu Syariah, Ummul Ayman, Pidie Jaya, and Al Mukhtari. 2026. “Model
Kepemimpinan Pendidikan KH Hasyim Asy ’ Ari : Analisis Historis Terhadap Konsep Adab
Al-’ Alim Wa Al- Muta * Allim.” 1(2):256-71.

Zuhri, Zuhri, and Chanifudin Chanifudin. 2023. “Hasyim Asy > Ari Dan Pengembangan Pesantren
(Perspektif Teologis Dan Sosiologis ).” Al-Fikr: Jurnal Pendidikan Islam 9(1):29-39.

272



