
Jurnal Penelitian Multidisiplin Terpadu 
Vol 9 No. 12 Desember 2025 

eISSN: 2118-7452 
 

 

259 

ANALISIS PEMIKIRAN TOKOH KEPEMIMPINAN PENDIDIKAN 

ISLAM DAN KONTRIBUSI NYA TERHADAP PENGUATAN 

PENDIDIKAN KARAKTER INDONESIA 
 

Serly Meilani1, Jihan Nur Aslam Mukerin2, Supianto3, Afriza4 
serlymeilani576@gmail.com1, jihannuraslammukerin@gmail.com2, supiantoayyubi@gmail.com3, 

afriza@uin-suska.ac.id4 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

 

ABSTRAK 
Pendidikan karakter di Indonesia menghadapi tantangan serius akibat arus globalisasi dan 

melemahnya moralitas generasi muda. Penelitian  ini bertujuan untuk menelaah secara konseptual 

pemikiran kepemimpinan pendidikan Islam dari lima tokoh penting, yaitu KH. Ahmad Dahlan, KH. 

Hasyim Asy’ari, Buya Hamka, Fazlur Rahman, dan Malik Bennabi, serta relevansinya terhadap 

penguatan pendidikan karakter di Indonesia. Pendekatan yang digunakan bersifat kualitatif dengan 

metode kajian pustaka (library research) dan analisis komparatif gagasan. Kajian ini tidak berfokus 

pada pengumpulan data empiris, melainkan pada analisis pemikiran dan nilai-nilai konseptual yang 

ditawarkan masing-masing tokoh. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kelima tokoh memiliki 

orientasi yang sama dalam menjadikan pendidikan sebagai sarana pembentukan akhlak, moral, dan 

tanggung jawab sosial. KH. Ahmad Dahlan menekankan integrasi antara ilmu dan kepedulian sosial; 

KH. Hasyim Asy’ari mengedepankan keteladanan dan pembentukan akhlak; Buya Hamka berfokus 

pada pembinaan moral dan kepribadian; Fazlur Rahman mengembangkan pendekatan pendidikan 

kontekstual dan dinamis; sedangkan Malik Bennabi menekankan pendidikan holistik berbasis nilai 

spiritual dan sosial. Secara konseptual, pemikiran mereka selaras dengan nilai-nilai utama 

pendidikan karakter Indonesia yang mencakup religius, nasionalis, mandiri, gotong royong, dan 

integritas. Kajian ini menegaskan pentingnya   internalisasi prinsip-prinsip kepemimpinan Islam ke 

dalam sistem dan budaya pendidikan nasional sebagai dasar penguatan karakter peserta didik di era 

modern. 

Kata Kunci: Kepemimpinan, Pendidikan Islam, Pendidikan Karakter. 

 

ABSTRACT 
Character education in Indonesia faces serious challenges due to the currents of globalization and 

the weakening morality of the younger generation. This study aims to conceptually examine the 

thoughts of Islamic educational leadership from five prominent figures KH. Ahmad Dahlan, KH. 

Hasyim Asy’ari, Buya Hamka, Fazlur Rahman, and Malik Bennabi and their relevance to 

strengthening character education in Indonesia. The approach used is qualitative, employing a 

library research method and comparative analysis of ideas. This study does not focus on collecting 

empirical data, but rather on analyzing the conceptual thoughts and values offered by each figure. 

The results show that all five share the same orientation in viewing education as a means of shaping 

ethics, morality, and social responsibility. KH. Ahmad Dahlan emphasizes the integration of 

knowledge and social concern; KH. Hasyim Asy’ari prioritizes exemplary leadership and moral 

formation; Buya Hamka focuses on moral and personal development; Fazlur Rahman develops a 

contextual and dynamic educational approach; while Malik Bennabi highlights holistic education 

based on spiritual and social values. Conceptually, their ideas align with Indonesia’s core character 

education values, which include religiosity, nationalism, independence, cooperation, and integrity. 

This study underscores the importance of internalizing Islamic leadership principles into the 

national education system and culture as a foundation for strengthening students’ character in the 

modern era. 

Keywords: Leadership, Islamic Education, Character Education. 

 

 

mailto:kisnia663@gmail.com1
mailto:lindapyg123@gmail.com2
mailto:ekabio@ubb.ac.id3
mailto:afriza@uin-suska.ac.id4


 
260 

PEiNDAiHULUAiN 

Kepemimpinan merupakan elemen kunci dalam penyelenggaraan pendidikan, karena 

berfungsi sebagai pengarah, pengendali, dan penentu arah kebijakan yang berpengaruh 

langsung terhadap keberhasilan suatu lembaga. Dalam pendidikan Islam, kepemimpinan 

tidak hanya dimaknai sebagai proses mengatur dan mengelola lembaga, tetapi juga sebagai 

upaya menanamkan nilai-nilai spiritual, moral, dan sosial yang berlandaskan ajaran Al-

Qur’an dan Sunnah (Syaifullah et al. 2021) . Seorang pemimpin pendidikan Islam dituntut 

untuk memiliki keteladanan (uswah hasanah), integritas, serta kemampuan manajerial agar 

mampu mewujudkan tujuan pendidikan Islam, yaitu membentuk insan kamil yang seimbang 

antara aspek intelektual, emosional, dan spiritual (Langeningtias et al. 2021) 

Dalam praktiknya, terdapat berbagai model dan gaya kepemimpinan yang diterapkan 

dalam lembaga pendidikan Islam, mulai dari kepemimpinan otoriter, demokratis, hingga 

transformasional. Dinamika tersebut melahirkan kebutuhan untuk melakukan studi 

komparatif, guna melihat persamaan, perbedaan, serta efektivitas masing-masing gaya 

kepemimpinan dalam konteks pendidikan Islam. Kajian komparatif ini penting agar 

diperoleh gambaran utuh mengenai model kepemimpinan yang relevan dengan tantangan 

modern, namun tetap berakar pada prinsip-prinsip Islami (Syaifullah et al. 2021) 

Selain itu, studi komparatif juga dapat memberikan kontribusi dalam pengembangan 

teori kepemimpinan pendidikan Islam yang lebih adaptif. Hal ini penting mengingat 

lembaga pendidikan Islam dihadapkan pada perubahan sosial, budaya, dan teknologi yang 

menuntut adanya pembaruan pola kepemimpinan. Dengan demikian, melalui kajian 

komparatif, diharapkan dapat ditemukan formula kepemimpinan yang tidak hanya efektif 

dalam mengelola lembaga pendidikan, tetapi juga konsisten dalam menjaga identitas 

keislaman (Langeningtias et al. 2021). 

 

METODOLOGI 

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi literatur (library 

research). Menurut (Sugiyono 2018) pendekatan kualitatif bertujuan memahami fenomena 

secara mendalam melalui analisis deskriptif dari berbagai sumber literatur. Sumber data 

kajian ini meliputi karya utama para tokoh serta literatur sekunder yang relevan. Subjek 

kajian adalah gagasan kepemimpinan K.H. Ahmad Dahlan, K.H. Hasyim Asy’ari, Buya 

Hamka, Fazlur Rahman, dan Malik Bennabi yang dianalisis melalui teks-teks yang 

membahas pemikiran mereka. Proses pengumpulan data dilakukan melalui pencarian, 

seleksi, dan dokumentasi literatur sesuai fokus kajian. Keabsahan data dijaga dengan kritik 

sumber, perbandingan, dan triangulasi referensi. 

Jenis kajian ini merupakan studi komparatif konseptual, yaitu membandingkan 

pemikiran kelima tokoh Islam dengan konteks penguatan pendidikan karakter di Indonesia. 

Analisis data menggunakan analisis isi (content analysis), dengan menelaah, mereduksi, 

mengategorikan, dan menafsirkan isi literatur untuk menemukan pola pemikiran 

kepemimpinan yang relevan. Tahapan kajian meliputi: (1) identifikasi literatur yang 

relevan; (2) klasifikasi gagasan kepemimpinan tiap tokoh; (3) analisis komparatif antar 

tokoh; (4) interpretasi relevansi pemikiran mereka terhadap pendidikan karakter; dan (5) 

penarikan kesimpulan (Sugiyono 2018). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Tokoh Kepemimpina Pendidikan Islam 

1. K.H. Ahmad Dahlan 

KH. Ahmad Dahlan (1868-1923) adalah seorang ulama, pendidik, sekaligus tokoh 

pembaharu Islam di Indonesia. Ia dikenal sebagai pendiri Muhammadiyah pada tahun 1912 



 
261 

di Yogyakarta, sebuah organisasi Islam modernis yang hingga kini berpengaruh luas dalam 

bidang dakwah, sosial, dan pendidikan. Dalam pandangan Ahmad Dahlan, pendidikan 

merupakan sarana penting untuk membebaskan umat Islam dari keterbelakangan dan 

kebodohan, sekaligus menjadi jalan untuk membangun peradaban Islam yang maju. Oleh 

karena itu, kiprah Ahmad Dahlan dalam pendidikan Islam menjadi salah satu warisan paling 

berharga bagi bangsa Indonesia. 

Salah satu peran utama Ahmad Dahlan adalah melakukan pembaruan dalam sistem 

pendidikan Islam. Pada masa itu, pendidikan tradisional (pesantren dan surau) lebih 

menekankan pengajaran kitab-kitab klasik tanpa banyak membuka diri terhadap ilmu 

pengetahuan umum. Ahmad Dahlan menghadirkan pembaharuan dengan memasukkan 

pelajaran umum seperti matematika, ilmu alam, bahasa, dan sejarah ke dalam kurikulum 

sekolah Islam. Tujuannya agar umat Islam mampu beradaptasi dengan modernitas tanpa 

kehilangan identitas keagamaannya (Sari dkk.,. 2023). 

Ahmad Dahlan menolak dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum. Baginya, 

seluruh ilmu pengetahuan adalah sarana untuk beribadah dan mengabdi kepada Allah SWT. 

Melalui pendidikan yang terpadu, ia ingin melahirkan manusia Muslim yang berakhlak 

mulia sekaligus mampu bersaing dalam perkembangan zaman. Gagasan ini kemudian 

diwujudkan dalam sekolah-sekolah Muhammadiyah yang mengajarkan agama Islam 

bersamaan dengan ilmu pengetahuan modern (Nabil & Rahman 2025). 

Selain mengajarkan ilmu pengetahuan, Ahmad Dahlan menekankan pentingnya 

praktik sosial dalam pendidikan. Ia sering mengajarkan makna surat Al-Ma’un kepada 

murid-muridnya dengan menekankan kepedulian terhadap anak yatim, fakir miskin, dan 

kaum lemah. Nilai ini kemudian diimplementasikan dalam amal usaha Muhammadiyah, 

seperti panti asuhan, rumah sakit, dan lembaga sosial. Dengan demikian, pendidikan 

menurut Ahmad Dahlan tidak hanya bertujuan mencerdaskan akal, tetapi juga 

menumbuhkan kepedulian sosial (Alfian,1989). 

Melalui Muhammadiyah, Ahmad Dahlan mendirikan berbagai lembaga pendidikan 

Islam modern. Sekolah-sekolah Muhammadiyah pada masa awal menggabungkan sistem 

pendidikan pesantren dengan sistem pendidikan Barat. Kini, Muhammadiyah telah 

mengelola ribuan sekolah, madrasah, pesantren, hingga perguruan tinggi di seluruh 

Indonesia. Hal ini menunjukkan bahwa warisan Ahmad Dahlan dalam bidang pendidikan 

terus berkembang dan memberi manfaat luas bagi masyarakat (Agustiana et al. 2024) 

KH. Ahmad Dahlan memainkan peran penting dalam pembaruan pendidikan Islam di 

Indonesia. Ia mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu umum, membangun sistem pendidikan 

modern yang berorientasi pada kemajuan, serta menekankan pentingnya nilai sosial dalam 

pendidikan. Warisan Ahmad Dahlan melalui Muhammadiyah telah melahirkan jutaan 

generasi Muslim yang cerdas, berakhlak mulia, dan peduli terhadap masyarakat. Dengan 

demikian, peran Ahmad Dahlan dalam pendidikan Islam tidak hanya berpengaruh pada 

zamannya, tetapi juga tetap relevan hingga kini. 

Adapun pandangan peneliti mengenai pemikiran KH. Ahmad Dahlan merupakan 

landasan modernisasi pendidikan Islam yang sangat relevan dengan tuntutan sekolah masa 

kini. Integrasi antara ilmu agama dan ilmu umum bukan hanya gagasan pembaruan, tetapi 

juga menjadi model kurikulum ideal bagi pendidikan karakter Indonesia. Pendekatan Al-

Ma’un yang menekankan kepedulian sosial dianggap sebagai praktik pendidikan karakter 

berbasis aksi nyata, sementara konsep kepemimpinan transformasional Dahlan 

menunjukkan bahwa pendidikan Islam harus progresif, kontekstual, dan responsif terhadap 

perubahan zaman. Oleh karena itu, peneliti menilai bahwa pemikiran Ahmad Dahlan 

berkontribusi besar terhadap penguatan nilai religius, gotong-royong, dan integritas dalam 

Program Penguatan Pendidikan Karakter (PPK). 



 
262 

2. KH. Hasyim Asy’ari 

 KH. Muhammad Hasyim Asy’ari lahir pada 14 Februari 1871 di Desa Gedang, 

Jombang, Jawa Timur, dari keluarga ulama yang taat pada tradisi pesantren. Sejak kecil, 

beliau telah menempuh pendidikan agama di berbagai pesantren ternama di Jawa, kemudian 

melanjutkan studi ke Mekkah. Di tanah suci, Hasyim memperdalam ilmu hadis, fikih, dan 

tasawuf, serta berinteraksi dengan tradisi intelektual Islam internasional. Sekembalinya ke 

tanah air, pada 1899 beliau mendirikan Pondok Pesantren Tebuireng di Jombang yang kelak 

menjadi salah satu pusat pembaruan pendidikan pesantren di Indonesia (Amira dkk., 2025). 

Pada 1926, beliau mendirikan Nahdlatul Ulama (NU) sebagai wadah ulama dan umat Islam 

tradisional dalam menghadapi tantangan kolonialisme serta arus modernisasi. Selain itu, 

kiprah beliau dalam perjuangan kemerdekaan, termasuk melalui fatwa jihad pada 22 

Oktober 1945, memperlihatkan bahwa kepemimpinan Hasyim bukan hanya di bidang 

keilmuan, tetapi juga dalam pergerakan sosial dan kebangsaan (Suhendi dkk., 2025). 

Model kepemimpinan pendidikan Islam KH. Hasyim Asy’ari dapat dipahami   melalui 

beberapa dimensi berikut: 

a. Kepemimpinan berbasis teladan (Uswah Hasanah) 

Kiai bukan hanya pemegang otoritas formal, melainkan figur yang legitimasi 

kepemimpinannya muncul dari konsistensi perilaku sehari-hari. Guru dan pemimpin 

pendidikan dalam pandangan beliau harus menjadi contoh nyata akhlak mulia, bukan 

sekadar pengajar ilmu (Amira dkk., 2025). Hal ini sejalan dengan Khoir dkk (2025) yang 

menyebutkan bahwa habituasi nilai melalui keteladanan merupakan metode paling efektif 

dalam pendidikan pesantren untuk membentuk karakter santri secara berkelanjutan. 

Penelitian terbaru juga menegaskan bahwa kepemimpinan berbasis teladan sangat 

berpengaruh pada pembentukan budaya religius di pesantren (Hidayah & Bashirotul 2023). 

b. Kepemimpinan kolektif dan jaringan pesantren 

Pola kepemimpinan yang menghubungkan pesantren satu dengan yang lain serta 

memperkuat solidaritas umat melalui organisasi NU. Menurut (Suhendi dkk., 2025), model 

ini dapat disebut sebagai spiritual leadership karena berbasis pada nilai agama tetapi mampu 

mengikat solidaritas sosial dan multikultural. Dengan cara ini, kepemimpinan Hasyim tidak 

hanya membentuk individu berilmu, tetapi juga membangun kesadaran kolektif umat. 

Amira dkk. (2025) menambahkan bahwa jaringan pesantren yang dipelopori KH. Hasyim 

Asy’ari berhasil menciptakan basis pendidikan Islam tradisional yang inklusif sekaligus 

responsif terhadap perubahan sosial. 

c. Kepemimpinan pedagogis berbasis habituasi 

Metode mendidik santri melalui pembiasaan sehari-hari seperti kedisiplinan, etika 

dalam berinteraksi, serta gotong-royong. (Asaddudin dkk.,2023) menegaskan bahwa akhlak 

merupakan fondasi utama pendidikan menurut KH. Hasyim Asy’ari, dan proses habituasi 

menjadi kunci agar nilai tersebut benar-benar meresap dalam diri santri. Penelitian Hidayah 

and Bashirotul (2023) juga menunjukkan bahwa tradisi pembiasaan di Pesantren Tebuireng 

mampu menghasilkan pola pendidikan karakter yang berkelanjutan dan efektif dalam 

kehidupan masyarakat. 

Selain melalui praksis pendidikan di pesantren, pemikiran KH. Hasyim Asy’ari juga 

tertuang dalam sejumlah karya tulisnya yang menjadi referensi penting dalam studi 

kepemimpinan pendidikan Islam. Karya monumental beliau, Adab al-‘Alim wa al-

Muta‘allim, memuat prinsip-prinsip dasar etika guru dan murid, yang menegaskan bahwa 

pendidikan harus berakar pada akhlak dan penghormatan terhadap ilmu (Suhendi et al. 

2025). Dalam Risalah Ahlus Sunnah wal Jama‘ah, beliau menekankan pentingnya menjaga 

kemurnian aqidah sekaligus membangun kehidupan sosial yang harmonis. Sementara dalam 

Qanun Asasi Nahdlatul Ulama, Hasyim Asy’ari merumuskan pedoman organisasi yang 



 
263 

berfungsi memperkuat solidaritas ulama dan umat (Zuhri & Chanifudin 2023). Menurut 

Tinggi dkk (2025) karya-karya tersebut bukan hanya dokumen historis, melainkan panduan 

normatif yang tetap relevan bagi pengembangan kepemimpinan pendidikan Islam 

kontemporer. 

Prinsip utama dalam pemikiran pendidikan KH. Hasyim Asy’ari adalah akhlak 

sebagai tujuan akhir pendidikan. Orientasi pendidikan bukan hanya menghasilkan individu 

berpengetahuan, tetapi juga berkepribadian luhur, jujur, sederhana, dan amanah 

(Minanurrohman, & Syaifuddin 2025). Selain itu, pemikiran beliau menekankan pentingnya 

moderasi (wasathiyah) dan toleransi dalam kehidupan beragama. Menurut (Hidayah & 

Bashirotul 2023), konsep moderasi KH. Hasyim Asy’ari berakar pada tradisi pesantren yang 

inklusif dan terbuka terhadap perbedaan. Nilai kemandirian dan semangat perjuangan 

(jihad) dalam makna gigih berbuat baik juga menjadi ciri khas pemikiran Hasyim, yang 

menumbuhkan karakter tangguh dan bertanggung jawab (Fuadi 2020). 

Dengan demikian, KH. Hasyim Asy’ari menampilkan model kepemimpinan 

pendidikan Islam yang menekankan keteladanan, pembiasaan, kolektivitas, dan orientasi 

akhlak. Warisan pemikiran dan karya tulis beliau menjadi salah satu rujukan penting dalam 

penguatan studi kepemimpinan pendidikan Islam di Indonesia. 

Pandangan peneliti terhadap KH. Hasyim Asy’ari menunjukkan bahwa pemikirannya 

sangat kuat pada aspek moral dan etika karena menempatkan akhlak sebagai fondasi seluruh 

proses pendidikan. Dibandingkan tokoh lainnya, Hasyim Asy’ari lebih menekankan 

pentingnya keteladanan sehingga model kepemimpinannya dipahami sebagai spiritual 

leadership. Pesantren dalam pandangan peneliti menjadi laboratorium karakter melalui 

proses pembiasaan, kedisiplinan, serta internalisasi nilai. Konsep moderasi (wasathiyah) 

yang ditawarkan Hasyim Asy’ari juga dinilai sangat relevan dalam konteks masyarakat 

Indonesia yang multikultural. Dengan demikian, pemikiran Hasyim Asy’ari dipandang 

berperan penting dalam membentuk budaya sekolah yang religius, toleran, dan nasionalis, 

serta memperkuat karakter mandiri baik dalam pendidikan tradisional maupun pendidikan 

modern. 

3. Buya Hamka 

Haji Abdul Malik Karim Amarullah (HAMKA) lahir dari keluarga yang sangat 

religius pada hari Minggu, 17 Februari 1908 M (bertepatan dengan 13 Muharam 1326 H), 

di Sungai Batang, Maninjau, Sumatera Barat. Ayah beliau adalah Haji Abdul Karim 

Amarullah (Haji Rasul), seorang ulama Minangkabau yang pernah mengenyam pendidikan 

agama di daerah tersebut (Khoir et al. 2025). Silsilahnya menunjukkan bahwa beliau berasal 

dari keluarga yang taat menjalankan agama dan memiliki kaitan dengan gerakan pembaruan 

Islam di Minangkabau yang muncul pada akhir abad ke-18 hingga awal abad ke-19. Di 

samping itu, kelahirannya terjadi dalam struktur sosial Minangkabau yang menerapkan 

sistem kekerabatan melalui garis ibu (matrilineal). 

Salah satu hal unik dari perjalan hidupnya Hamka adalah ia tidak mengenal 

pendidikan sampai pada tingkat tinggi. Pendidikan formalnya pada tahun 1916-1923 hanya 

di sekolah Desa, Diniyah Padang dan sekolah Sumatra Thawalib sampai pada tingkat VII.  

Pengalaman dan cara belajar otodidak telah membentuk intelektualitas dan karakter seorang 

Hamka (Kumalasari & Wibowo 2021). Saat berusia 8-15 tahun, beliau belajar pendidikan 

agama di sekolah-sekolah seperti Diniyyah School dan Sumatera Thawalib di wilayah 

Padang Panjang dan Parabek. Di antara guru-guru yang membimbingnya adalah Syekh 

Ibrahim Musa Parabek, Engku Mudo Abdul Hamid, Sutan Marajo, dan Zainuddin Labay el-

Yunusy. 

Hamka adalah salah satu ulama yang sangat alim. Ketika di Makkah, Hamka belajar 

kepada Syeikh Ahmad Khatib Al-Minangkabawi. Di sana ia berjumpa dengan Haji Agus 



 
264 

Salim yang kemudian memberikan petuah agar Hamka pulang dan mengembangkan diri di 

Indonesia. Hal ini disebabkan adanya banyak kepentingan terkait pergerakan, pendidikan, 

dan perjuangan yang lebih membutuhkan sosok Hamka. Atas saran Haji Agus Salim 

tersebut, kemudian Hamka memilih pulang ke Indonesia dan tinggal di Medan. 

Sesampainya di Indonesia, Hamka pun aktif di dunia kepenulisan dan kepengurusan 

organisasi Islam Muhammadiyah, mulai tahun 1928 hingga tahun 1953. Di tahun 1928 

tersebut, Hamka diamanahi sebagai ketua cabang Muhammadiyah di Padang Panjang. Pada 

tanggal 26 Juli 1957 Hamka dilantik sebagai Ketua Umum Majelis Ulama Indonesia (MUI) 

oleh Menteri Agama Indonesia, Mukti Ali. Namun, setelah 36 tahun menjabat sebagai Ketua 

MUI, pada tahun 1981 Hamka memilih mengundurkan diri sebagai wujud protesnya yang 

dipaksa mencabut fatwa larangan mengikuti perayaan natal untuk umat Islam. Setelah itu, 

Hamka kemudian mengabdikan seluruh waktunya untuk berdakwah dan aktif di dunia 

kepenulisan (Naili & Mutrofin 2024). 

Hamka dikenal sebagai salah satu tokoh pembaharu Minangkabau dan seorang 

mujaddid yang unik, berkat usahanya dalam mengubah dinamika umat. Meskipun beliau 

hanya lulusan pendidikan lama dengan fasilitas sederhana, ia tampil sebagai intelektual yang 

visioner dan berwawasan luas. Ini terbukti dari pembaharuan pendidikan Islam yang ia rintis 

dan terapkan di Masjid Al-Azhar, yang ia kelola atas permintaan yayasan melalui Ghazali 

Syahlan dan Abdullah Salim. 

Buya Hamka menekankan bahwa ilmu pengetahuan memiliki peran vital dalam 

meningkatkan kedudukan seseorang sehingga ia dapat menjadi panutan di tengah 

masyarakat. Kepergian seorang ilmuwan atau ulama akan sangat dirasakan dampaknya oleh 

masyarakat luas, kontras dengan kematian orang biasa yang kehilangannya bisa jadi tidak 

disadari banyak pihak. 

Meskipun istilah pendidikan Islam dalam bahasa Arab mencakup ta'lim, tarbiyah, dan 

ta'dib, Buya Hamka memilih untuk menekankan hanya pada ta'lim dan tarbiyah. Ta'lim, 

menurutnya, adalah tentang pengajaran ilmu pengetahuan, sedangkan tarbiyah adalah upaya 

untuk membangun kepribadian dan karakter anak didik. Dalam karyanya yang berjudul 

"Lembaga Hidup", Buya Hamka mendefinisikan pendidikan sebagai upaya membentuk 

karakter, kepribadian, dan akhlak peserta didik. Tujuannya adalah menjadikan mereka 

individu yang berguna bagi masyarakat dan mampu membedakan kebaikan dari keburukan. 

Beliau juga menekankan bahwa pendidikan merupakan instrumen kunci untuk meraih 

kemajuan bangsa, kedudukan mulia, dan cita-cita luhur (Mursal, 2023). 

Peneliti juga melihat Buya Hamka sebagai tokoh yang memberi kontribusi besar 

dalam pembentukan kepribadian dan moral individu. Pembedaan antara ta’lim dan tarbiyah 

menjadi sorotan penting karena menunjukkan bahwa pendidikan, menurut Hamka, bukan 

hanya proses transfer pengetahuan, tetapi juga pembentukan karakter internal. Keteladanan 

guru dipandang sebagai poros utama keberhasilan pendidikan karakter. Pendekatan Hamka 

dinilai sangat selaras dengan kebutuhan pendidikan modern yang menekankan integritas, 

etika personal, dan pembinaan akhlak siswa secara berkelanjutan. Dari sudut pandang 

peneliti, pemikiran Hamka berperan besar dalam memperkuat nilai religiusitas dan 

integritas dalam sistem pendidikan nasional. 

4. Fazlur Rahman 

Fazlur Rahman dilahirkan di Hazara, Pakistan Barat Laut, pada tanggal 21 September 

1919, dalam sebuah keluarga yang sangat taat beribadah (Nadia 2018).  Ayahnya, Maulana 

Sahab Al-Din, adalah seorang ulama terkemuka lulusan Dar al-'Ulum, Deoband. Berkat 

didikan ayahnya yang menekankan disiplin dan ketekunan dalam belajar agama, Fazlur 

Rahman telah hafal Al-Qur'an pada usia 10 tahun dan dibentuk menjadi sosok yang siap 

menghadapi tantangan peradaban modern. Sementara itu, ibunya mengajarkan nilai-nilai 



 
265 

kejujuran, kasih sayang, dan cinta (Bimagfiranda & Santosa 2021). 

Fazlur Rahman memulai studi di sekolah modern di Lahore pada tahun 1933. Setelah 

itu, ia menyelesaikan gelar Sarjana (B.A.) dan Master (M.A.) dalam bidang Bahasa Arab, 

keduanya dari Universitas Punjab, masing-masing pada tahun 1940 dan 1942. Kemudian, ia 

melanjutkan pendidikannya ke Inggris pada tahun 1946 dan berhasil meraih gelar Ph.D. dari 

Universitas Oxford pada tahun 1949. Fazlur Rahman adalah sarjana intelektual dengan gelar 

akademik yang menunjukkan penguasaannya pada berbagai disiplin ilmu dan bahasa. Ia 

sempat tinggal di Barat selama beberapa tahun, mengajar di Durham University (Inggris), 

lalu menjadi asisten profesor filsafat di Institute of Islamic Studies, McGill University, 

hingga awal tahun 1960-an. Pada tahun yang sama, Presiden Pakistan, Ayub Khan, 

memanggilnya kembali ke Pakistan untuk berpartisipasi dalam pembangunan negara. Karya 

Fazlur Rahman yang melimpah mencerminkan perkembangan pemikirannya, yang secara 

umum terbagi dalam tiga periode. 

Fazlur Rahman dikenal sebagai figur penting dalam pemikiran peradaban Islam 

karena peran gandanya sebagai filsuf, pemikir pendidikan, dan ahli tafsir. Kontribusi dan 

wawasannya ini tak lepas dari pendidikan awal yang kuat dari ayahnya. Selain itu, masa 

hidupnya diwarnai oleh kebangkitan intelektual dan tantangan-tantangan pasca gerakan 

pembaharuan di Timur Tengah, yang turut membentuk pemikirannya (Hibatullah & 

Qomarudin 2021). 

Dalam membahas Pendidikan Islam, Fazlur Rahman sering menggunakan kritik 

sejarah sebagai metodenya. Berbeda dari kritik sejarah konvensional, pendekatannya ini 

tidak memprioritaskan kronologi perkembangan pendidikan di dunia Islam. Sebaliknya, 

fokus utama Fazlur Rahman adalah mengekstraksi nilai-nilai fundamental yang tersimpan 

dalam catatan sejarah pendidikan Islam. Penerapan metode ini tercermin dalam deskripsinya 

mengenai nilai-nilai sejarah pendidikan Islam, dengan studi kasus utama di Turki, Mesir, 

Iran, Pakistan, dan Indonenesia. 

Terdapat bentuk-bentuk pemikiran Fazlur Rahman dalam karya-karyanya yang telah 

dirangkum, di antaranya: 

a. Integrasi ilmu dan agama 

Pendidikan agama Islam semestinya mampu memadukan antara ilmu pengetahuan 

duniawi dan ajaran-ajaran spiritual. Tujuannya agar setiap orang tidak hanya memiliki 

kecerdasan intelektual, tetapi juga kesadaran moral. Inti dari kemajuan dan sasaran gerakan 

Islam, yang dirangkum dalam sejumlah prinsip, meliputi: kemanusiaan, persamaan, 

keadilan sosial, ekonomi, kebijakan (atau kebijaksanaan), dan solidaritas. Selain itu, 

manusia memiliki kebebasan berkehendak (free will) dan bertanggung jawab untuk 

mengambil tindakan secara mandiri (otonom) (Oktaria dkk., 2025). 

b. Etika dan moralitas 

Inti dari pendidikan adalah menanamkan landasan etika yang kokoh, dengan 

menekankan pentingnya keadilan, kejujuran, dan tanggung jawab sosial. Menurut Rahman 

inti dari semangat Al-Qur'an adalah moralitas. Ia meyakini bahwa hukum moral sifatnya 

abadi karena merupakan perintah dari Allah. Kepatuhan atau penyerahan diri terhadap 

perintah ini disebut Islam, yang penerapannya dalam kehidupan sehari-hari merupakan 

ibadah (pengabdian kepada Tuhan). Baik hukum moral maupun nilai-nilai religius pada 

dasarnya adalah ketetapan Ilahi. 

c. Pendidikan sebagai proses dinamis 

Menurut Fazlur Rahman, pendidikan jauh lebih dari sekadar penyampaian informasi 

(transfer pengetahuan) pendidikan adalah proses untuk membentuk karakter dan 

mengembangkan pemikiran kritis. Atas dasar pandangan ini, Rahman berpendapat bahwa 

fokus ilmu pengetahuan seharusnya terletak pada individu, alih-alih pada institusi formal 



 
266 

seperti sekolah. Oleh karena itu, diperlukan upaya untuk menjaring dan menarik minat 

siswa, baik dari wilayah yang dekat maupun yang jauh, agar mereka bersemangat mencari 

ilmu. 

d. Kontekstualisasi 

Penyampaian ajaran Islam wajib diselaraskan dengan konteks sosial dan budaya 

setempat agar tetap relevan menghadapi tantangan masa kini. Rahman menggarisbawahi 

pentingnya konsep tajdid (pembaharuan) dan ijtihad (pemikiran bebas), yang berarti bahwa 

ajaran Islam harus dipahami sesuai dengan ruang dan waktu di mana ia diterapkan. Untuk 

mencapai hal ini, Rahman menelaah latar belakang sosial-moral umat Nabi Muhammad 

saw. pada masanya dan membandingkannya dengan gambaran dunia yang lebih luas. 

Tujuannya adalah menerapkan nilai-nilai dan prinsip-prinsip Islam yang universal dan 

sistematis ke dalam kerangka pemahaman pembaca Al-Qur'an kontemporer, sehingga 

mampu memunculkan pengetahuan yang kreatif dan pemahaman-pemahaman baru. 

e. Pendidikan untuk semua 

Menurut Fazlur Rahman, Pendidikan Islam harus bersifat inklusif dan dapat diakses 

oleh semua orang tanpa terkecuali. Rahman berpendapat bahwa Islam harus mendorong 

umat Muslim untuk mengembangkan dan memajukan disiplin ilmu filosofis dan ilmiah. 

Untuk mencapai hal ini, perlu dilakukan perluasan kurikulum di lembaga-lembaga 

pendidikan dan pembaharuan sistem pendidikan secara umum (Hibatullah & Qomarudin 

2021). 

Dalam melihat pemikiran Fazlur Rahman, peneliti memandang beliau sebagai tokoh 

yang paling intelektual-progresif. Pemikirannya dinilai penting karena mendorong 

pendidikan Islam bersifat kontekstual dan dinamis. Rahman menekankan integrasi ilmu dan 

agama melalui pendekatan ijtihad dan tajdid sehingga pendidikan Islam lebih responsif 

terhadap perkembangan zaman. Peneliti melihat bahwa gagasan ini sangat relevan bagi 

penguatan pendidikan karakter modern terutama dalam menumbuhkan kemandirian 

berpikir, kemampuan beradaptasi, serta karakter nasionalis dan berintegritas yang siap 

bersaing secara global. 

5. Malik Bennabi 

Malik Bennabi (1905–1973) adalah seorang pemikir besar Muslim yang lahir di 

Constantine, Aljazair, pada masa kolonialisme Prancis. Situasi politik yang menindas 

tersebut membentuk kesadaran kritisnya untuk merumuskan pemikiran mengenai 

pendidikan dan peradaban Islam. Baginya, kelemahan umat Islam tidak hanya berasal dari 

tekanan eksternal, tetapi juga krisis internal berupa hilangnya kesadaran nilai dan lemahnya 

pendidikan. Karena itu, ia mengajukan konsep pendidikan holistik sebagai jalan keluar 

untuk membangun kembali jati diri umat Islam (Febrianda & Aprison 2025). 

Konsep pendidikan holistik menurut Bennabi menekankan pembentukan manusia 

secara utuh, mencakup aspek spiritual, intelektual, moral, dan sosial. Ia menolak pendidikan 

yang hanya mengejar capaian akademik, karena hal itu melahirkan generasi yang cerdas 

kognitif tetapi miskin spiritual. Dalam pandangannya, seorang pemimpin pendidikan Islam 

adalah murabbi yang tidak hanya mengelola lembaga, tetapi juga menjadi teladan moral dan 

pengarah visi peradaban.  

Selain pendidikan holistik, Bennabi juga menjelaskan bahwa peradaban dibangun atas 

tiga elemen utama: manusia (insān), tanah (turāb), dan waktu (waqt). Dari ketiganya, 

manusialah yang berperan sentral sebagai penggerak sejarah. Pendidikan diarahkan agar 

manusia memiliki etos kerja, disiplin, dan integritas moral. Pendidikan yang berkualitas, 

menurut Bennabi, harus berlandaskan tauhid dan kesadaran historis (Basri dkk., 2025) 

Bennabi juga mengkritik keras sistem pendidikan sekuler yang terlalu menekankan 

aspek teknis. Pendidikan harus dilihat sebagai sarana membentuk manusia paripurna 



 
267 

melalui integrasi dimensi ruhaniyah, aqliyah, akhlaqiyah, dan ijtima’iyah. Pendidikan 

holistik ini menjadi benteng menghadapi arus globalisasi materialistik. Tujuan akhirnya 

adalah mencetak insan kamil yang beriman, berilmu, dan beramal. 

Selain itu, Bennabi menekankan peran institusi kemasyarakatan sebagai katalis 

keintelektualan. Keluarga, sekolah, masjid, dan organisasi sosial bukan hanya wadah 

interaksi, tetapi juga ruang internalisasi nilai dan etika. Tanpa institusi yang sehat, 

masyarakat mudah rapuh dan terpecah. Karena itu, pembangunan karakter bangsa harus 

melibatkan kolaborasi seluruh institusi sosial agar mampu mencetak generasi berintegritas 

dan berdaya saing global (Febrianda & Aprison 2025). 

Dalam pemikiran peradabannya, Bennabi mengembangkan konsep siklus peradaban 

yang terdiri dari tiga tahap: kelahiran (milad), puncak kejayaan (awj), dan keruntuhan (uful). 

Umat Islam mengalami kejayaan ketika nilai spiritual dan moral kuat, dan sebaliknya 

terpuruk saat dominasi materialisme meruntuhkan akhlak. Dengan menekankan agama 

sebagai katalis utama, Bennabi meyakini kebangkitan Islam hanya bisa dicapai dengan 

menghidupkan kembali spiritualitas dan pemikiran kreatif (Sudrajat 2021). 

Terhadap pemikiran Malik Bennabi, peneliti melihat adanya hubungan yang kuat 

antara pendidikan dan pembangunan peradaban. Pendidikan holistik yang ditawarkan 

Bennabi dianggap sebagai model paling lengkap dalam pembentukan karakter karena 

menyentuh dimensi spiritual, intelektual, moral, dan sosial secara seimbang. Konsep 

manusia-tanah-waktu yang dikemukakannya menunjukkan bahwa pendidikan harus 

membentuk manusia beretos kerja tinggi dan memiliki kesadaran sejarah. Bennabi juga 

menekankan pentingnya kolaborasi lembaga seperti keluarga, sekolah, dan masyarakat 

sebagai ekosistem pembentukan karakter. Oleh karena itu, peneliti menyimpulkan bahwa 

pemikiran Malik Bennabi sangat strategis dalam memperkuat nilai gotong royong, 

integritas, dan religiusitas dalam pendidikan karakter Indonesia. 

Analisis Komparatif Kepemimpinan Pendidikan Islam 

Kepemimpinan pendidikan Islam sebagaimana ditunjukkan oleh tokoh-tokoh besar 

seperti KH. Ahmad Dahlan, KH. Hasyim Asy’ari, Buya Hamka, Fazlur Rahman, dan Malik 

Bennabi memiliki orientasi yang sama, yakni menempatkan pendidikan sebagai sarana 

pembentukan akhlak dan karakter, bukan sekadar proses transfer ilmu. Namun demikian, 

pendekatan dan strategi implementasi masing-masing tokoh memiliki perbedaan yang khas 

sesuai dengan konteks sosial, budaya, dan kebutuhan zamannya. Ahmad Dahlan, melalui 

Muhammadiyah, menekankan integrasi antara ilmu agama dan ilmu umum serta kepedulian 

sosial sebagaimana tercermin dalam ajaran surat Al-Ma’un. Model kepemimpinannya 

bersifat transformasional karena berhasil mengubah paradigma pendidikan Islam tradisional 

menjadi lebih modern dan adaptif. Berbeda dengan itu, Hasyim Asy’ari mengedepankan 

teladan (uswah hasanah) serta pembiasaan akhlak di lingkungan pesantren. 

Kepemimpinannya lebih bersifat kolektif-spiritual dengan menekankan moderasi beragama 

(wasathiyah), toleransi, dan kemandirian, sehingga relevan dengan nilai religius, nasionalis, 

dan mandiri dalam pendidikan karakter. 

Sementara itu, Buya Hamka menempatkan pendidikan sebagai proses pembinaan 

moral dan kepribadian. Dengan membedakan antara ta’lim sebagai pengajaran ilmu dan 

tarbiyah sebagai pembinaan akhlak, ia menekankan pentingnya keteladanan guru sebagai 

figur utama dalam pendidikan. Hal ini menunjukkan kepemimpinan moral-personal yang 

sejalan dengan nilai integritas dan religius. Berbeda dengan Hamka, Fazlur Rahman lebih 

menekankan pendidikan yang dinamis dengan prinsip ijtihad dan tajdid. Ia menolak pola 

pendidikan yang statis dan mengusulkan integrasi ilmu dengan agama yang kontekstual 

sesuai tantangan zaman. Kepemimpinannya dapat dikategorikan sebagai intelektual-

progresif yang relevan dalam menumbuhkan kemandirian berpikir, integritas, dan semangat 



 
268 

kebangsaan. Adapun Malik Bennabi menawarkan gagasan pendidikan holistik yang 

meliputi dimensi spiritual, intelektual, moral, dan sosial. Ia menegaskan bahwa pendidikan 

tidak hanya menjadi tanggung jawab sekolah, tetapi juga keluarga, masyarakat, dan institusi 

keagamaan. Model kepemimpinannya berorientasi peradaban (civilizational leadership), 

karena menempatkan pendidikan sebagai kunci kebangkitan umat. 

Dari analisis komparatif tersebut terlihat bahwa meskipun terdapat perbedaan 

pendekatan, seluruh tokoh memiliki benang merah yang sama, yaitu menjadikan pendidikan 

sebagai sarana pembentukan manusia seutuhnya yang berkarakter, berakhlak mulia, dan 

memiliki tanggung jawab sosial. Ahmad Dahlan relevan dalam aspek integrasi ilmu dan 

kepedulian sosial; Hasyim Asy’ari dalam teladan akhlak dan moderasi; Hamka dalam 

moralitas personal; Fazlur Rahman dalam pembaruan pemikiran dan ijtihad; serta Malik 

Bennabi dalam pendidikan holistik berbasis peradaban. Dengan mengintegrasikan 

pemikiran mereka, pendidikan Islam di Indonesia dapat semakin memperkuat implementasi 

pendidikan karakter yang seimbang antara religiusitas, moralitas, intelektualitas, dan 

tanggung jawab sosial. 

 

Tabel 1. Analisis Komparatif Kepemimpinan Pendidikan Islam 

Tokoh 
Fokus 

Kepemimpinan 

Pendekatan / 

Karakteristik 

Utama 

Relevansi dengan 

Pendidikan 

Karakter 

Indonesia 

KH. Ahmad Dahlan Integrasi ilmu 

agama dan ilmu 

umum; kepedulian 

sosial (Al-Ma’un) 

Transformasional; 

modernisasi 

pendidikan Islam 

Nilai religius, 

gotong royong, 

integritas 

KH. Hasyim 

Asy’ari 

Pembentukan 

akhlak, moderasi 

beragama, dan 

kemandirian 

Kolektif-spiritual; 

keteladanan (uswah 

hasanah); pesantren 

Nilai religius, 

nasionalis, mandiri 

Buya Hamka Pembinaan moral 

dan kepribadian; 

keteladanan guru 

Moral-personal; 

pembedaan ta’lim 

(ilmu) dan tarbiyah 

(akhlak) 

Nilai integritas, 

religius 

Fazlur Rahman Integrasi ilmu dan 

agama; 

kontekstualisasi nilai 

Islam 

Intelektual-progresif; 

ijtihad dan tajdid 

Nilai mandiri, 

integritas, 

nasionalis 

Malik Bennabi Pendidikan holistik 

dan pembangunan 

peradaban 

Civilizational 

leadership; 

keterlibatan sekolah, 

keluarga, masyarakat 

Nilai gotong 

royong, religius, 

integritas 

   

Relevansi Pemikiran Kepemimpinan Pendidikan Islam dengan Pendidikan Karakter 

di Indonesia  

Pendidikan karakter di Indonesia merupakan agenda penting dalam pembangunan 

bangsa, karena bertujuan membentuk generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, 

tetapi juga berakhlak mulia dan berkepribadian sesuai nilai-nilai Pancasila. Melalui Program 



 
269 

Penguatan Pendidikan Karakter (PPK) yang dicanangkan sejak 2017 oleh Kementerian 

Pendidikan dan Kebudayaan, ditetapkan lima nilai utama yang harus dikembangkan, yakni 

religius, nasionalis, mandiri, gotong royong, dan integritas. Nilai religius berhubungan 

dengan ketaatan beribadah, toleransi, dan cinta damai; nilai nasionalis menumbuhkan rasa 

cinta tanah air dan semangat kebangsaan; nilai mandiri melatih tanggung jawab dan etos 

kerja; nilai gotong royong menumbuhkan kepedulian sosial serta solidaritas; sedangkan nilai 

integritas menekankan kejujuran, komitmen moral, dan keteladanan. 

Sejalan dengan itu (Rahmawati & Muhroji, 2022) menegaskan bahwa penguatan 

pendidikan karakter harus dilakukan secara sistematis melalui pembelajaran di kelas, 

pembiasaan dalam budaya sekolah, serta dukungan dari peran kepemimpinan guru dan 

kepala sekolah. Penelitian  (Raudhatuz, 2024) juga menunjukkan bahwa kepemimpinan 

pendidikan memiliki pengaruh signifikan dalam menciptakan lingkungan belajar yang 

menumbuhkan nilai religius, nasionalis, mandiri, gotong royong, dan integritas. Selanjutnya 

(Abustang dkk., 2023) menemukan bahwa pendidikan karakter berbasis budaya sekolah 

mampu meningkatkan sikap religius, integritas, dan kepedulian sosial peserta didik. Hal 

serupa ditegaskan oleh (Ali dkk., 2021) bahwa pembelajaran yang terintegrasi dengan 

pendidikan karakter dapat melatih kemandirian dan tanggung jawab siswa sejak usia 

sekolah dasar. 

Dalam perspektif tokoh Islam, KH. Ahmad Dahlan menekankan pentingnya integrasi 

antara ilmu agama dan ilmu umum. Melalui gerakan Muhammadiyah, ia merancang sistem 

pendidikan modern yang tidak hanya mencetak insan berpengetahuan, tetapi juga 

menanamkan nilai kepedulian sosial sebagaimana ajaran surat Al-Ma’un. Pemikiran ini 

selaras dengan nilai religius, gotong royong, dan integritas dalam pendidikan karakter 

Indonesia. 

KH. Hasyim Asy’ari menampilkan model kepemimpinan berbasis teladan (uswah 

hasanah) dan pembiasaan akhlak. Melalui Pesantren Tebuireng dan Nahdlatul Ulama, beliau 

menegaskan bahwa tujuan utama pendidikan adalah pembentukan akhlak mulia dengan 

prinsip moderasi, toleransi, kemandirian, serta semangat kebangsaan. Konsep ini sangat 

relevan dengan nilai religius, nasionalis, dan mandiri dalam pendidikan karakter. 

Buya Hamka juga memandang pendidikan sebagai sarana pembentukan akhlak dan 

kepribadian. Ia membedakan antara ta’lim (pengajaran ilmu) dan tarbiyah (pembinaan 

moral), serta menekankan pentingnya keteladanan guru. Pandangan ini sangat dekat dengan 

nilai integritas dan religius dalam pendidikan karakter Indonesia. 

Pemikiran Fazlur Rahman menawarkan perspektif yang dinamis. Ia menekankan 

integrasi ilmu dan agama serta pentingnya kontekstualisasi ajaran Islam sesuai dengan 

tantangan zaman. Prinsip ijtihad (pemikiran kreatif) dan tajdid (pembaharuan) yang ia gagas 

menegaskan bahwa pendidikan karakter harus responsif terhadap perkembangan sosial-

budaya, namun tetap berakar pada nilai moral. Gagasan ini mendukung nilai mandiri, 

integritas, dan nasionalis dalam menghadapi tantangan global. 

Terakhir, Malik Bennabi mengajukan konsep pendidikan holistik yang mencakup 

dimensi spiritual, intelektual, moral, dan sosial. Ia menegaskan bahwa pembentukan 

karakter tidak bisa hanya dibebankan pada sekolah, tetapi juga harus melibatkan keluarga, 

masyarakat, dan institusi keagamaan. Pandangan ini sangat sesuai dengan nilai gotong 

royong, religius, dan integritas dalam konteks pendidikan karakter di Indonesia. 

Dengan demikian, meskipun kelima tokoh memiliki pendekatan yang berbeda, 

mereka memiliki benang merah yang sama: menjadikan pendidikan sebagai sarana 

pembentukan manusia berkarakter. Ahmad Dahlan menonjolkan kepedulian sosial, Hasyim 

Asy’ari menekankan akhlak dan moderasi, Hamka mengedepankan moral personal, Fazlur 

Rahman mengajarkan kontekstualisasi nilai, dan Malik Bennabi menekankan pendidikan 



 
270 

holistik berbasis institusi. Seluruh gagasan tersebut sejalan dengan arah pendidikan karakter 

Indonesia, yang bertujuan membentuk generasi cerdas, religius, berakhlak mulia, 

berintegritas, serta siap menghadapi tantangan zaman dengan tetap menjaga jati diri bangsa. 

 

KESIMPULAN 

Pemikiran kepemimpinan pendidikan Islam dari KH. Ahmad Dahlan, KH. Hasyim 

Asy’ari, Buya Hamka, Fazlur Rahman, dan Malik Bennabi menekankan pendidikan sebagai 

sarana pembentukan karakter, moral, dan tanggung jawab sosial. Meskipun pendekatan 

masing-masing tokoh berbeda mulai dari integrasi ilmu dan kepedulian sosial, keteladanan 

dan moderasi, pembinaan moral personal, pendidikan kontekstual, hingga pendidikan 

holistik berbasis peradaban semua memiliki tujuan yang sama, yaitu mencetak insan 

berakhlak mulia, berintegritas, dan berdaya saing. 

Relevansi pemikiran mereka sangat kuat terhadap pendidikan karakter di Indonesia, 

khususnya dalam implementasi nilai religius, nasionalis, mandiri, gotong royong, dan 

integritas sebagaimana ditetapkan dalam Program Penguatan Pendidikan Karakter. Dengan 

mengintegrasikan gagasan kelima tokoh ini, pendidikan Islam dapat memperkuat 

pembangunan karakter bangsa, membentuk generasi muda yang cerdas, religius, berakhlak 

mulia, dan siap menghadapi tantangan global tanpa kehilangan identitas keislaman maupun 

nilai kebangsaan. 

Kajian ini memperkaya literatur kepemimpinan pendidikan Islam melalui sintesis 

pemikiran lima tokoh besar yang menempatkan nilai moral, spiritual, sosial, dan intelektual 

sebagai inti kepemimpinan. Hasil ini dapat menjadi dasar dalam pengembangan model 

value-based Islamic leadership yang relevan bagi pendidikan karakter Indonesia. Secara 

praktis, kajian ini memberikan arah bagi pemimpin sekolah, guru, dan tenaga pendidik 

dalam membangun budaya pendidikan yang berfokus pada akhlak dan karakter. Nilai 

keteladanan, pembiasaan akhlak, kepedulian sosial, moderasi, integrasi ilmu, serta 

penanaman moralitas dapat diterapkan dalam pengelolaan sekolah dan proses pembelajaran 

sehari-hari. 

Dalam tataran kebijakan, temuan penelitian ini dapat dijadikan acuan dalam 

merumuskan kurikulum dan program pendidikan karakter yang lebih berlandaskan nilai-

nilai Islam. Pendekatan para tokoh memberikan gambaran bahwa kebijakan pendidikan 

perlu memberi ruang pada pembentukan akhlak dan kepribadian sebagai inti pendidikan, 

bukan sekadar pencapaian akademik, sehingga semakin selaras dengan tujuan pembangunan 

karakter bangsa Indonesia. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Abustang, Perawati Bte, Mohamad Syarif Sumantri, and Nina Nurhasanah. 2023. “Analisis 

Implementasi Pendidikan Karakter Siswa Pada.” Jurnal Kajian Pendidikan Dasar 8(1). 

Alfian. 1989. Muhammadiyah: The Political Behavior of a Muslim Modernist Organization under 

Dutch Colonialism. Yogyakarta: Gadjah Mada University Press. 

Ali, Kristiawan, Muhammad, and Yessi Fitriani. 2021. “Implementasi Pendidikan Karakter Berbasis 

Budaya Sekolah.” Jurnal Pendidikan Tambusai 5(1):2063–69. 

Asaddudin, Ibnu, Edi Sungkowo, and Abdul Basit. 2023. “Relevansi Pemikiran K.H. Hasyim 

Asy’Ari Terhadap Pendidikan Agama Islam Di Era 4.0.” Tarbawi : Jurnal Pendidikan Islam 

19(1):124–26. doi:10.34001/tarbawi.v19i1.2060. 

Bimagfiranda, Syiraz Rozaky, and Sedya Santosa. 2021. “Pemikiran Fazlur Rahman Tentang 

Pendidikan Islam Dan Aktualisasinya Dengan Dunia Modern.” Risalah: Jurnal Pendidikan 

Dan Studi Islam 9(3):1397–1405. 

Febrianda, Febi, and Weda Aprison. 2025. “Konsep Pendidikan Holistik Malik Bennabi: Solusi 

Krisis Identitas Muslim Dan Reaktualisasi Tujuan Pendidikan Islam Di Era Globalisasi.” 



 
271 

Jurnal Perspektif Agama Dan Identitas 10(6):97. 

Fuadi, M. 2020. “Pemikiran K.H. Hasyim Asy’ari Dalam Pendidikan Islam.” RAUDHAH: Proud 

To Be Professional Jurnal Tarbiyah Islamiyah 5(1):23–32. 

Hasan Basri, Rumbang Sirojudin, Wasehudin, and Rifyal Ahmad Lugowi. 2025. “PANDANGAN 

MALIK BENNABI TENTANG PENDIDIKAN SEBAGAI KUNCI KEBANGKITAN 

PERADABAN ISLAM.” Jurnal Tarbiyah 09(01):hlm. 189-198. 

http://jurnal.iaidarussalam.ac.id/index.php/tarbiyah. 

Hibatullah, Luthfi, and Ahmad Qomarudin. 2021. “Pemikiran Fazlur Rahman (Pragmatis-

Instrumental) Tentang Pendidikan Dan Relevansinya Dengan Dunia Modern.” As-Sabiqun 

3(1):26–44. doi:10.36088/assabiqun.v3i1.1144. 

Hidayah, and Bashirotul. 2023. “Kepemimpinan Kh. Hasyim Asy’ari, KH. Abdul Wahab Hasbullah 

Dan KH. Bisri Syansuri Dalam Membentuk Karakteristik Kepemimpinan Santri Di Pondok 

Pesantren Jombang.” Jurnal Al-Muta’aliyah  3(2):29–45. doi:10.51700/mutaaliyah.v3i2.519. 

Khoir, Mulyanto Abdullah, Nur Aziz, and Ahmad Akbar Al Faizi. 2025. “Pemikiran Pendidikan 

Islam Perspektif KH. Hasyim Asy’ari.” Tsaqofah 5(1):1010–18. 

doi:10.58578/tsaqofah.v5i1.4682. 

Kumalasari, Dyah, and Yoga Ardy Wibowo. 2021. “Kajian Sejarah Pendikan: Pemikiran Pendidikan 

Karakter Hamka.” Socia: Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial 18(1):81–89. 

https://doi.org/10.21831/socia.v18i1.44126. 

Langeningtias, Utari, Nidya Ulfah, and Ana Novitasari. 2021. “Kepemimpinan Pendidikan Menurut 

Prespektif Al-Qur’an.” Jurnal Pendidikan Indonesia 2(8):1453–64. 

doi:10.36418/japendi.v2i8.255. 

Minanurrohman, & Syaifuddin, M. 2025. “Pemikiran Pendidikan Islam K.H. Hasyim Asy’ari.” 

Jurnal Pendidikan Tambusai 9(2):20040–20046. 

Mursal, Mursal. 2023. “Pemikiran Pendidikan Islam Menurut Buya Hamka.” Kreatifitas: Jurnal 

Ilmiah Pendidikan Islam 11(2):101–15. doi:10.46781/kreatifitas.v11i2.638. 

Nabil, Ahmad, and Tasnim Abdul Rahman. 2025. “Muhammadiyah ’ s Influence on Reform and 

Modernism in Indonesia MUHAMMADIYAH ’ S INFLUENCE ON REFORM AND 

MODERNISM.” (September). doi:10.52593/adb.03.1.01. 

Nadia, Zunly. 2018. “Membaca Ayat Poligami Bersama Fazlur Rahman.” Mukaddimah: Jurnal 

Studi Islam 2(1):203–28. 

Naili, Ilma Zahrotun, and Mutrofin. 2024. “Relevansi Pemikiran Hamka Terhadap Pendidikan Islam 

Masa Kini.” Ri’ayah: Jurnal Sosial Dan Keagamaan 9(1):46. https://e-

journal.metrouniv.ac.id/riayah/article/view/8107. 

Nur Amira, Tria Julita, Fany Rahmadiani, Erwin Syahwira, M. Rizki Alfattah, and Rendy HandanI. 

2025. “Pemikiran Pendidikan Islam Perspektif KH. Hasyim Asy”Ari.” Jurnal Pustaka 

Cendekia Pendidikan 3(1):87–91. doi:10.70292/jpcp.v3i1.147. 

Oktaria, Ira, Alwizar Alwizar, and Djeprin Ehulawa. 2025. “Relevansi Pemikiran Fazlur Rahman 

Terhadap Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Kurikulum Merdeka.” Al-Fikri: Jurnal Studi 

Dan Penelitian Pendidikan Islam 8(1):31. doi:10.30659/jspi.8.1.31-46. 

Pemikiran, Relevansi, and K. H. Ahmad. 2024. “Relevansi+Pemikiran.” 

Rahmawati, Dyah, and Muhroji Muhroji. 2022. “Implementasi Pendidikan Karakter Pada Peserta 

Didik Usia 6-8 Tahun.” Jurnal Obsesi : Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini 6(6):5790–98. 

doi:10.31004/obsesi.v6i6.3140. 

Salsabila Raudhatuz Zahro. 2024. “Peran Kepemimpinan Pendidikan Dalam Mengembangkan 

Keterampilan Kewirausahaan Pada Siswa.” Jurnal Manajemen Pariwisata Dan Perhotelan 

2(4):135–42. doi:10.59581/jmpp-widyakarya.v2i4.4235. 

Sari, Desi Ratna, Novita Sari, Dwi Noviani, and Paizaluddin. 2023. “Pemikiran Pendidikan Islam 

Ahmad Dahlan.” IHSANIKA : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(3):134–47. 

http://repository.uinjkt.ac.id/dspace/bitstream/123456789/35364/2/DWI PUSPA 

KHAIRUNNISA-FU.pdf%0Ahttps://jurnal.stikes-

ibnusina.ac.id/index.php/IHSANIKA/article/view/610. 

Sudrajat, Ajat. 2021. “Sejarah Dan Peradaban Sketsa Pemikiran Malik Bennabi.” V. 

Sugiyono. 2018. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D. Bandung: Alfabeta. 



 
272 

Suhendi, Saca, Heri Khoiruddin, Mahlil Nurul Ihsan, Tatang Muh Nasir, and Zohaib Hassan Sain. 

2025. “Hasyim Asy’ari’s Dimensions of Multicultural Spiritual Leadership: Harmony in 

Education and Society in Indonesia.” Al-Hayat: Journal of Islamic Education 9(1):1–27. 

doi:10.35723/ajie.v9i1.50. 

Al Syaifullah, Shalahuddin, Putri Anggun Bhakti Insanitaqwa, and Mufidah Mufidah. 2021. 

“Kepemimpinan Pendidikan Islam.” Cerdika: Jurnal Ilmiah Indonesia 1(7):840–47. 

doi:10.59141/cerdika.v1i7.126. 

Tinggi, Sekolah, Ilmu Syariah, Ummul Ayman, Pidie Jaya, and Al Mukhtari. 2026. “Model 

Kepemimpinan Pendidikan KH Hasyim Asy ’ Ari : Analisis Historis Terhadap Konsep Adab 

Al- ’ Alim Wa Al- Muta ’ Allim.” 1(2):256–71. 

Zuhri, Zuhri, and Chanifudin Chanifudin. 2023. “Hasyim Asy ’ Ari Dan Pengembangan Pesantren 

(Perspektif Teologis Dan Sosiologis ).” Al-Fikr: Jurnal Pendidikan Islam 9(1):29–39. 


