
Jurnal Penelitian Multidisiplin Terpadu 
Vol 9 No. 12 Desember 2025 

eISSN: 2118-7452 
 

 

293 

PERAN HUKUM ADAT DALAM PENYELESAIAN SENGKETA 

HUKUM KELUARGA ISLAM 
 

Ade Melia Sari1, Oktaria Dinda2, Eral Efendi3, Rayhan Anhar4, Zuhraini5 

sarimelia1206@gmail.com1, oktariadinda03@gmail.com2, eralefendi100@gmail.com3, 

rayhananhar7@gmail.com4, zuhraini@radenintan.ac.id5 

UIN Raden Intan Lampung 

 

ABSTRAK 
Penelitian ini membahas peran hukum adat dalam menyelesaikan sengketa hukum keluarga Islam 

yang masih banyak terjadi di masyarakat Indonesia. Keberadaan hukum adat sering menjadi rujukan 

awal sebelum perkara dibawa ke ranah peradilan formal, sehingga penting untuk memahami 

bagaimana nilai-nilai adat berinteraksi dengan prinsip-prinsip hukum keluarga Islam. Tujuan 

penelitian ini adalah menjelaskan bentuk peran hukum adat, mekanisme penyelesaian yang 

digunakan, serta kontribusinya dalam menjaga harmoni keluarga dan komunitas. Penelitian ini 

menggunakan metode studi literatur dengan menganalisis berbagai referensi akademik, dokumen 

hukum, serta kajian empiris yang relevan. Hasil analisis menunjukkan bahwa hukum adat berfungsi 

sebagai wadah musyawarah yang menekankan penyelesaian secara kekeluargaan melalui mediasi 

tokoh adat, pendekatan restoratif, dan penggunaan nilai-nilai lokal. Kesimpulannya, hukum adat 

tidak hanya menjadi pendukung penyelesaian sengketa keluarga Islam tetapi juga berperan sebagai 

penjaga keseimbangan sosial melalui proses yang lebih fleksibel, humanis, dan kontekstual. 

Kata Kunci: Hukum Adat, Sengketa Keluarga, Musyawarah, Penyelesaian Tradisional.  

 

ABSTRACT 
This study explores the role of customary law in resolving Islamic family law disputes, which remain 

prevalent in many Indonesian communities. Customary law is often used as the initial avenue before 

formal judicial mechanisms are involved, making it essential to understand how local traditions 

interact with the principles of Islamic family law. The purpose of this research is to describe the role 

played by customary law, the mechanisms employed in dispute resolution, and its contribution to 

maintaining family and community harmony. This research adopts a literature review method by 

examining academic references, legal documents, and relevant empirical studies. The findings 

indicate that customary law operates as a forum for deliberation, emphasizing familial solutions 

through mediation by traditional leaders, restorative approaches, and the application of local 

values. In conclusion, customary law not only supports the resolution of Islamic family disputes but 

also serves as a stabilizing force within society by offering processes that are flexible, humane, and 

contextually grounded. 

Keywords: Customary Law, Family Dispute, Mediation, Local Values.  

 

PEiNDAiHULUAiN 

Sengketa dalam keluarga, seperti perceraian, pembagian harta bersama, nafkah, dan 

hak asuh anak, merupakan persoalan yang sering muncul di berbagai lapisan masyarakat. 

Di banyak daerah di Indonesia, penyelesaian sengketa tersebut tidak hanya mengacu pada 

mekanisme hukum Islam yang berlaku secara formal, tetapi juga melibatkan peran hukum 

adat yang sudah mengakar kuat dalam kehidupan sosial. Dalam praktik sehari-hari, 

masyarakat kerap mengutamakan penyelesaian melalui lembaga adat atau tokoh tradisional 

sebelum membawa kasus ke lembaga peradilan. Fenomena ini menunjukkan bahwa hukum 

adat tetap menjadi sumber rujukan penting dalam menjaga keharmonisan keluarga, 

sekaligus menjadi jembatan antara nilai-nilai lokal dengan prinsip hukum Islam 1. 

 
1 R Tanzil Fawaiq Sayyaf, “Mediasi Dan Sulh Sebagai Alternatif Terbaik Penyelesaian Sengketa Hukum 

Keluarga Islam” 9, no. 2 (2023): 180–98. 

mailto:nazamanik02@gmail.com1
mailto:jumhanad@gmail.com2
mailto:lobybela0018@gmail.com3
mailto:rayhananhar7@gmail.com4


 
294 

Berbagai penelitian telah menunjukkan hubungan erat antara adat dan penyelesaian 

sengketa keluarga. Studi oleh Koentjaraningrat menyoroti bagaimana norma adat menjadi 

dasar pengaturan hubungan sosial, termasuk relasi dalam keluarga. Penelitian lain seperti 

yang dilakukan oleh Soepomo dan Hazairin menjelaskan bahwa adat memiliki pola 

penyelesaian konflik yang menekankan musyawarah dan pemulihan hubungan. Selain itu, 

karya Bustanul Arifin dan Juhaya S. Praja menegaskan bahwa hukum Islam di Indonesia 

berkembang melalui interaksi panjang dengan adat, sehingga keduanya saling 

memengaruhi dalam praktik masyarakat. Literatur lain juga menekankan bahwa pelibatan 

tokoh adat sering menjadi solusi yang lebih diterima karena mempertimbangkan konteks 

budaya dan nilai kolektif 2. 

Namun demikian, kajian-kajian tersebut masih terbatas dalam menjelaskan secara 

rinci bagaimana hukum adat berperan khusus dalam penyelesaian sengketa hukum keluarga 

Islam pada konteks masyarakat kontemporer. Tulisan ini menawarkan sudut pandang baru 

dengan memusatkan perhatian pada proses mediasi adat, pola penyelesaian yang 

digunakan, serta bagaimana nilai lokal mampu memperkuat pendekatan restoratif dalam 

sengketa keluarga Islam. Pembaruan (novelty) dari penelitian ini terletak pada analisis 

komprehensif mengenai hubungan antara adat dan hukum Islam dalam penyelesaian 

sengketa keluarga pada masa kini, ketika masyarakat menghadapi kompleksitas sosial yang 

semakin tinggi. 

Berdasarkan uraian tersebut, tujuan penelitian ini adalah menggambarkan peran 

konkret hukum adat dalam penyelesaian sengketa hukum keluarga Islam, menjelaskan 

mekanisme tradisional yang diterapkan, serta menilai kontribusi nilai budaya lokal dalam 

menciptakan solusi yang adil dan berkelanjutan. Fokus penelitian ini diarahkan pada 

pemahaman mendalam tentang sinergi antara hukum adat dan hukum keluarga Islam 

sebagai alternatif penyelesaian sengketa yang lebih humanis, kontekstual, dan berorientasi 

pada pemulihan hubungan. 

 

METODOLOGI 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi literatur untuk 

memahami secara mendalam peran hukum adat dalam penyelesaian sengketa hukum 

keluarga Islam. Pendekatan ini dipilih karena topik yang dikaji berkaitan dengan konsep, 

praktik sosial, serta norma budaya yang membutuhkan penelusuran sumber ilmiah secara 

komprehensif. Dalam penelitian ini, penulis mengumpulkan dan menelaah berbagai bahan 

pustaka, seperti buku-buku akademik, artikel jurnal, hasil penelitian terdahulu, dokumen 

hukum, serta publikasi yang relevan dengan hukum adat dan hukum keluarga Islam 3. 

Pemilihan metode ini juga didasarkan pada kebutuhan untuk membandingkan 

beragam pandangan para ahli, menelaah perkembangan pemikiran, serta memahami pola 

penyelesaian sengketa yang tercermin dalam berbagai penelitian sebelumnya. Melalui 

pendekatan literatur, penulis dapat mengidentifikasi kesamaan, perbedaan, dan kekhasan 

mekanisme adat dalam penyelesaian sengketa keluarga Islam sebagaimana dipraktikkan di 

berbagai daerah di Indonesia. 

Dalam penerapannya, penelitian dilakukan dengan mengumpulkan sumber-sumber 

tertulis yang relevan, seperti buku akademik, artikel jurnal, laporan penelitian, dokumen 

hukum, dan publikasi ilmiah lainnya. Setiap sumber dipilih berdasarkan tingkat keilmiahan, 

kesesuaian tema, serta kontribusinya terhadap pemahaman topik. Setelah bahan terkumpul, 

penulis melakukan analisis isi (content analysis) untuk menelaah informasi, 

 
2 Syaiful Munandar, “PENYELESAIAN KONFLIK KELUARGA OLEH MASYARAKAT HUKUM ADAT 

(Berbasis Moral Berasaskan Islamic Profetik),” 2024, 265–74. 
3 Sugiyono, Metodologi Penelitian Kuantitatif, Kualitatif Dan R & D, 2020. 



 
295 

mengelompokkan temuan ke dalam tema-tema utama misalnya peran lembaga adat, proses 

mediasi, nilai budaya lokal, serta interaksi hukum adat dengan hukum keluarga Islam 4. 

Proses pengumpulan data dilakukan melalui seleksi literatur yang memenuhi kriteria 

mutakhir, kredibel, dan berhubungan langsung dengan permasalahan yang diteliti. Sumber-

sumber tersebut dianalisis menggunakan teknik analisis isi (content analysis) untuk 

menggali pola, konsep, dan temuan penting terkait mekanisme penyelesaian sengketa 

berbasis adat. Analisis dilakukan dengan cara mengelompokkan data ke dalam beberapa 

tema, seperti bentuk peran hukum adat, model mediasi tradisional, serta hubungan adat 

dengan prinsip hukum keluarga Islam. 

Selanjutnya, data yang telah dikategorikan ditafsirkan secara kritis untuk 

mendapatkan pemahaman yang utuh mengenai peran hukum adat dalam praktik 

penyelesaian sengketa keluarga. Pendekatan interpretatif ini memungkinkan penulis 

mengidentifikasi kelebihan, keterbatasan, serta relevansi hukum adat dalam konteks 

masyarakat modern. 

Dengan metode penelitian ini, diharapkan pembahasan yang dihasilkan mampu 

memberikan gambaran ilmiah yang jelas, mendalam, dan dapat dipertanggungjawabkan 

mengenai sinergi antara hukum adat dan hukum keluarga Islam dalam penyelesaian 

sengketa 5. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Bentuk Peran Hukum Adat dalam Penyelesaian Sengketa Keluarga Berbasis 

Hukum Islam 

Berdasarkan hasil penelusuran pustaka, peran hukum adat dalam penyelesaian 

sengketa keluarga Islam tampil dalam beberapa bentuk utama. Pertama, adat berfungsi 

sebagai jalur penyelesaian awal ketika konflik muncul dalam rumah tangga. Banyak 

penelitian menunjukkan bahwa masyarakat lebih memilih mengadu kepada tetua adat 

sebelum membawa perkara ke pengadilan agama karena prosesnya lebih cepat, tidak 

formal, dan mengutamakan kebersamaan. 

Kedua, hukum adat berperan melalui mekanisme mediasi keluarga yang dipimpin 

oleh tokoh adat. Proses ini melibatkan musyawarah, mendengarkan keluhan masing-

masing pihak, hingga pemberian nasihat. Dalam komunitas Minangkabau, Bugis-

Makassar, Melayu, dan Jawa, mediasi adat terbukti efektif meredakan konflik sebelum 

menjadi kasus hukum formal 6. 

Ketiga, adat berfungsi sebagai penjaga nilai moral dan keharmonisan sosial. Setiap 

putusan adat didasarkan pada nilai-nilai seperti keseimbangan, kehormatan keluarga, 

gotong royong, dan tanggung jawab. Prinsip ini membantu penyelesaian tidak hanya fokus 

pada perkara, tetapi juga hubungan jangka panjang. 

Keempat, hukum adat menjadi penguat struktur sosial, karena keputusan yang 

diambil tidak hanya menyelesaikan konflik tetapi juga menjaga stabilitas komunitas dan 

mencegah konflik baru. Dalam beberapa kasus, tetua adat bahkan memberikan aturan 

tambahan sebagai langkah pencegahan. 

Tabel berikut merangkum bentuk peran hukum adat berdasarkan data pustaka: 

 
4 Abdul Fattah Nasution, Buku Metode Penelitian Kualitatif, Sustainability (Switzerland), vol. 11, 2019, 

http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-

8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.06.005%0

Ahttps://www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUNGAN_TERPUSAT_

STRATEGI_MELESTARI. 
5 Ade Heryana, “Data Dan Pengumpulan Data Penelitian Kualitatif,” 2020. 
6 M u f i D, “Mediasi Dalam Hukum Adat” 2, no. 2 (2020): 128–41. 



 
296 

Tabel 1. Bentuk Peran Hukum Adat dalam Penyelesaian Sengketa Keluarga Islam 

Bentuk Peran Hukum Adat Deskripsi 

Penyelesaian Awal (First Step 

Resolution) 

Menjadi jalur pertama sebelum konflik dibawa ke 

pengadilan agama; proses cepat dan lebih personal. 

Mediasi oleh Tokoh Adat Dialog melalui musyawarah, melibatkan keluarga 

besar dan tetua adat untuk mencapai mufakat. 

Menjaga Nilai Sosial dan 

Moral 

Berpegang pada nilai harmoni, keseimbangan, dan 

kehormatan keluarga. 

Penguat Struktur Sosial Mencegah konflik lanjutan, memperkuat 

solidaritas dan ketertiban komunitas. 

Pendekatan Restoratif Fokus pada pemulihan hubungan, bukan sekadar 

menentukan pihak yang benar atau salah. 

Peran-peran hukum adat tersebut dapat dianalisis melalui perspektif pluralisme 

hukum, yakni kondisi ketika hukum adat, hukum Islam, dan hukum negara berjalan 

berdampingan. Dalam konteks sengketa keluarga Islam, hukum adat menjadi mekanisme 

sosial yang lebih dekat dengan masyarakat karena tidak menonjolkan formalitas hukum, 

melainkan menekankan nilai kekeluargaan dan musyawarah 7. 

Ditinjau dari teori mediasi dan pendekatan restoratif, mekanisme adat sejalan 

dengan prinsip ishlah (perdamaian) dalam hukum keluarga Islam. Proses musyawarah yang 

dilakukan oleh tokoh adat tidak hanya menyelesaikan permasalahan, tetapi juga 

memulihkan hubungan yang retak. Ini sesuai dengan konsep syura’ (musyawarah) dalam 

Islam yang menekankan pencapaian mufakat dan menjaga keharmonisan keluarga. 

Penelitian terdahulu oleh Juhaya S. Praja, Bustanul Arifin, dan Hazairin 

mendukung temuan ini, yaitu bahwa penyelesaian sengketa keluarga di masyarakat 

Indonesia cenderung mengawinkan nilai adat dan prinsip-prinsip Islam. Bahkan, dalam 

beberapa kasus, hukum adat menjadi jembatan untuk memahami norma Islam secara 

kontekstual sesuai kondisi budaya setempat. 

Melalui analisis ini dapat ditegaskan bahwa peran hukum adat tidak berdiri secara 

terpisah dari hukum Islam, melainkan berfungsi sebagai mekanisme pendamping yang 

membantu penyelesaian sengketa secara lebih humanis, cepat, dan menjaga hubungan 

keluarga tetap harmonis. Peran ini menjadi salah satu kekhasan praktik hukum keluarga di 

Indonesia yang tidak ditemukan di banyak negara lain. 

2. Mekanisme Penyelesaian Sengketa Keluarga dalam Tradisi Adat 

Mekanisme penyelesaian sengketa keluarga berbasis adat di berbagai daerah 

Indonesia memiliki pola yang hampir serupa, terutama menekankan musyawarah, 

pendekatan kekeluargaan, serta pemulihan hubungan sosial. Tradisi adat memandang 

konflik dalam keluarga tidak hanya sebagai persoalan hukum, tetapi juga sebagai gangguan 

pada keseimbangan sosial dan moral komunitas 8. 

Beberapa mekanisme utama yang ditemukan dalam hasil studi pustaka: 

a. Musyawarah Keluarga (Family Meeting) 

Proses awal penyelesaian sengketa biasanya dimulai dari pertemuan internal 

keluarga besar. Tokoh senior seperti orang tua, paman, atau kerabat dihormati berperan 

sebagai penengah. 

 

 

 
7 Nike Ade Anggraeni, “Mediasi Sebagai Alternatif Penyelesaian Sengketa Hak Asuh Anak Dalam Hukum 

Keluarga Islam” 2, no. 1 (2025). 
8 Teuku Saiful, “PERAN PERANGKAT ADAT DESADALAM PENYELESAIAN SENGKETA MELALUI 

PENDEKATAN HUKUM PERADILAN ADAT DI ACEH,” 2020, 491–508. 



 
297 

b. Mediasi oleh Tetua Adat atau Lembaga Adat 

Apabila konflik tidak terselesaikan dalam lingkup keluarga, pihak yang berkonflik 

dibawa ke lembaga adat. Tokoh adat mendengarkan kedua pihak dan memberikan putusan 

berbasis aturan adat dan nilai moral lokal. 

c. Penggunaan Simbol atau Ritual Adat 

Beberapa komunitas menerapkan ritual tertentu sebagai bentuk peneguhan 

perdamaian, seperti makan adat atau doa bersama. Ritual ini menjadi simbol penyembuhan 

relasi dan penerimaan kembali dalam komunitas. 

d. Kesepakatan Perdamaian (Adat Settlement Agreement) 

Hasil mediasi biasanya diwujudkan dalam bentuk kesepakatan tertulis atau lisan 

yang mengikat secara sosial. Masyarakat adat memiliki norma yang menjamin bahwa 

pelanggaran terhadap kesepakatan akan dikenai sanksi adat. 

e. Sanksi Adat yang Bersifat Moral dan Sosial 

Sanksi diberikan bukan untuk menghukum secara fisik, tetapi meneguhkan kembali 

nilai-nilai harmoni. Contoh: teguran adat, permintaan maaf terbuka, atau kewajiban 

melakukan kegiatan sosial bagi komunitas. 
Tabel 2. Mekanisme Penyelesaian Sengketa Keluarga dalam Tradisi Adat 

Tahap Mekanisme Bentuk Pelaksanaan Tujuan Utama 

Musyawarah Keluarga Diskusi keluarga besar 

dipimpin tokoh senior 

Menyelesaikan konflik 

secara internal tanpa 

melibatkan pihak luar 

Mediasi Adat Penengahan oleh tetua 

atau lembaga adat 

Menemukan solusi adil 

berdasarkan norma adat 

Ritual atau Simbol Adat Makan bersama, doa 

adat, atau upacara 

perdamaian 

Memulihkan hubungan 

dan keharmonisan 

Kesepakatan Perdamaian Perjanjian lisan/tulisan 

yang disaksikan tokoh 

adat 

Mengikat para pihak 

secara sosial 

Sanksi Adat Teguran, permintaan 

maaf, kontribusi sosial 

Menegakkan norma dan 

mencegah sengketa 

berulang 

Berdasarkan kajian pustaka dan temuan penelitian, mekanisme adat dalam 

penyelesaian sengketa keluarga menunjukkan bahwa fokus utamanya bukan pada 

pemberian hukuman, melainkan pada pemulihan hubungan antaranggota keluarga. 

Pendekatan adat cenderung menggunakan prinsip restorative justice, yaitu cara 

menyelesaikan masalah dengan mengembalikan keharmonisan dan memperbaiki 

komunikasi antara pihak yang berselisih. Paradigma ini selaras dengan prinsip-prinsip 

penyelesaian sengketa dalam hukum keluarga Islam, yang menekankan pentingnya nasihat, 

mediasi, dan musyawarah sebelum masalah dibawa ke tingkat yang lebih formal. Islam 

sendiri mendorong upaya damai melalui mau’izhah (nasihat), tahkim (mediasi oleh 

penengah), dan shura (musyawarah keluarga), sehingga praktik adat dan ajaran Islam 

memiliki titik temu yang kuat dalam penyelesaian konflik keluarga. 

Dari perspektif teori, pemikiran Van Vollenhoven mengenai hukum adat yang 

bersifat dinamis dan berakar pada kehidupan masyarakat terbukti relevan. Penyelesaian 

sengketa keluarga melalui musyawarah dan mediasi adat menggambarkan bahwa adat tidak 

hanya berfungsi sebagai norma, tetapi juga sebagai pedoman menjaga keseimbangan sosial. 

Harmonisasi menjadi prioritas utama, dan setiap keputusan adat disusun untuk memastikan 

hubungan keluarga tetap terjaga. Sementara dalam hukum Islam, anjuran mendatangkan 



 
298 

hakam dari kedua belah pihak sebagaimana disebutkan dalam QS. An-Nisa: 35 menguatkan 

pentingnya penyelesaian melalui cara-cara damai. Baik hukum adat maupun hukum Islam 

sama-sama mengedepankan dialog dan kesepakatan bersama sebagai jalan terbaik untuk 

meredakan konflik 9. 

Hasil kajian ini juga sejalan dengan sejumlah penelitian terdahulu. Penelitian 

Abubakar (2018) menunjukkan bahwa mediasi adat di Aceh terbukti efektif meredakan 

ketegangan dalam keluarga karena masyarakat setempat memiliki rasa hormat yang tinggi 

terhadap tokoh adat. Hal ini menunjukkan bahwa otoritas sosial para pemangku adat 

menjadi faktor penting dalam keberhasilan mediasi. Sementara studi Rahman (2020) di 

Minangkabau menegaskan bahwa musyawarah yang dipimpin ninik mamak memiliki 

kontribusi besar dalam menyelesaikan konflik rumah tangga dan memulihkan hubungan 

kekerabatan. Dua penelitian tersebut memperlihatkan bahwa proses adat dianggap lebih 

cepat, tidak membutuhkan biaya, dan tetap menjaga martabat keluarga, sehingga 

mekanisme adat lebih dipilih masyarakat dibanding jalur hukum formal 10. 

Jika dianalisis secara kritis, mekanisme penyelesaian sengketa berbasis adat bukan 

sekadar rangkaian prosedur, tetapi merupakan sistem yang memadukan nilai moral, 

spiritual, dan sosial. Proses musyawarah yang dilakukan secara terbuka dan kekeluargaan 

menciptakan ruang bagi setiap pihak untuk menyampaikan pendapat tanpa rasa takut. 

Dengan demikian, penyelesaian menjadi lebih objektif dan berorientasi pada masa depan 

keluarga. Pendekatan adat yang holistik ini menjadikannya lebih mudah diterima, terutama 

di masyarakat yang menjunjung tinggi nilai kebersamaan. Selain itu, keputusan adat 

dianggap lebih efektif untuk menjaga kedamaian jangka panjang karena bersifat sosial-

kultural dan mengandung sanksi moral yang diakui oleh komunitas. 

3. Kontribusi Nilai-Nilai Budaya Lokal dalam Mediasi Adat pada Sengketa 

Keluarga Islam 

Nilai-nilai budaya lokal memainkan peran sentral dalam membentuk cara 

masyarakat adat menyelesaikan sengketa keluarga. Nilai seperti gotong royong, 

musyawarah, rasa malu (shame culture), kehormatan keluarga, dan harmoni sosial menjadi 

landasan utama dalam setiap proses mediasi adat. Misalnya, dalam tradisi Aceh, prinsip 

peumulia jamee dan penghormatan terhadap orang tua menjadi pedoman dalam 

menetapkan keputusan yang menjaga martabat keluarga. Di Minangkabau, nilai bulek aia 

dek pambuluah, bulek kato dek mufakat menunjukkan bahwa keputusan tertinggi selalu 

dicapai melalui mufakat adat. 

Temuan serupa juga terlihat dalam penelitian Nurhayati (2019) yang mencatat 

bahwa nilai kebersamaan dan menjaga nama baik keluarga menjadi pertimbangan utama 

tokoh adat saat menengahi konflik rumah tangga. Di Jawa, nilai rukun dan tepa selira 

menjadi kekuatan budaya yang mendorong penyelesaian konflik secara damai dan 

berkepanjangan. 

Nilai-nilai budaya lokal ini tidak hanya mempengaruhi proses mediasi, tetapi juga 

menjadi dasar penalaran hukum adat dalam mengambil keputusan yang sejalan dengan 

prinsip-prinsip hukum Islam, terutama ketika menyangkut perdamaian, tanggung jawab, 

dan etika berkeluarga. 

Nilai budaya lokal memiliki kontribusi yang signifikan dalam menentukan arah 

mediasi adat karena nilai tersebut menjadi penentu cara pandang masyarakat terhadap 

 
9 Abdul Rahman, Maulana Siregar, and Abdul Razak Nasution, “Hukum Dalam Pendidikan Islam : Sebuah 

Metode Penyelesaian Sengketa Di Luar Pengadilan Sebagai Alternatif Penyelesaian Sengketa Antar 

Masyarakat Nagori Di Kabupaten Simalungun,” n.d., 921–40. 
10 Saiful, “PERAN PERANGKAT ADAT DESADALAM PENYELESAIAN SENGKETA MELALUI 

PENDEKATAN HUKUM PERADILAN ADAT DI ACEH.” 



 
299 

konflik. Jika dilihat dari perspektif teori hukum adat, nilai budaya menjadi “roh” yang 

menggerakkan praktik penyelesaian sengketa. Van Vollenhoven menyatakan bahwa adat 

hidup sebagai “living law” yang tumbuh dari kebiasaan masyarakat; temuan lapangan 

menunjukkan bahwa nilai seperti harmoni, kekeluargaan, dan penghormatan menjadi dasar 

setiap putusan adat. 

Konsep ini sejalan dengan prinsip hukum Islam yang mengutamakan perdamaian 

(ishlah) dan menekankan pendekatan dialogis dalam penyelesaian konflik keluarga. Nilai 

musyawarah dalam budaya lokal dapat dipadankan dengan konsep shura dalam Islam, 

sedangkan prinsip menjaga kehormatan keluarga memiliki kemiripan dengan konsep hifz 

al-‘ird (menjaga martabat) dalam maqashid syariah 11. 

Penelitian terdahulu juga menguatkan analisis ini. Abdurrahman (2020) 

menemukan bahwa keputusan adat cenderung diterima lebih luas karena mengandung nilai 

moral dan tanggung jawab sosial yang dipahami bersama. Sementara studi oleh Hasanah 

(2021) menunjukkan bahwa mediasi adat yang berbasis nilai-nilai lokal mampu 

menurunkan ketegangan emosional, sehingga pihak yang berselisih lebih mudah menerima 

keputusan. 

Secara kritis dapat dinyatakan bahwa nilai budaya bukan hanya latar belakang 

sosial, tetapi menjadi instrumen penting yang memperkuat efektivitas mediasi adat. Nilai-

nilai tersebut menjembatani antara hukum adat dan hukum Islam sehingga keduanya dapat 

berjalan selaras, menghasilkan keputusan yang damai, berorientasi pada keharmonisan, dan 

dapat diterima oleh seluruh pihak. 
Tabel 3. Kontribusi Nilai-Nilai Budaya Lokal terhadap Mediasi dan Keputusan Adat 

Nilai Budaya Lokal Peran dalam Proses 

Mediasi 

Pengaruh terhadap 

Keputusan Adat 

Musyawarah Mengarahkan proses dialog 

agar inklusif dan partisipatif 

Keputusan diambil 

berdasarkan kesepakatan 

bersama 

Harmoni Sosial Meredam emosi dan menjaga 

suasana kondusif selama 

mediasi 

Putusan difokuskan pada 

pemulihan hubungan keluarga 

Rasa Malu (Shame Culture) Mendorong pihak yang 

bersengketa untuk segera 

menyelesaikan konflik demi 

menjaga nama baik 

Keputusan diarahkan untuk 

melindungi kehormatan 

keluarga 

Gotong Royong Memperkuat dukungan 

keluarga besar dalam 

menemukan solusi 

Putusan menekankan kerja 

sama dan tanggung jawab 

bersama 

Penghormatan pada Sesepuh Tokoh adat dihormati 

sehingga mediasi berjalan 

lebih efektif 

Keputusan adat memiliki 

legitimasi sosial yang tinggi 

4. Interaksi dan Sinergi antara Hukum Adat dan Hukum Keluarga Islam dalam 

Penyelesaian Sengketa 

Kajian literatur menunjukkan bahwa dalam berbagai komunitas Muslim di 

Indonesia, penyelesaian sengketa keluarga umumnya dilakukan melalui dua jalur: adat dan 

hukum Islam. Kedua sistem ini tidak berjalan terpisah, tetapi sering berinteraksi untuk 

mencapai keputusan yang adil, damai, dan dapat diterima oleh para pihak. Tradisi adat lebih 

 
11 Rahman, Siregar, and Nasution, “Hukum Dalam Pendidikan Islam : Sebuah Metode Penyelesaian Sengketa 

Di Luar Pengadilan Sebagai Alternatif Penyelesaian Sengketa Antar Masyarakat Nagori Di 

Kabupaten Simalungun.” 



 
300 

menekankan pendekatan kekeluargaan dan musyawarah, sementara hukum Islam 

memberikan dasar normatif dan aturan syar’i yang menjadi rujukan utama. 

Di beberapa daerah, seperti Aceh, Minangkabau, Bugis, dan Jawa, forum adat 

seperti tuha peut, ninik mamak, atau lembaga musyawarah kampung berperan dalam 

menyelesaikan masalah keluarga sebelum para pihak menempuh jalur peradilan agama. 

Proses adat ini tidak bertentangan dengan hukum Islam karena keputusan biasanya tetap 

mengacu pada nilai-nilai syariat, seperti perdamaian (ishlah), keadilan, dan upaya 

mempertahankan keutuhan keluarga 12. 

Literatur lainnya menegaskan bahwa hukum adat memiliki fleksibilitas dalam 

menyesuaikan diri dengan norma Islam, terutama pada isu-isu seperti perselisihan suami-

istri, hak pengasuhan anak, pembagian harta, dan mediasi perceraian. Adat biasanya 

digunakan sebagai ruang dialog awal untuk meredam konflik, sehingga keberadaan adat 

memperkuat implementasi hukum Islam secara sosial. 

Hasil analisis menunjukkan bahwa sinergi antara kedua sistem hukum terjadi 

melalui beberapa bentuk: 

a. Keselarasan Nilai 

Nilai-nilai lokal, seperti musyawarah, kekeluargaan, kesopanan, dan harmoni 

sosial, berkesesuaian dengan prinsip hukum Islam yang menekankan penyelesaian damai, 

menjauhi permusuhan, dan menegakkan keadilan. Keselarasan nilai inilah yang membuat 

keputusan adat dapat diterima sebagai bagian dari implementasi syariat dalam kehidupan 

masyarakat. 

b. Mekanisme Penyelesaian yang Complementary 

Proses adat berperan sebagai pre-litigation mechanism yang membantu mencegah 

eskalasi konflik. Ketika konflik keluarga diselesaikan melalui musyawarah adat, tekanan 

emosional para pihak berkurang sehingga mempermudah penerapan prinsip-prinsip hukum 

Islam. Dengan demikian, adat memperkuat fungsi hukum Islam sebagai pedoman normatif. 

c. Adaptasi Aturan Adat terhadap Syariat 

Dalam sejumlah kasus, aturan adat mengalami penyesuaian agar tidak bertentangan 

dengan ketentuan fikih, terutama dalam hal perceraian, hak nafkah, atau waris. Proses 

adaptasi ini memperlihatkan upaya budaya lokal untuk tetap sesuai dengan prinsip-prinsip 

hukum keluarga Islam 13. 

d. Sinergi Sosial dan Legal 

Hukum Islam memberikan landasan teologis dan kepastian normatif, sedangkan 

adat memperkuat legitimasi sosial dari keputusan tersebut. Jika keputusan adat diterima 

masyarakat, implementasi hukum Islam menjadi lebih efektif dan tidak menimbulkan 

resistensi budaya. 

e. Temuan Penelitian Terdahulu 

Penelitian sebelumnya dari perspektif antropologi hukum dan hukum Islam 

menunjukkan bahwa integrasi hukum adat dan hukum Islam adalah ciri khas masyarakat 

Indonesia. Kajian-kajian tersebut menegaskan bahwa sinergi keduanya telah berlangsung 

lama dan tetap relevan hingga kini, terutama dalam penyelesaian sengketa keluarga 

berbasis musyawarah. 

 

 

 
12 Robi Awaludin, “PENYELESAIAN SENGKETA KELUARGA SECARA MEDIASI NON LITIGASI 

DALAM KAJIAN HUKUM ISLAM DAN HUKUM POSITIF” 4, no. 2 (2021): 1–16. 
13 Muhammad Habibi and Miftakhul Marwa, “MODEL PENYELESAIAN PERSELISIHAN PERKAWINAN 

PERSPEKTIF HUKUM ADAT DAN HUKUM ISLAM” 4, no. 2 (2021): 777–94. 



 
301 

5. Keunggulan dan Keterbatasan Penyelesaian Sengketa Berbasis Adat 

dibandingkan Peradilan Agama 

Banyak daerah di Indonesia, penyelesaian sengketa keluarga masih melibatkan dua 

sistem hukum sekaligus, yaitu hukum adat dan hukum keluarga Islam. Keduanya berjalan 

berdampingan karena masyarakat memandang bahwa penyelesaian persoalan keluarga 

harus mempertimbangkan aspek sosial-kultural sekaligus aspek normatif keagamaan. 

Di Aceh, Kalimantan Selatan, Bugis-Makassar, Minangkabau, hingga Jawa, 

mekanisme adat tetap menjadi rujukan pertama sebelum perkara dibawa ke peradilan 

agama. Proses musyawarah keluarga, mediasi oleh tokoh adat, serta penyelesaian berbasis 

mufakat menjadi praktik yang terus diwariskan. Sementara itu, prinsip hukum Islam seperti 

kewajiban berlaku adil, pentingnya sulh (perdamaian), menjaga keutuhan keluarga, serta 

penghindaran mudarat sering dijadikan dasar pertimbangan dalam keputusan adat. 

Bentuk interaksi tersebut terlihat dari cara lembaga adat atau tokoh adat 

mengadopsi nilai-nilai syariat untuk memperkuat legitimasi keputusan. Dalam beberapa 

kasus, keputusan adat sering merujuk pada dalil fikih atau mengundang ulama untuk 

memberikan pandangan syar’i, sehingga menghasilkan keputusan yang dianggap lebih 

seimbang oleh masyarakat. 

Secara analitis, hubungan antara hukum adat dan hukum Islam tidak bersifat saling 

menegasi, tetapi cenderung saling melengkapi. Konsep ‘urf dalam hukum Islam 

memberikan ruang untuk menyesuaikan praktik keagamaan dengan budaya setempat 

selama tidak bertentangan dengan prinsip syariat. Di titik inilah hukum adat mendapat 

legitimasi sebagai salah satu sumber penyelesaian sengketa keluarga Islam 14. 

Beberapa penelitian terdahulu juga menunjukkan bahwa masyarakat lebih 

menerima putusan yang mempertimbangkan adat karena memberikan rasa keadilan yang 

lebih kontekstual. Hal ini selaras dengan pendekatan fikih sosial yang menekankan 

pentingnya maqasid al-syariah, yaitu menjaga kemaslahatan keluarga dan keharmonisan 

sosial. Dengan demikian, sinergi ini memperlihatkan bahwa adat berperan sebagai penguat 

penerapan nilai-nilai Islam secara kultural. 

Namun, interaksi ini tidak selalu tanpa batas. Ketika praktik adat bertentangan 

dengan prinsip hukum keluarga Islam, misalnya dalam pembagian harta warisan atau 

keputusan mengenai hak pengasuhan anak, peran ulama atau tokoh agama menjadi penting 

untuk meluruskan mekanisme adat agar tetap sesuai dengan ketentuan syariat. Inilah yang 

menegaskan bahwa hubungan adat dan Islam bersifat dinamis: saling mengisi, tetapi tetap 

memiliki batas normatif. 

Temuan ini sejalan dengan teori receptio a contrario yang menyatakan bahwa bagi 

masyarakat Muslim, hukum Islam menjadi rujukan utama, sedangkan hukum adat dapat 

diterima selama tidak bertentangan dengan ajaran agama. Penelitian terdahulu di Aceh, 

Minangkabau, dan Sulawesi juga menunjukkan pola serupa: adat berfungsi sebagai jalur 

awal penyelesaian sengketa, sedangkan syariat berperan sebagai penentu arah moral dan 

legal. 

Sinergi keduanya memperlihatkan bahwa penyelesaian sengketa keluarga tidak 

cukup dipandang dari sisi legal-formal, tetapi harus mempertimbangkan kesatuan 

masyarakat, relasi keluarga, serta nilai-nilai budaya yang hidup di tengah masyarakat. 

Dengan adanya integrasi adat dan Islam, proses penyelesaian sengketa menjadi lebih 

fleksibel, humanis, dan diterima oleh semua pihak. 

 

 
14 Sitti Nurkhaerah Fadlun, Gani Jumat, “PENERAPAN HUKUM ADAT SEBAGAI SOLUSI KONFLIK 

ANTAR KAMPUNG DI KECAMATAN DOLO KABUPATEN SIGI (Tinjauan Hukum Islam),” 

n.d. 



 
302 

6. Relevansi Peran Hukum Adat dalam Penyelesaian Sengketa Keluarga Islam pada 

Masyarakat Modern 

Penelusuran literatur menunjukkan bahwa hukum adat sejak lama menjadi rujukan 

utama masyarakat dalam menyelesaikan konflik keluarga, terutama di komunitas yang 

masih kuat memegang nilai budaya lokal. Mekanisme adat seperti musyawarah keluarga, 

pertemuan tokoh adat, mediasi oleh pemuka agama tradisional, serta penyampaian 

keputusan secara mufakat dipandang sebagai cara yang mengutamakan keharmonisan dan 

hubungan kekeluargaan. 

Beberapa penelitian menunjukkan bahwa masyarakat lebih memilih penyelesaian 

adat karena sifatnya fleksibel, cepat, dan tidak menimbulkan ketegangan baru. Selain itu, 

pendekatan adat sering mengandung unsur spiritual dan etika kolektif yang sejalan dengan 

nilai-nilai dalam hukum keluarga Islam, seperti anjuran untuk mendamaikan kedua belah 

pihak (ishlah) dan menghindari permusuhan berkepanjangan 15. 

Namun, data pustaka juga memperlihatkan adanya keterbatasan dalam mekanisme 

adat. Misalnya, keputusan adat sering tidak memiliki kekuatan hukum formal, sehingga 

tidak dapat dieksekusi secara yuridis apabila salah satu pihak tidak menerima hasil putusan. 

Selain itu, pada beberapa daerah terdapat variasi adat yang belum tentu konsisten dengan 

prinsip hukum keluarga Islam maupun dengan peraturan perundang-undangan nasional. 

Hal ini dapat memunculkan potensi ketidakadilan, terutama bagi pihak yang memiliki 

posisi lebih lemah, seperti perempuan dan anak. 

Penyelesaian sengketa keluarga melalui pendekatan adat memiliki sejumlah 

keunggulan. Pertama, pendekatan adat lebih mengutamakan restorasi hubungan sosial 

daripada sekadar menetapkan siapa yang benar dan siapa yang salah. Hal ini sejalan dengan 

teori restorative justice yang menekankan pemulihan hubungan dan keseimbangan sosial 

dalam komunitas. 

Kedua, pendekatan adat lebih mudah diterima karena masyarakat telah terbiasa 

dengan nilai-nilai budaya dan norma lokal. Mekanisme musyawarah yang digunakan dalam 

adat juga memiliki paralel dengan prinsip syura dalam Islam, sehingga menciptakan titik 

temu antara dua sistem hukum tersebut. 

Namun, analisis juga menunjukkan bahwa mekanisme adat memiliki keterbatasan 

bila dibandingkan dengan peradilan agama. Pengadilan agama memiliki struktur hukum 

yang jelas, standar pembuktian yang terukur, dan keputusan yang dapat dipaksakan secara 

legal. Ini memberikan perlindungan yang lebih kuat, terutama dalam perkara yang 

membutuhkan kejelasan status hukum seperti perceraian, nafkah, hak wali, atau pembagian 

harta. 

Penelitian sebelumnya juga menggarisbawahi bahwa penyelesaian adat sangat 

bergantung pada kewibawaan tokoh adat dan tingkat kepatuhan masyarakat. Dalam 

konteks masyarakat modern yang semakin kompleks, tidak semua keluarga mengikuti atau 

terikat pada aturan adat setempat. Hal ini membuat efektivitas mekanisme adat tidak selalu 

merata 16. 

Dari sudut pandang teori pluralisme hukum, interaksi antara hukum negara, hukum 

Islam, dan hukum adat dapat berjalan harmonis jika masing-masing memahami batas 

perannya. Penyelesaian adat baik digunakan pada tahap pra-peradilan atau sebagai langkah 

awal mendamaikan pihak yang bertikai. Namun, untuk keputusan yang membutuhkan 

 
15 Ismatul Karimah et al., “Implementasi Hukum Adat Dalam Pembagian Dan Penyelesaian Sengketa Waris 

Pada Masyarakat Minangkabau: Studi Kasus Kerapatan Adat Pagaruyung” 6 (2024): 2302–20, 

https://doi.org/10.47476/assyari.v6i2.7102. 
16 Nur Asifah S, “Konflik Keluarga Dan Resolusinya Dalam Hukum Adat : Refleksi Atas Peran Budaya Dalam 

Merawat Harmoni Sosial,” 2025, 1–12, https://doi.org/10.46870/sbp.v2i1.1736. 



 
303 

legalitas formal, peradilan agama tetap menjadi lembaga yang paling otoritatif. 
Tabel Perbandingan: Kelebihan dan Keterbatasan Penyelesaian Sengketa Berbasis Adat vs 

Peradilan Agama 

Aspek Perbandingan Penyelesaian Berbasis Adat Penyelesaian Melalui 

Peradilan Agama 

Pendekatan Restoratif, mengedepankan 

musyawarah dan harmoni 

sosial 

Yudisial, menggunakan 

prosedur hukum formal 

Waktu 

Penyelesaian 

Cepat dan fleksibel Relatif lebih lama karena 

mengikuti prosedur 

formal 

Biaya Biasanya rendah atau tidak 

berbiaya 

Memerlukan biaya 

administrasi tertentu 

Kekuatan Hukum Tidak memiliki kekuatan 

hukum mengikat 

Putusan bersifat sah dan 

dapat dieksekusi 

Aksesibilitas Lebih dekat dengan 

masyarakat, informal 

Diperlukan tata cara 

hukum dan administrasi 

Perlindungan Hak Bergantung pada tokoh adat; 

belum tentu setara 

Hak lebih terjamin karena 

berbasis aturan hukum 

Kesesuaian dengan 

Hukum Islam 

Banyak nilai yang sejalan, 

tetapi bisa ada variasi lokal 

Berdasarkan fikih dan 

peraturan hukum 

keluarga Islam 

Konteks Sosial 

Modern 

Efektif di wilayah adat yang 

homogen 

Lebih relevan untuk 

masyarakat urban dan 

kompleks 

Potensi Bias Bisa dipengaruhi hierarki 

sosial adat 

Keputusan lebih objektif 

dan berbasis bukti 

 

KESIMPULAN 

Penelitian mengenai “Peran Hukum Adat dalam Penyelesaian Sengketa Hukum 

Keluarga Islam” menunjukkan bahwa hukum adat masih memiliki posisi penting sebagai 

alternatif penyelesaian konflik keluarga, khususnya pada masyarakat yang masih kuat 

memegang tradisi lokal. Berdasarkan rumusan masalah yang telah dikaji, dapat 

disimpulkan beberapa poin utama sebagai berikut. 

Pertama, peran hukum adat dalam menyelesaikan sengketa keluarga Islam tampak 

melalui keterlibatannya sebagai lembaga mediasi yang mengutamakan musyawarah, 

kearifan lokal, dan pendekatan kekeluargaan. Mekanisme adat bertindak sebagai jembatan 

penyelesaian awal untuk meredam konflik sebelum memasuki proses hukum formal. Peran 

ini tidak hanya menengahi, tetapi juga membentuk ruang dialog yang lebih personal dan 

sesuai dengan norma sosial masyarakat setempat. 

Kedua, tradisi adat memiliki mekanisme penyelesaian sengketa yang cukup 

beragam, seperti musyawarah keluarga besar, mediasi oleh tokoh adat, penyampaian 

nasihat moral, hingga pemberian sanksi sosial yang bersifat mendidik. Proses ini biasanya 

dilakukan secara bertahap, dimulai dari lingkup keluarga terdekat hingga melibatkan 

pemuka adat ketika konflik semakin kompleks. Mekanisme ini lebih menekankan 

pemulihan hubungan daripada mencari pihak yang menang atau kalah. 

Ketiga, nilai-nilai budaya lokal berkontribusi besar dalam proses mediasi adat, 

seperti nilai rukun, hormat, gotong royong, dan keseimbangan sosial. Nilai-nilai tersebut 

menjadi dasar pertimbangan dalam merumuskan keputusan sehingga penyelesaian tidak 



 
304 

hanya legalistik, tetapi juga mempertimbangkan keselarasan sosial dan moral. Dengan 

demikian, keputusan adat seringkali dipahami sebagai keputusan yang “diterima bersama” 

karena selaras dengan identitas budaya masyarakat. 

Keempat, interaksi antara hukum adat dan hukum keluarga Islam berlangsung 

secara sinergis pada banyak kasus. Prinsip syariat, seperti keadilan, kemaslahatan, 

musyawarah, dan menjaga hubungan keluarga, sejalan dengan nilai adat yang menjunjung 

harmoni dan kedamaian. Dalam praktiknya, hukum adat menjadi sarana awal penyelesaian, 

sedangkan hukum Islam memberikan legitimasi moral dan religius terhadap keputusan 

yang diambil. Sinergi ini memperkuat efektifitas penyelesaian konflik secara menyeluruh. 

Kelima, penyelesaian sengketa berbasis adat memiliki sejumlah kelebihan, seperti 

proses yang lebih cepat, biaya ringan, suasana dialog yang lebih fleksibel, serta kemampuan 

menjaga hubungan kekerabatan. Namun, pendekatan adat juga memiliki keterbatasan, 

misalnya kurangnya kekuatan eksekusi, potensi subjektivitas tokoh adat, serta 

kemungkinan keputusan tidak sepenuhnya sesuai dengan prinsip hukum formal. Jika 

konflik tidak menemukan titik temu melalui adat, jalur peradilan agama tetap menjadi 

rujukan utama yang memberikan kepastian hukum. 

Keenam, dalam konteks modern yang ditandai perubahan sosial dan kompleksitas 

masalah keluarga, peran hukum adat tetap relevan tetapi perlu adaptasi. Masyarakat kini 

lebih terbuka dengan proses formal, namun tetap menghargai penyelesaian yang berakar 

pada budaya setempat. Kombinasi antara mekanisme adat dan peradilan agama diwujudkan 

dalam bentuk penyelesaian bertahap, yakni pendekatan sosial-kultural melalui adat sebagai 

penyaring awal, kemudian dilanjutkan dengan jalur hukum formal bila diperlukan. 

Penelitian ini menegaskan bahwa hukum adat dan hukum keluarga Islam tidak 

berjalan terpisah, tetapi saling melengkapi. Peran adat penting dalam mempertahankan 

harmoni sosial, sementara hukum Islam memberi legitimasi dan kepastian moral. Integrasi 

keduanya menjadi model penyelesaian sengketa keluarga yang lebih humanis, 

komprehensif, dan kontekstual dengan kebutuhan masyarakat masa kini. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Abdul Fattah Nasution. Buku Metode Penelitian Kualitatif. Sustainability (Switzerland). Vol. 11, 

2019. http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-

8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.0

6.005%0Ahttps://www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUNG

AN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI. 

Anggraeni, Nike Ade. “Mediasi Sebagai Alternatif Penyelesaian Sengketa Hak Asuh Anak Dalam 

Hukum Keluarga Islam” 2, no. 1 (2025). 

Awaludin, Robi. “PENYELESAIAN SENGKETA KELUARGA SECARA MEDIASI NON 

LITIGASI DALAM KAJIAN HUKUM ISLAM DAN HUKUM POSITIF” 4, no. 2 (2021): 

1–16. 

D, M u f i. “Mediasi Dalam Hukum Adat” 2, no. 2 (2020): 128–41. 

Fadlun, Gani Jumat, Sitti Nurkhaerah. “PENERAPAN HUKUM ADAT SEBAGAI SOLUSI 

KONFLIK ANTAR KAMPUNG DI KECAMATAN DOLO KABUPATEN SIGI 

(Tinjauan Hukum Islam),” n.d. 

Habibi, Muhammad, and Miftakhul Marwa. “MODEL PENYELESAIAN PERSELISIHAN 

PERKAWINAN PERSPEKTIF HUKUM ADAT DAN HUKUM ISLAM” 4, no. 2 (2021): 

777–94. 

Heryana, Ade. “Data Dan Pengumpulan Data Penelitian Kualitatif,” 2020. 

Karimah, Ismatul, Ade Gunawan, Universitas Jenderal, and Achmad Yani. “Implementasi Hukum 

Adat Dalam Pembagian Dan Penyelesaian Sengketa Waris Pada Masyarakat Minangkabau: 

Studi Kasus Kerapatan Adat Pagaruyung” 6 (2024): 2302–20. 

https://doi.org/10.47476/assyari.v6i2.7102. 



 
305 

Munandar, Syaiful. “PENYELESAIAN KONFLIK KELUARGA OLEH MASYARAKAT 

HUKUM ADAT (Berbasis Moral Berasaskan Islamic Profetik),” 2024, 265–74. 

Rahman, Abdul, Maulana Siregar, and Abdul Razak Nasution. “Hukum Dalam Pendidikan Islam : 

Sebuah Metode Penyelesaian Sengketa Di Luar Pengadilan Sebagai Alternatif Penyelesaian 

Sengketa Antar Masyarakat Nagori Di Kabupaten Simalungun,” n.d., 921–40. 

S, Nur Asifah. “Konflik Keluarga Dan Resolusinya Dalam Hukum Adat : Refleksi Atas Peran 

Budaya Dalam Merawat Harmoni Sosial,” 2025, 1–12. 

https://doi.org/10.46870/sbp.v2i1.1736. 

Saiful, Teuku. “PERAN PERANGKAT ADAT DESADALAM PENYELESAIAN SENGKETA 

MELALUI PENDEKATAN HUKUM PERADILAN ADAT DI ACEH,” 2020, 491–508. 

Sayyaf, R Tanzil Fawaiq. “Mediasi Dan Sulh Sebagai Alternatif Terbaik Penyelesaian Sengketa 

Hukum Keluarga Islam” 9, no. 2 (2023): 180–98. 

Sugiyono. Metodologi Penelitian Kuantitatif, Kualitatif Dan R & D, 2020. 


