
Jurnal Penelitian Multidisiplin Terpadu 
Vol 9 No. 12 Desember 2025 

eISSN: 2118-7452 
 

 

351 

ORIENTALISME DAN STUDI ISLAM: ANTARA BIAS 

EPISTEMOLOGIS DAN KONTRIBUSI AKADEMIK 
 

Eka Cahya¹, Wardati² 

 echac695@gmail.com1, wardatiansku@gmail.com2  

Universitas Islam Negeri Sultan Thaha Saifuddin Jambi 
 

ABSTRAK 

Kajian tentang orientalisme memiliki posisi penting dalam memahami hubungan intelektual antara 

Barat dan Islam. Orientalisme pada dasarnya merupakan upaya ilmiah untuk meneliti Islam melalui 

pendekatan historis, filologis, dan antropologis. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis metodologi 

dan pendekatan orientalis terhadap berbagai bidang keilmuan Islam—meliputi sejarah, tafsir-hadis, 

dan tasawuf—serta mengkaji kritik dan relevansinya terhadap studi keislaman kontemporer. 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif berbasis studi pustaka dengan menelaah karya dan 

pemikiran tokoh-tokoh seperti H.A.R. Gibb, Ignaz Goldziher, Reynold A. Nicholson, Azyumardi 

Azra, Fazlur Rahman, dan M. Amin Abdullah. Hasil pembahasan menunjukkan bahwa orientalisme 

memiliki dua sisi: di satu pihak mengandung bias epistemologis dan ideologis, namun di pihak lain 

turut berkontribusi pada pengembangan ilmu-ilmu keislaman secara akademik. Kritik para pemikir 

Muslim terhadap orientalisme justru melahirkan paradigma integratif-interkonektif yang 

mempertemukan rasionalitas Barat dan spiritualitas Islam. Dengan demikian, orientalisme dapat 

menjadi sarana reflektif bagi penguatan epistemologi Islam yang terbuka, kontekstual, dan 

berorientasi pada kemaslahatan. 

Kata Kunci: Pendekatan Orientalis, Keilmuan Islam Kontemporer, Bias Epistemologi-Ideologis, 

Paradigma Integratif-Interkonektif. 

 

PEiNDAiHULUAiN 

Selain berkembang di kalangan intelektual Muslim, studi islam telah menarik minat 

luas dari para cendekiawan Barat sejak abad ke-18. Orientalisme adalah istilah yang 

digunakan untuk menggambarkan upaya akademisi Barat untuk memahami dunia Timur, 

khususnya Islam, menggunakan metode historis, filologis, antropologis, dan teologis. 

Ketika orientalisme pertama kali muncul, ia sangat terkait dengan semangat kolonialisme 

dan persepsi Eropa tentang The  Other, yaitu dunia Timur, yang dipandang eksotis dan 

berbeda. Karena adat dan peradaban Timur sering digambarkan lebih rendah daripada Barat, 

sudut pandang ini menyebabkan bias epistemologis dalam cara Barat menafsirkan Islam. 

Namun, orientalisme juga telah berkembang menjadi tradisi akademis yang canggih 

dan berdampak signifikan terhadap studi Islam kontemporer. Perkembangan studi Islam 

sangat diuntungkan oleh berbagai karya orientalis seperti Ignaz Goldziher, Joseph Schacht, 

Reynold A. Nicholson, dan W. Montgomery Watt, terutama di bidang sejarah, hadis, dan 

tasawuf. Nicholson dan Watt berperan penting dalam menciptakan ruang ilmiah bagi studi 

tasawuf dan sejarah intelektual Islam, sementara Goldziher, misalnya, memperkenalkan 

pendekatan historis-kritis terhadap studi hadis melalui karyanya, "Muhammedanische 

Studien". Perspektif historis dan filologis mereka memperkuat metodologi studi Islam di 

universitas-universitas Barat. 

Setelah terbitnya karya seminal Edward Said, Orientalism (1978), yang mengungkap 

bahwa mayoritas tulisan Orientalis sarat dengan prasangka politik dan budaya yang 

merendahkan Timur, kritik terhadap Orientalisme semakin intensif. Pasca-orientalisme, 

sebuah upaya untuk menciptakan pendekatan yang lebih objektif, dialogis, dan reflektif 

terhadap studi Islam, muncul sebagai hasil dari kritik ini. Paradigma integratif-

interkonektivitas dalam studi Islam modern muncul sebagai hasil dari upaya para intelektual 

Muslim seperti Azyumardi Azra, Fazlur Rahman, dan M. Amin Abdullah untuk 

mailto:vnvania7@gmail.com1
mailto:wardatiansku@gmail.com2


 
352 

menggabungkan pendekatan rasional Barat dengan spiritualitas Islam. 

Oleh karena itu, orientalisme dapat dipandang sebagai fenomena ilmiah bercabang 

dua: di satu sisi, orientalisme berkontribusi signifikan terhadap kemajuan ilmu-ilmu Islam, 

tetapi di sisi lain, orientalisme juga mengandung bias epistemologis yang berasal dari 

ideologi kolonial dan gagasan superioritas Barat. Untuk meningkatkan pemahaman kita 

tentang dinamika hubungan intelektual antara Barat dan Islam dalam kerangka studi Islam 

kontemporer, studi ini mencoba menganalisis kedua sisi tersebut secara kritis.  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Orientalisme memegang peranan penting dalam evolusi studi Islam kontemporer. Di 

satu sisi, orientalisme sering dianggap sarat dengan bias epistemologis, yang berasal dari 

tradisi akademis Barat yang berfokus pada superioritas budaya dan kolonialisme. Di sisi 

lain, pengenalan teknik-teknik historis, filologis, dan kritis-tekstual merupakan kontribusi 

akademis penting lainnya dari orientalisme yang memperkuat pendekatan ilmiah terhadap 

sumber-sumber Islam.1 

Karena orientalis seperti Ignaz Goldziher, Joseph Schacht, dan Reynold A. Nicholson 

memandang Islam dari perspektif eksternal, metode mereka seringkali dianggap 

bermasalah.2 Namun, karya mereka tetap berkontribusi pada terciptanya jalur baru dalam 

studi tasawuf, hadis, sejarah, dan tafsir.3 Kemudian, upaya untuk menciptakan paradigma 

baru yang lebih dialogis antara Barat dan Islam dipicu oleh kritik terhadap bias orientalis.4 

Kritik dari tokoh-tokoh seperti Edward Said, Fazlur Rahman, dan Azyumardi Azra 

menyoroti perlunya strategi integratif-interkonektivitas di era modern, khususnya upaya 

menyelaraskan nilai-nilai spiritual Islam dengan rasionalitas ilmiah Barat.5 Akibatnya, 

orientalisme dipandang sebagai warisan yang problematis sekaligus cermin yang dapat 

digunakan untuk memperkuat epistemologi Islam yang adil, kritis, dan terbuka. 

A. Metodologi dan Pendekatan Orientalis terhadap Islam 

Orientalis, atau akademisi Barat yang meneliti Islam dan Timur, menggunakan 

berbagai teknik penelitian. Metode dan pendekatan ini dikritik oleh para cendekiawan Islam, 

tetapi mereka juga memiliki beberapa ciri yang membedakannya dari studi Islam 

tradisional.6 Poin-poin utama dirangkum sebagai berikut: 

1. Pendekatan Filologis dan Tekstual 

Salah satu aspek terpenting dalam studi orientalis Islam adalah pendekatan filologis 

dan tekstual. Dengan menggunakan teknik linguistik, menganalisis sanad dan matan 

(terjemahan), serta menelusuri sejarah transmisi tekstual, para orientalis bertujuan untuk 

memahami teks-teks klasik seperti Al-Qur'an, hadis, sirah, dan fikih. Mereka mengkaji latar 

 
1 Edward W. Said, “Orientalisme”, terj. Asep Hikmat (Bandung: Pustaka, 2001), 23–25. 
2 Ignaz Goldziher, “Studi Islam: Konsep dan Metode Orientalis tentang Islam”, terj. Tim Pustaka 

Pelajar (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003), 41–42; Joseph Schacht, Asal-Usul Hukum Islam, terj. Joko S. 
Kahhar (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1997), 9–10; Reynold A. Nicholson, “Mistik Islam”, terj. Abdul Hadi W.M. 
(Jakarta: Pustaka Firdaus, 1993), 5–6. 

3 Reynold A. Nicholson, “Sejarah Sastra Arab”, terj. Sutan Mohammad Zain (Jakarta: Bulan Bintang, 
1985), 14–15. 

4 Edward W. Said, “Orientalisme”, 326–327. 
5 Fazlur Rahman, “Islam dan Modernitas: Tentang Transformasi Intelektual”, terj. Ahsin Muhammad 

(Bandung: Pustaka, 1985), 19–20; Azyumardi Azra, “Paradigma Baru Pendidikan Nasional: Rekonstruksi dan 
Demokratisasi” (Jakarta: Kompas, 2002), 56–57; M. Amin Abdullah, “Islam sebagai Ilmu: Epistemologi, 
Metodologi dan Etika” (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012), 88–89. 
 6 Diah Safitri, Syamsul Mawardi Marna & Ahmad Syaifuddin Amin, “Metodologi Pembacaan Kritis 
Atas Kajian Orientalis Terhadap Hadis: (Studi Metodologi M. Muṣṭafā al-A‘ẓami Dalam Mengkritik Pandangan 
Hadits Orientalis)”, Madinah: Jurnal Studi Islam 10, no. 1 (2023), 11–29. 



 
353 

belakang sosio-historis, bahasa, dan struktur perkembangan teks-teks keagamaan Islam. 

Reynold A. Nicholson menggunakan pendekatan ini untuk mengkaji tasawuf klasik, 

sementara orientalis seperti Ignaz Goldziher dan Joseph Schacht menggunakannya untuk 

menilai legitimasi dan otoritas teks-teks hadis. 

Tradisi filologi Barat, yang menekankan pembacaan teks secara kritis dan logis, 

merupakan sumber metode ini. Menurut perspektif ini, Al-Qur'an dan Hadits dianggap 

sebagai catatan sejarah yang mendokumentasikan pengalaman keagamaan dan sosial 

masyarakat Arab pada masa-masa awal Islam, selain sebagai karya wahyu ilahi.7 Meskipun 

demikian, beberapa akademisi Muslim di Indonesia berpendapat bahwa, jika diterapkan 

dengan prinsip-prinsip epistemologis yang tepat, pendekatan filologis dapat sungguh-

sungguh meningkatkan studi Islam kontemporer.8 Metode ini membantu dalam mengkaji 

ciri-ciri linguistik Al-Qur'an, garis waktu pewahyuan, dan latar sosialnya, sambil tetap 

mempertahankan prinsip-prinsip spiritual yang terkandung di dalamnya.9 

Oleh karena itu, metode filologi dapat digunakan sebagai alat ilmiah untuk membantu 

umat Islam memahami teks-teks suci secara historis, metodis, dan kontekstual, selain 

sebagai alat kritik eksternal terhadap Islam. Menurut sejumlah cendekiawan Indonesia, 

termasuk Ulil Abshor dan Miftahun Najib, pendekatan ini memfasilitasi komunikasi antara 

tradisi keilmuan Islam dan studi kontemporer ketika dipadukan dengan pendekatan tematik 

dan kontekstual.10 

2. Kritik Historis (Historical-Critical) 

Teknik populer lainnya dalam studi orientalis Islam adalah pendekatan historis-kritis. 

Para orientalis menggunakan pendekatan ini untuk mencoba menentukan asal-usul, evolusi, 

dan peran sosial teks dan ajaran Islam. Mereka menempatkan sejarah, wahyu, dan hadis 

Islam dalam kerangka empiris yang dapat diverifikasi oleh bukti historis dan antropologis. 

Misalnya, Goldziher berpendapat bahwa alih-alih semata-mata didasarkan pada sabda Nabi, 

banyak hadis berasal dari dinamika politik dan sosial Islam awal. Kemudian, Joseph Schacht 

menegaskan kembali gagasan ini dalam karyanya, “The Origins of Muhammadan 

Jurisprudence”, yang berusaha mendokumentasikan perkembangan hukum Islam dari 

waktu ke waktu.11 

Meskipun demikian, para cendekiawan Muslim tidak selalu menolak pendekatan 

historis-kritis. Cendekiawan seperti Azyumardi Azra dan Quraish Shihab telah secara 

imajinatif memodifikasi metode ini untuk digunakan dalam studi sejarah dan interpretasi 

mereka di Indonesia.12 Selama unsur-unsur spiritual dan transendensi wahyu tidak 

diabaikan, mereka berpendapat bahwa mempelajari teks-teks Islam secara historis dapat 

memperdalam pemahaman kita tentang keadaan sosial masyarakat Arab awal dan konteks 

wahyu. Metode ini juga memungkinkan kita untuk melihat Islam bukan hanya sebagai 

doktrin yang statis, tetapi juga sebagai fenomena historis yang dinamis. 

Dalam konteks kajian Islam kontemporer, metode historis-kritis tidak lagi hanya 

 
7 Ignaz Goldziher, “Studi Islam: Konsep dan Metode Orientalis tentang Islam”, terj. Tim Pustaka 

Pelajar, 42. 
8 Badarussyamsi, “Islam di Mata Orientalisme Klasik dan Kontemporer,” Tajdid: Jurnal Ilmu 

Ushuluddin 15, no. 1 (2016), 44–46. 
9 M. Ulil Abshor dan M. Miftahun Najib, “Orientalisme dan Kajian Tema Al-Qur’an,” Ar Rosyad: Jurnal 

Keislaman dan Sosial Humaniora 5, no. 2 (2023), 122–124. 
10 M. Ulil Abshor dan M. Miftahun Najib, “Orientalisme dan Kajian Tema Al-Qur’an”, 125. 

 11 Joseph Schacht, The Origins of Muhammadan Jurisprudence (Oxford: Clarendon Press, 1950), 3–
6. 

12 Azyumardi Azra, “Historiografi Islam Modern: Wacana, Sejarah, dan Tradisi Akademik” (Jakarta: 
Kencana, 2004), 89–90. 



 
354 

dipandang sebagai sarana untuk membedah doktrin agama, tetapi juga sebagai penghubung 

epistemologis antara tradisi keilmuan Islam dengan metode ilmu-ilmu sosial dan 

humaniora.13 

3. Pendekatan Multidisipliner / Interdisipliner 

Tren baru menuju penggunaan pendekatan interdisipliner atau multidisiplin telah 

muncul seiring dengan berkembangnya studi Islam di dunia Muslim dan Barat. Metode 

kajian fenomena keagamaan Islam ini mengintegrasikan sejumlah bidang akademik, 

termasuk sejarah, linguistik, antropologi, sosiologi, dan bahkan filsafat.14 Islam dipandang 

oleh para orientalis kontemporer sebagai ekspresi budaya, moral, dan sosial yang kompleks, 

di samping sebuah sistem teologis. 

Tulisan-tulisan tokoh seperti M. Amin Abdullah dan Azyumardi Azra telah 

berkontribusi pada perkembangan pemikiran interdisipliner di Indonesia. Untuk 

memperoleh pemahaman ilmiah baru tentang Islam, Amin Abdullah menekankan 

pentingnya pendekatan integratif-interkonektivitas, yang menghubungkan wahyu, akal 

budi, dan realitas sosial dalam satu kerangka epistemologis.15 Di sisi lain, Azyumardi Azra 

berpendapat bahwa studi Islam harus mempertimbangkan lingkungan sosial, politik, dan 

budaya tempat Islam berkembang, di samping teks dan adat istiadat.16 

Dengan metode ini, studi Islam Indonesia tidak lagi terkekang oleh sekat "tradisional" 

versus "modern". Sebaliknya, sebagaimana diupayakan dalam berbagai program akademik 

di universitas-universitas Islam, sebuah sintesis yang menyeimbangkan aspek normatif 

wahyu dan analisis ilmiah yang logis terwujud.17 Meskipun berasal dari luar negeri, warisan 

orientalisme masih dapat dijadikan inspirasi untuk menciptakan metodologi studi Islam 

yang terbuka, kritis, dan kontekstual, menurut pendekatan interdisipliner ini. 

4. Asumsi, Bias, dan Kritik Metodologis 

Mustahil untuk memisahkan kajian orientalisme dari praanggapan epistemologis yang 

didasarkan pada rasionalitas Barat. Banyak orientalis, termasuk Joseph Schacht dan Ignaz 

Goldziher, berawal dari keyakinan bahwa tradisi ilmiah Islam tidak semata-mata didasarkan 

pada wahyu ilahi, melainkan dibentuk secara historis oleh proses-proses sosial. Pra 

anggapan ini mengarah pada pendekatan yang mengabaikan unsur-unsur transendental yang 

membentuk inti epistemologi Islam, alih-alih menekankan aspek empiris dan historis teks.18 

Kecenderungan para orientalis untuk mengevaluasi keandalan sumber-sumber Islam 

menggunakan kriteria kritik filologis yang sama dengan sastra Yunani atau Latin 

menunjukkan prasangka epistemik ini. Menurut perspektif ini, hadis, fikih, dan tafsir 

hanyalah produk konstruksi sosial umat Islam awal.19 Dalam Orientalisme, Edward Said 

mengkritik pendekatan ini karena cenderung menggambarkan Islam sebagai "objek" sudut 

pandang Barat dan menggambarkannya secara reduktif.20 M. Mustafa al-A'zami 

 
13 Diah Safitri, Rina Anggraeni, dan Ahmad Fajaruddin, “Metodologi Pembacaan Kritis atas Kajian 

Orientalis terhadap Hadis”, 33–36. 
 14 Badarussyamsi, “Islam di Mata Orientalisme Klasik dan Kontemporer”, 47. 

15 M. Amin Abdullah, Islam sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, dan Etika (Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar, 2006), 85–87. 

16 Azyumardi Azra, “Paradigma Baru Studi Islam: Rekonstruksi dan Modernisasi Pemikiran Islam”, 
103–104. 

17 M. Amin Abdullah, “Studi Islam: Pendekatan Integratif-Interkonektif” (Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar, 2010), 92–93. 

18 M. Nur Kholis, “Orientalisme dan Kritik terhadap Studi Islam: Telaah atas Pemikiran Edward Said,” 
Jurnal Afkaruna 17, no. 2 (2021), 211–213. 

19 Ahmad Rofi‘ Usmani, “Bias Epistemologis dalam Studi Orientalisme tentang Islam,” Jurnal Al-Fikr 
25, no. 1 (2022), 89–91. 

20 Edward W. Said, “Orientalism” (New York: Pantheon Books, 1978), 23–25. 



 
355 

memberikan kritik serupa, menolak pendekatan filologis Goldziher dan Schacht terhadap 

analisis hadis dan mengklaim bahwa sistem isnad Islam benar-benar menunjukkan tingkat 

konfirmasi historis yang tinggi.⁠ 

Namun, tidak semua kontribusi bias orientalis harus ditolak ketika dikritik. Bahkan, 

beberapa pihak, seperti Fazlur Rahman dan Azyumardi Azra, berpendapat bahwa jika kritik 

historis dipadukan dengan perspektif teologis yang komprehensif, hal tersebut dapat 

dimanfaatkan untuk memperkuat legitimasi tradisi Islam. Oleh karena itu, para cendekiawan 

Muslim hendaknya memandang isu-isu metodologis Orientalisme sebagai tantangan 

refleksi untuk menciptakan paradigma ilmiah yang lebih integratif yang menyeimbangkan 

kebenaran ilmiah dengan nilai-nilai suci Islam.21 

5. Transformasi Metodologi dan Relevansi Kontemporer 

Banyak cendekiawan, baik di Barat maupun dunia Islam, mencoba merevisi metode 

metodologis mereka ketika kritik terhadap bias epistemik tradisi Orientalis mengemuka. 

Perspektif baru yang lebih introspektif dan kontekstual muncul ketika metodologi historis 

dan filologis, yang secara tradisional berorientasi positif, mulai terintegrasi dengan aspek-

aspek keagamaan dan mistisisme Islam. Dengan perkembangan ini, Orientalisme klasik 

yang hegemonik membuka jalan bagi pasca-Orientalisme yang lebih dialogis.22 Perubahan 

ini memungkinkan para cendekiawan Muslim dan non-Muslim untuk bekerja sama 

menciptakan studi Islam kritis yang berlandaskan prinsip-prinsip wahyu. Oleh karena itu, 

orientalisme dipandang sebagai komponen kebangkitan dinamis epistemologi Islam pada 

masa kini, alih-alih sekadar sisa-sisa kolonialisme.23 

Evolusi metodologi orientalis menunjukkan bahwa supremasi epistemik Barat bukan 

lagi satu-satunya faktor yang memengaruhi studi Islam. Pembacaan warisan Islam yang 

lebih egaliter dan terhubung dimungkinkan oleh pergeseran ke arah pendekatan yang lebih 

dialogis. Saat ini, hubungan antara orientalisme dan dunia Islam ditandai oleh kontribusi 

timbal balik bagi kemajuan studi Islam, di samping kritik dan diskusi metodologis. 

B. Kajian Orientalis terhadap Berbagai Bidang Keilmuan Islam 

Kajian orientalis tentang Islam mencakup beragam disiplin ilmu, termasuk sejarah, 

tafsir, hadis, fikih, dan tasawuf, di samping kritik metodologis. Menurut Badarussyamsi, 

orientalisme klasik seringkali menempatkan Islam di bawah kerangka kolonial, sementara 

orientalisme kontemporer bertujuan menyajikan Islam secara lebih objektif dan 

konstruktif.24 Pendekatan ini juga memengaruhi perspektif akademis tentang teks dan tradisi 

Islam. Orientalis berusaha memahami Islam melalui pendekatan historis, filologis, dan 

antropologis untuk memandangnya sebagai fenomena sosial dan budaya. Para intelektual 

Muslim kini semakin menyadari perlunya mengembangkan paradigma yang terbuka, kritis, 

dan terintegrasi dalam kajian Islam sebagai hasil dari kajian para cendekiawan Barat tentang 

Al-Qur'an, hadis, dan sejarah Islam.25 

1. Bidang Sejarah Islam 

Ketika Nabi Muhammad (saw) menerima wahyu pertamanya di Gua Hira pada abad 

 
21 Azyumardi Azra, “Paradigma Integratif-Interkonektif dalam Studi Islam,” Jurnal Ulumul Qur’an 19, 

no. 1 (2009), 12–14. 
22 M. Nur Kholis, “Dari Orientalisme ke Post-Orientalisme: Paradigma Baru Studi Islam di Barat,” 

Jurnal Ilmu Ushuluddin 29, no. 2 (2021), 156–158. 
23 M. Amin Abdullah, “Islam sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, dan Etika Akademik” 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012), 44–46. 
24 Badarussyamsi, “Islam di Mata Orientalisme Klasik dan Orientalisme Kontemporer,” Tajdid: Jurnal 

Ilmu Ushuluddin 15, no. 1 (2016), 18–19. 
25 Diah Safitri, dkk., “Metodologi Pembacaan Kritis Atas Kajian Orientalis Terhadap Hadis,” Madinah: 

Jurnal Studi Islam 10, no. 2 (2023), 45–47. 



 
356 

ketujuh Masehi, sejarah Islam resmi dimulai. Dakwah Islam dengan cepat menyebar dari 

Mekah ke Madinah, dan dari sana ke berbagai penjuru Jazirah Arab, Persia, dan bahkan 

Bizantium. Perkembangan ini berdampak signifikan terhadap sejarah dunia karena tidak 

hanya menciptakan tatanan agama baru, tetapi juga sistem sosial, politik, dan peradaban.26 

Sejarah Islam kini menjadi salah satu subjek yang paling banyak diteliti dalam studi 

orientalis. Akademisi Barat seperti William Muir dan W. Montgomery Watt terutama 

mengambil sikap historis-kritis ketika mempelajari sejarah Islam, menafsirkan peristiwa-

peristiwa awal Islam secara logis dan kontekstual.27 Menurut mereka, Islam muncul sebagai 

gerakan keagamaan dan politik yang dipimpin oleh Nabi Muhammad dari dinamika sosial 

Arab pra-Islam. 

Namun, karena mengabaikan komponen teologis dan spiritual dalam pembentukan 

sejarah Islam, sudut pandang ini sering dianggap reduksionis. Akademisi Muslim seperti 

Azyumardi Azra menekankan bahwa prinsip-prinsip wahyu dan kesadaran ilahi terkait erat 

dengan sejarah Islam.28 Ia menekankan betapa pentingnya memandang sejarah Islam lebih 

dari sekadar fenomena sosial, melainkan sebagai sintesis dimensi transendental dan historis. 

Oleh karena itu, untuk melestarikan makna spiritual yang mendasari peradaban Islam itu 

sendiri, studi orientalis tentang sejarah Islam harus dilengkapi dengan paradigma Islam yang 

komprehensif, meskipun studi tersebut memperkenalkan metode ilmiah dan dokumenter 

yang signifikan. 

2. Bidang Tafsir Hadits 

Karena tafsir dan hadis dianggap sebagai sumber utama ajaran Islam, kajian orientalis 

terhadap teks-teks ini memegang peranan penting dalam studi Islam klasik. Orientalis 

menggunakan metode filologis dan historis untuk mencoba memahami bagaimana teks-teks 

ini diciptakan dan disebarkan. Hadis dan hukum Islam, menurut para cendekiawan seperti 

Ignaz Goldziher dan Joseph Schacht, merupakan produk perkembangan sosiopolitik di 

kemudian hari dalam komunitas Muslim, alih-alih muncul langsung dari zaman Nabi. 

Perspektif ini didasarkan pada gagasan bahwa tulisan-tulisan keagamaan merupakan ciptaan 

budaya, alih-alih wahyu Tuhan yang tak berubah. 

Namun, para cendekiawan Muslim mengkritik metode ini karena mereka menganggap 

metode ini kurang menghormati autentisitas dan makna spiritual sanad hadis. Menurut para 

cendekiawan seperti M. Musthafa al-A'zami dan M. Quraish Shihab, tradisi keilmuan Islam 

telah menetapkan prosedur verifikasi yang ketat dan logis untuk melindungi kebenaran 

hadis dan tafsir Al-Qur'an.29 Kritik ini menunjukkan bahwa meskipun penelitian orientalis 

memang menghasilkan perspektif baru tentang sumber-sumber Islam, penelitian tersebut 

harus seimbang agar tidak menggeser prinsip-prinsip inti agama. 

3. Bidang Tasawuf 

Sufisme pertama kali muncul dalam sejarah Islam sebagai aspek spiritual yang 

menekankan kemurnian hati dan keintiman manusia dengan Tuhan. Ketika sebagian umat 

Islam mulai mencari makna yang lebih mendalam di luar ritual formal pada abad ke-8 

Masehi, gerakan ini pun muncul. Para pemimpin awal seperti Rabi'ah al-Adawiyah dan 

Hasan al-Basri terkenal karena ajaran mereka tentang kesederhanaan hidup dan cinta ilahi. 

 
26 Nur Kholis, “Sejarah Islam dan Pembentukan Peradaban Dunia,” Jurnal Al-Qalam 22, no. 2 (2019), 

15–17. 
27 Muhammad Nur Ichwan, “Pendekatan Historis dalam Studi Islam: Telaah terhadap Pemikiran 

Orientalis,” Teosofi: Jurnal Tasawuf dan Pemikiran Islam 2, no. 1 (2012): 65–67. 
28 Azyumardi Azra, “Historiografi Islam: Antara Tradisi dan Modernitas,” Tsaqafah: Jurnal Peradaban 

Islam 8, no. 2 (2012): 198–199. 
29 Siti Khadijah, “Pendekatan Orientalis terhadap Kajian Hadis dan Respons Ulama Muslim,” Jurnal 

Ushuluddin 28, no. 1 (2020): 45–46. 



 
357 

Kemudian, fenomena ini menarik perhatian para orientalis Barat. Misalnya, Reynold A. 

Nicholson menggambarkan Sufisme dalam The Mystics of Islam sebagai sintesis 

Neoplatonisme dan filsafat Yunani dengan mistisisme Islam.30 Alih-alih memandang 

Sufisme sebagai manifestasi khas Islam, perspektif ini lebih memilih untuk melihatnya 

sebagai fenomena universal mistisisme manusia. 

Namun, banyak akademisi Muslim berpendapat bahwa perspektif ini meremehkan 

pentingnya spiritualitas Islam. Sufisme muncul dari kerinduan pribadi umat Islam untuk 

memperkuat hubungan mereka dengan Tuhan, bukan dari pengaruh luar, menurut para 

cendekiawan seperti Haedar Bagir dan Nurcholish Madjid.31 Mereka berpendapat bahwa 

ajaran Sufisme tentang keseimbangan antara spiritualitas dan akal budi dapat diterapkan 

pada budaya kontemporer. Oleh karena itu, meskipun penelitian Orientalis tentang Sufisme 

seringkali bersifat reduksionis, penelitian tersebut tetap menciptakan peluang untuk 

memahami spiritualitas Islam dari perspektif lintas budaya. 

Dari penjelasan di atas, jelaslah bahwa orientalisme memengaruhi kerangka 

metodologis studi Islam secara umum, selain menyentuh aspek historis, filologis, dan 

spiritual Islam. Meskipun orientalisme juga memiliki kelemahan epistemologis yang telah 

memicu banyak diskusi, metode yang mereka ciptakan telah memperluas sudut pandang 

ilmiah tentang Islam secara signifikan. Oleh karena itu, penting untuk mengkaji bagaimana 

akademisi Muslim bereaksi, mengkritik, dan kemudian menciptakan metode yang lebih 

imparsial dalam studi Islam kontemporer. Kritik dan penerapan studi orientalis terhadap 

studi Islam modern akan dibahas pada bagian selanjutnya, beserta bagaimana alur pemikiran 

ini telah mengarah pada perkembangan paradigma baru yang lebih kontekstual dan 

integratif. 

C. Kritik dan Relevansi Kajian Orientalis terhadap Studi Keislaman Kontemporer 

Cara studi Islam dikaji dan dipahami telah berubah secara signifikan akibat kritik 

terhadap tradisi Orientalis. Kritik-kritik ini, yang dulunya dianggap sarat dengan hegemoni 

Barat dan prasangka kolonial, kini terbukti menjadi titik balik yang bermanfaat bagi 

terciptanya pendekatan-pendekatan baru dalam studi Islam. Misalnya, dalam Orientalism 

(1978), Edward Said menekankan bagaimana kekuasaan dan ideologi, alih-alih sekadar 

imparsialitas akademis, seringkali memengaruhi wacana ilmiah tentang Timur. Banyak 

cendekiawan Muslim termotivasi oleh kritik ini untuk menciptakan pendekatan terhadap 

Islam yang lebih adil, inklusif, dan kontekstual.32 

Warisan orientalisme direvisi melalui pendekatan yang lebih integratif, alih-alih 

diabaikan sepenuhnya dalam konteks penelitian Islam modern. Azyumardi Azra mendorong 

pengembangan paradigma terintegrasi—sebuah upaya untuk menghubungkan ilmu-ilmu 

sosial kontemporer dengan nilai-nilai Islam—sementara Fazlur Rahman menekankan 

pentingnya metode historis yang dipadukan dengan pandangan normatif tentang wahyu.33 

Dalam hal ini, kritik terhadap orientalisme melampaui penolakan dan menjadi upaya positif 

untuk memperluas batas-batas epistemik Islam. Akibatnya, orientalisme masa kini dapat 

dipandang sebagai cermin dialektika bagi dunia Islam: ia mendorong pengembangan 

 
30 Nicholson, Reynold A., Mistik Dalam Islam, terj. Tim Penerjemah BA (Jakarta: Bumi Aksara, 1998), 

15–17. 
31 Haedar Bagir, Science, Spirituality, and Religion: Perspektif Islam (Bandung: Mizan, 2019), 88–90; 

Nurcholish Madjid, Islam, Doktrin, dan Peradaban (Jakarta: Paramadina, 2000), 232–233. 
32 Edward W. Said, Orientalisme: Menggugat Hegemoni Barat dan Timur (terj. Asep Hikmat, 

Bandung: Pustaka, 2001), 12–13. 
33 Azyumardi Azra, Paradigma Baru Pendidikan Nasional: Rekonstruksi dan Demokratisasi (Jakarta: 

Kompas, 2002), 27–28; Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition 
(Chicago: University of Chicago Press, 1982), 6–8. 



 
358 

kesadaran ilmiah yang lebih terbuka, kritis, dan adil, sekaligus memperingatkan terhadap 

bahaya prasangka epistemik dan supremasi diskursif. Signifikansinya berasal dari kapasitas 

umat Islam untuk menjadi subjek yang secara aktif menciptakan pengetahuan tentang diri 

mereka sendiri sekaligus objek penelitian. 

Dari berbagai sudut pandang dan kritik yang muncul, tampak jelas bahwa orientalisme 

telah berkembang menjadi bidang dialektika yang penting dalam perkembangan studi Islam. 

Cara Islam diteliti di dunia akademis masih dipengaruhi oleh tradisi intelektualnya, yang 

mencakup metodologi dan diskusi epistemologis. Alih-alih menolak atau menerima 

orientalisme, akademisi Muslim kini harus menempatkannya secara kritis dan proporsional 

dalam evolusi historis sains. Status orientalisme dalam studi Islam modern dan arah 

epistemologi Islam di masa depan akan ditegaskan kembali pada bagian selanjutnya. 

 

KESIMPULAN 

Dalam sejarah studi Islam, orientalisme memiliki tempat yang penuh konflik. Di satu 

sisi, orientalisme muncul akibat hegemoni dan kolonialisme budaya Barat, yang 

menciptakan prasangka epistemik terhadap doktrin-doktrin Islam dan Timur. Namun, tradisi 

orientalis juga membawa metode-metode ilmiah—seperti teknik-teknik kritik sejarah, 

filologi, dan tekstual yang masih digunakan dalam penelitian modern—yang kemudian 

memperkaya studi Islam. Meskipun metode mereka terkadang dianggap reduktif, tokoh-

tokoh seperti Ignaz Goldziher, Joseph Schacht, dan Reynold A. Nicholson telah 

memberikan kontribusi penting bagi pengetahuan kita tentang sejarah, tafsir, hadis, dan 

tasawuf. Selain menolak orientalisme, kritik terhadapnya, terutama dari Edward Said, Fazlur 

Rahman, dan Azyumardi Azra, membuka ruang bagi pengembangan paradigma terpadu 

dalam studi Islam yang bertujuan menyelaraskan spiritualitas Islam dengan logika ilmiah 

Barat. 

Orientalisme karenanya harus dipandang secara dialektis, baik sebagai warisan yang 

problematis maupun cermin bagi revitalisasi epistemologi Islam. Kemampuan orientalisme 

untuk membangkitkan kesadaran kritis dan mendorong perpaduan teknik-teknik ilmiah 

kontemporer dengan prinsip-prinsip Islam menjadikannya relevan dengan studi Islam masa 

kini. Studi Islam dapat berkembang menjadi bidang yang dinamis, inklusif, dan berpusat 

pada manusia dengan mengadopsi sudut pandang yang terbuka dan kontekstual ini. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Abdullah, M. Amin, “Islam sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi dan Etika” (Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2012) 

Abdullah, M. Amin, “Studi Islam: Pendekatan Integratif-Interkonektif” (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2010) 

Abdullah, M. Amin, Islam sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, dan Etika (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2006) 

Abshor, M. Ulil, et al, “Orientalisme dan Kajian Tema Al-Qur’an,” Ar Rosyad: Jurnal Keislaman 

dan Sosial Humaniora 5, no. 2 (2023) 

Ahmad Rofi‘ Usmani, “Bias Epistemologis dalam Studi Orientalisme tentang Islam,” Jurnal Al-Fikr 

25, no. 1 (2022) 

Azra, Azyumardi, “Historiografi Islam Modern: Wacana, Sejarah, dan Tradisi Akademik” (Jakarta: 

Kencana, 2004) 

Azra, Azyumardi, “Historiografi Islam: Antara Tradisi dan Modernitas,” Tsaqafah: Jurnal Peradaban 

Islam 8, no. 2 (2012) 

Azra, Azyumardi, “Paradigma Baru Pendidikan Nasional: Rekonstruksi dan Demokratisasi” 

(Jakarta: Kompas, 2002)  

Azyumardi Azra, “Paradigma Integratif-Interkonektif dalam Studi Islam,” Jurnal Ulumul Qur’an 19, 

no. 1 (2009) 



 
359 

Badarussyamsi, “Islam di Mata Orientalisme Klasik dan Kontemporer,” Tajdid: Jurnal Ilmu 

Ushuluddin 15, no. 1 (2016) 

Bagir, Haedar, Science, Spirituality, and Religion: Perspektif Islam (Bandung: Mizan, 2019), 88–

90; Nurcholish Madjid, Islam, Doktrin, dan Peradaban (Jakarta: Paramadina, 2000) 

Goldziher, Ignaz, “Studi Islam: Konsep dan Metode Orientalis tentang Islam”, terj. Tim Pustaka 

Pelajar (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003) 

Ichwan, Muhammad Nur, “Pendekatan Historis dalam Studi Islam: Telaah terhadap Pemikiran 

Orientalis,” Teosofi: Jurnal Tasawuf dan Pemikiran Islam 2, no. 1 (2012) 

Khadijah, Siti, “Pendekatan Orientalis terhadap Kajian Hadis dan Respons Ulama Muslim,” Jurnal 

Ushuluddin 28, no. 1 (2020) 

Kholis, M. Nur, “Dari Orientalisme ke Post-Orientalisme: Paradigma Baru Studi Islam di Barat,” 

Jurnal Ilmu Ushuluddin 29, no. 2 (2021) 

Kholis, M. Nur, “Orientalisme dan Kritik terhadap Studi Islam: Telaah atas Pemikiran Edward 

Said,” Jurnal Afkaruna 17, no. 2 (2021) 

Kholis, Nur, “Sejarah Islam dan Pembentukan Peradaban Dunia,” Jurnal Al-Qalam 22, no. 2 (2019) 

Nicholson, Reynold A. “Mistik Islam”, terj. Abdul Hadi W.M. (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1993) 

Nicholson, Reynold A. “Sejarah Sastra Arab”, terj. Sutan Mohammad Zain (Jakarta: Bulan Bintang, 

1985) 

Nicholson, Reynold A., Mistik Dalam Islam, terj. Tim Penerjemah BA (Jakarta: Bumi Aksara, 1998) 

Rahman, Fazlur “Islam dan Modernitas: Tentang Transformasi Intelektual”, terj. Ahsin Muhammad 

(Bandung: Pustaka, 1985) 

Rahman, Fazlur, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: 

University of Chicago Press, 1982) 

Safitri, Diah, et al, “Metodologi Pembacaan Kritis Atas Kajian Orientalis Terhadap Hadis: (Studi 

Metodologi M. Muṣṭafā al-A‘ẓami Dalam Mengkritik Pandangan Hadits Orientalis)”, 

Madinah: Jurnal Studi Islam 10, no. 1 (2023) 

Said, Edward W. “Orientalism” (New York: Pantheon Books, 1978) 

Said, Edward W. “Orientalisme”, terj. Asep Hikmat (Bandung: Pustaka, 2001) 

Said, Edward W. Orientalisme: Menggugat Hegemoni Barat dan Timur (terj. Asep Hikmat, 

Bandung: Pustaka, 2001) 

Schacht, Joseph, Asal-Usul Hukum Islam, terj. Joko S. Kahhar (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1997) 

Schacht, Joseph, The Origins of Muhammadan Jurisprudence (Oxford: Clarendon Press, 1950). 


