Vol 9 No. 12 Desember 2025
Jurnal Penelitian Multidisiplin Terpadu eISSN: 2118-7452

ORIENTALISME DAN STUDI ISLAM: ANTARA BIAS
EPISTEMOLOGIS DAN KONTRIBUSI AKADEMIK

Eka Cahya?, Wardati?
echac695@gmail.com?, wardatiansku@gmail.com?
Universitas Islam Negeri Sultan Thaha Saifuddin Jambi

ABSTRAK

Kajian tentang orientalisme memiliki posisi penting dalam memahami hubungan intelektual antara
Barat dan Islam. Orientalisme pada dasarnya merupakan upaya ilmiah untuk meneliti Islam melalui
pendekatan historis, filologis, dan antropologis. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis metodologi
dan pendekatan orientalis terhadap berbagai bidang keilmuan Islam—meliputi sejarah, tafsir-hadis,
dan tasawuf—serta mengkaji kritik dan relevansinya terhadap studi keislaman kontemporer.
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif berbasis studi pustaka dengan menelaah karya dan
pemikiran tokoh-tokoh seperti H.A.R. Gibb, Ignaz Goldziher, Reynold A. Nicholson, Azyumardi
Azra, Fazlur Rahman, dan M. Amin Abdullah. Hasil pembahasan menunjukkan bahwa orientalisme
memiliki dua sisi: di satu pihak mengandung bias epistemologis dan ideologis, namun di pihak lain
turut berkontribusi pada pengembangan ilmu-ilmu keislaman secara akademik. Kritik para pemikir
Muslim terhadap orientalisme justru melahirkan paradigma integratif-interkonektif yang
mempertemukan rasionalitas Barat dan spiritualitas Islam. Dengan demikian, orientalisme dapat
menjadi sarana reflektif bagi penguatan epistemologi Islam yang terbuka, kontekstual, dan
berorientasi pada kemaslahatan.

Kata Kunci: Pendekatan Orientalis, Keilmuan Islam Kontemporer, Bias Epistemologi-ldeologis,
Paradigma Integratif-Interkonektif.

PENDAHULUAN

Selain berkembang di kalangan intelektual Muslim, studi islam telah menarik minat
luas dari para cendekiawan Barat sejak abad ke-18. Orientalisme adalah istilah yang
digunakan untuk menggambarkan upaya akademisi Barat untuk memahami dunia Timur,
khususnya Islam, menggunakan metode historis, filologis, antropologis, dan teologis.
Ketika orientalisme pertama kali muncul, ia sangat terkait dengan semangat kolonialisme
dan persepsi Eropa tentang The Other, yaitu dunia Timur, yang dipandang eksotis dan
berbeda. Karena adat dan peradaban Timur sering digambarkan lebih rendah daripada Barat,
sudut pandang ini menyebabkan bias epistemologis dalam cara Barat menafsirkan Islam.

Namun, orientalisme juga telah berkembang menjadi tradisi akademis yang canggih
dan berdampak signifikan terhadap studi Islam kontemporer. Perkembangan studi Islam
sangat diuntungkan oleh berbagai karya orientalis seperti Ignaz Goldziher, Joseph Schacht,
Reynold A. Nicholson, dan W. Montgomery Watt, terutama di bidang sejarah, hadis, dan
tasawuf. Nicholson dan Watt berperan penting dalam menciptakan ruang ilmiah bagi studi
tasawuf dan sejarah intelektual Islam, sementara Goldziher, misalnya, memperkenalkan
pendekatan historis-kritis terhadap studi hadis melalui karyanya, "Muhammedanische
Studien™. Perspektif historis dan filologis mereka memperkuat metodologi studi Islam di
universitas-universitas Barat.

Setelah terbitnya karya seminal Edward Said, Orientalism (1978), yang mengungkap
bahwa mayoritas tulisan Orientalis sarat dengan prasangka politik dan budaya yang
merendahkan Timur, kritik terhadap Orientalisme semakin intensif. Pasca-orientalisme,
sebuah upaya untuk menciptakan pendekatan yang lebih objektif, dialogis, dan reflektif
terhadap studi Islam, muncul sebagai hasil dari kritik ini. Paradigma integratif-
interkonektivitas dalam studi Islam modern muncul sebagai hasil dari upaya para intelektual
Muslim seperti Azyumardi Azra, Fazlur Rahman, dan M. Amin Abdullah untuk

351


mailto:vnvania7@gmail.com1
mailto:wardatiansku@gmail.com2

menggabungkan pendekatan rasional Barat dengan spiritualitas Islam.

Oleh karena itu, orientalisme dapat dipandang sebagai fenomena ilmiah bercabang
dua: di satu sisi, orientalisme berkontribusi signifikan terhadap kemajuan ilmu-ilmu Islam,
tetapi di sisi lain, orientalisme juga mengandung bias epistemologis yang berasal dari
ideologi kolonial dan gagasan superioritas Barat. Untuk meningkatkan pemahaman kita
tentang dinamika hubungan intelektual antara Barat dan Islam dalam kerangka studi Islam
kontemporer, studi ini mencoba menganalisis kedua sisi tersebut secara kritis.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Orientalisme memegang peranan penting dalam evolusi studi Islam kontemporer. Di
satu sisi, orientalisme sering dianggap sarat dengan bias epistemologis, yang berasal dari
tradisi akademis Barat yang berfokus pada superioritas budaya dan kolonialisme. Di sisi
lain, pengenalan teknik-teknik historis, filologis, dan kritis-tekstual merupakan kontribusi
akademis penting lainnya dari orientalisme yang memperkuat pendekatan ilmiah terhadap
sumber-sumber Islam.!

Karena orientalis seperti Ignaz Goldziher, Joseph Schacht, dan Reynold A. Nicholson
memandang Islam dari perspektif eksternal, metode mereka seringkali dianggap
bermasalah.? Namun, karya mereka tetap berkontribusi pada terciptanya jalur baru dalam
studi tasawuf, hadis, sejarah, dan tafsir.> Kemudian, upaya untuk menciptakan paradigma
baru yang lebih dialogis antara Barat dan Islam dipicu oleh kritik terhadap bias orientalis.*

Kritik dari tokoh-tokoh seperti Edward Said, Fazlur Rahman, dan Azyumardi Azra
menyoroti perlunya strategi integratif-interkonektivitas di era modern, khususnya upaya
menyelaraskan nilai-nilai spiritual Islam dengan rasionalitas ilmiah Barat.> Akibatnya,
orientalisme dipandang sebagai warisan yang problematis sekaligus cermin yang dapat
digunakan untuk memperkuat epistemologi Islam yang adil, kritis, dan terbuka.

A. Metodologi dan Pendekatan Orientalis terhadap Islam

Orientalis, atau akademisi Barat yang meneliti Islam dan Timur, menggunakan
berbagai teknik penelitian. Metode dan pendekatan ini dikritik oleh para cendekiawan Islam,
tetapi mereka juga memiliki beberapa ciri yang membedakannya dari studi Islam
tradisional.® Poin-poin utama dirangkum sebagai berikut:

1. Pendekatan Filologis dan Tekstual

Salah satu aspek terpenting dalam studi orientalis Islam adalah pendekatan filologis
dan tekstual. Dengan menggunakan teknik linguistik, menganalisis sanad dan matan
(terjemahan), serta menelusuri sejarah transmisi tekstual, para orientalis bertujuan untuk
memahami teks-teks klasik seperti Al-Qur'an, hadis, sirah, dan fikih. Mereka mengkaji latar

! Edward W. Said, “Orientalisme”, terj. Asep Hikmat (Bandung: Pustaka, 2001), 23-25.

2 |gnaz Goldziher, “Studi Islam: Konsep dan Metode Orientalis tentang Islam”, terj. Tim Pustaka
Pelajar (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003), 41-42; Joseph Schacht, Asal-Usul Hukum Islam, terj. Joko S.
Kahhar (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1997), 9-10; Reynold A. Nicholson, “Mistik Islam”, terj. Abdul Hadi W.M.
(Jakarta: Pustaka Firdaus, 1993), 5-6.

3 Reynold A. Nicholson, “Sejarah Sastra Arab”, terj. Sutan Mohammad Zain (Jakarta: Bulan Bintang,
1985), 14-15.

4 Edward W. Said, “Orientalisme”, 326—327.

5 Fazlur Rahman, “Islam dan Modernitas: Tentang Transformasi Intelektual”, terj. Ahsin Muhammad
(Bandung: Pustaka, 1985), 19-20; Azyumardi Azra, “Paradigma Baru Pendidikan Nasional: Rekonstruksi dan
Demokratisasi” (Jakarta: Kompas, 2002), 56-57; M. Amin Abdullah, “Islam sebagai llmu: Epistemologi,
Metodologi dan Etika” (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012), 88—89.

6 Diah Safitri, Syamsul Mawardi Marna & Ahmad Syaifuddin Amin, “Metodologi Pembacaan Kritis
Atas Kajian Orientalis Terhadap Hadis: (Studi Metodologi M. Mustafa al-A‘zami Dalam Mengkritik Pandangan
Hadits Orientalis)”, Madinah: Jurnal Studi Islam 10, no. 1 (2023), 11-29.

352



belakang sosio-historis, bahasa, dan struktur perkembangan teks-teks keagamaan Islam.
Reynold A. Nicholson menggunakan pendekatan ini untuk mengkaji tasawuf klasik,
sementara orientalis seperti Ignaz Goldziher dan Joseph Schacht menggunakannya untuk
menilai legitimasi dan otoritas teks-teks hadis.

Tradisi filologi Barat, yang menekankan pembacaan teks secara kritis dan logis,
merupakan sumber metode ini. Menurut perspektif ini, Al-Qur'an dan Hadits dianggap
sebagai catatan sejarah yang mendokumentasikan pengalaman keagamaan dan sosial
masyarakat Arab pada masa-masa awal Islam, selain sebagai karya wahyu ilahi.” Meskipun
demikian, beberapa akademisi Muslim di Indonesia berpendapat bahwa, jika diterapkan
dengan prinsip-prinsip epistemologis yang tepat, pendekatan filologis dapat sungguh-
sungguh meningkatkan studi Islam kontemporer.2 Metode ini membantu dalam mengkaji
ciri-ciri linguistik Al-Qur'an, garis waktu pewahyuan, dan latar sosialnya, sambil tetap
mempertahankan prinsip-prinsip spiritual yang terkandung di dalamnya.®

Oleh karena itu, metode filologi dapat digunakan sebagai alat ilmiah untuk membantu
umat Islam memahami teks-teks suci secara historis, metodis, dan kontekstual, selain
sebagai alat kritik eksternal terhadap Islam. Menurut sejumlah cendekiawan Indonesia,
termasuk Ulil Abshor dan Miftahun Najib, pendekatan ini memfasilitasi komunikasi antara
tradisi keilmuan Islam dan studi kontemporer ketika dipadukan dengan pendekatan tematik
dan kontekstual.*®
2. Kritik Historis (Historical-Critical)

Teknik populer lainnya dalam studi orientalis Islam adalah pendekatan historis-kritis.
Para orientalis menggunakan pendekatan ini untuk mencoba menentukan asal-usul, evolusi,
dan peran sosial teks dan ajaran Islam. Mereka menempatkan sejarah, wahyu, dan hadis
Islam dalam kerangka empiris yang dapat diverifikasi oleh bukti historis dan antropologis.
Misalnya, Goldziher berpendapat bahwa alih-alih semata-mata didasarkan pada sabda Nabi,
banyak hadis berasal dari dinamika politik dan sosial Islam awal. Kemudian, Joseph Schacht
menegaskan kembali gagasan ini dalam Kkaryanya, “The Origins of Muhammadan
Jurisprudence”, yang berusaha mendokumentasikan perkembangan hukum Islam dari
waktu ke waktu.!!

Meskipun demikian, para cendekiawan Muslim tidak selalu menolak pendekatan
historis-kritis. Cendekiawan seperti Azyumardi Azra dan Quraish Shihab telah secara
imajinatif memodifikasi metode ini untuk digunakan dalam studi sejarah dan interpretasi
mereka di Indonesia.'? Selama unsur-unsur spiritual dan transendensi wahyu tidak
diabaikan, mereka berpendapat bahwa mempelajari teks-teks Islam secara historis dapat
memperdalam pemahaman kita tentang keadaan sosial masyarakat Arab awal dan konteks
wahyu. Metode ini juga memungkinkan kita untuk melihat Islam bukan hanya sebagai
doktrin yang statis, tetapi juga sebagai fenomena historis yang dinamis.

Dalam konteks kajian Islam kontemporer, metode historis-kritis tidak lagi hanya

7 Ignaz Goldziher, “Studi Islam: Konsep dan Metode Orientalis tentang Islam”, terj. Tim Pustaka
Pelajar, 42.

8 Badarussyamsi, “Islam di Mata Orientalisme Klasik dan Kontemporer,” Tajdid: Jurnal lImu
Ushuluddin 15, no. 1 (2016), 44-46.

9 M. Ulil Abshor dan M. Miftahun Najib, “Orientalisme dan Kajian Tema Al-Qur’an,” Ar Rosyad: Jurnal
Keislaman dan Sosial Humaniora 5, no. 2 (2023), 122-124.

10 M. Ulil Abshor dan M. Miftahun Najib, “Orientalisme dan Kajian Tema Al-Qur’an”, 125.

11 Joseph Schacht, The Origins of Muhammadan Jurisprudence (Oxford: Clarendon Press, 1950), 3—
6.

12 Azyumardi Azra, “Historiografi Islam Modern: Wacana, Sejarah, dan Tradisi Akademik” (Jakarta:
Kencana, 2004), 89-90.

353



dipandang sebagai sarana untuk membedah doktrin agama, tetapi juga sebagai penghubung
epistemologis antara tradisi keilmuan Islam dengan metode ilmu-ilmu sosial dan
humaniora.'®

3. Pendekatan Multidisipliner / Interdisipliner

Tren baru menuju penggunaan pendekatan interdisipliner atau multidisiplin telah
muncul seiring dengan berkembangnya studi Islam di dunia Muslim dan Barat. Metode
kajian fenomena keagamaan Islam ini mengintegrasikan sejumlah bidang akademik,
termasuk sejarah, linguistik, antropologi, sosiologi, dan bahkan filsafat.1* Islam dipandang
oleh para orientalis kontemporer sebagai ekspresi budaya, moral, dan sosial yang kompleks,
di samping sebuah sistem teologis.

Tulisan-tulisan tokoh seperti M. Amin Abdullah dan Azyumardi Azra telah
berkontribusi pada perkembangan pemikiran interdisipliner di Indonesia. Untuk
memperoleh pemahaman ilmiah baru tentang Islam, Amin Abdullah menekankan
pentingnya pendekatan integratif-interkonektivitas, yang menghubungkan wahyu, akal
budi, dan realitas sosial dalam satu kerangka epistemologis.*® Di sisi lain, Azyumardi Azra
berpendapat bahwa studi Islam harus mempertimbangkan lingkungan sosial, politik, dan
budaya tempat Islam berkembang, di samping teks dan adat istiadat.*®

Dengan metode ini, studi Islam Indonesia tidak lagi terkekang oleh sekat "tradisional”
versus "modern”. Sebaliknya, sebagaimana diupayakan dalam berbagai program akademik
di universitas-universitas Islam, sebuah sintesis yang menyeimbangkan aspek normatif
wahyu dan analisis ilmiah yang logis terwujud.!” Meskipun berasal dari luar negeri, warisan
orientalisme masih dapat dijadikan inspirasi untuk menciptakan metodologi studi Islam
yang terbuka, Kritis, dan kontekstual, menurut pendekatan interdisipliner ini.

4. Asumsi, Bias, dan Kritik Metodologis

Mustahil untuk memisahkan kajian orientalisme dari praanggapan epistemologis yang
didasarkan pada rasionalitas Barat. Banyak orientalis, termasuk Joseph Schacht dan Ignaz
Goldziher, berawal dari keyakinan bahwa tradisi ilmiah Islam tidak semata-mata didasarkan
pada wahyu ilahi, melainkan dibentuk secara historis oleh proses-proses sosial. Pra
anggapan ini mengarah pada pendekatan yang mengabaikan unsur-unsur transendental yang
membentuk inti epistemologi Islam, alih-alih menekankan aspek empiris dan historis teks.8

Kecenderungan para orientalis untuk mengevaluasi keandalan sumber-sumber Islam
menggunakan kriteria kritik filologis yang sama dengan sastra Yunani atau Latin
menunjukkan prasangka epistemik ini. Menurut perspektif ini, hadis, fikih, dan tafsir
hanyalah produk konstruksi sosial umat Islam awal.'® Dalam Orientalisme, Edward Said
mengkritik pendekatan ini karena cenderung menggambarkan Islam sebagai "objek" sudut
pandang Barat dan menggambarkannya secara reduktif.?® M. Mustafa al-A'zami

13 Diah Safitri, Rina Anggraeni, dan Ahmad Fajaruddin, “Metodologi Pembacaan Kritis atas Kajian
Orientalis terhadap Hadis”, 33—36.

14 Badarussyamsi, “Islam di Mata Orientalisme Klasik dan Kontemporer”, 47.

15 M. Amin Abdullah, Islam sebagai llmu: Epistemologi, Metodologi, dan Etika (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2006), 85-87.

16 Azyumardi Azra, “Paradigma Baru Studi Islam: Rekonstruksi dan Modernisasi Pemikiran Islam”,
103-104.

7M. Amin Abdullah, “Studi Islam: Pendekatan Integratif-interkonektif” (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2010), 92-93.

18 M. Nur Kholis, “Orientalisme dan Kritik terhadap Studi Islam: Telaah atas Pemikiran Edward Said,”
Jurnal Afkaruna 17, no. 2 (2021), 211-213.

1% Ahmad Rofi‘ Usmani, “Bias Epistemologis dalam Studi Orientalisme tentang Islam,” Jurnal Al-Fikr
25, no. 1(2022), 89-91.

20 Edward W. Said, “Orientalism” (New York: Pantheon Books, 1978), 23—-25.

354



memberikan kritik serupa, menolak pendekatan filologis Goldziher dan Schacht terhadap
analisis hadis dan mengklaim bahwa sistem isnad Islam benar-benar menunjukkan tingkat
konfirmasi historis yang tinggi.

Namun, tidak semua kontribusi bias orientalis harus ditolak ketika dikritik. Bahkan,
beberapa pihak, seperti Fazlur Rahman dan Azyumardi Azra, berpendapat bahwa jika kritik
historis dipadukan dengan perspektif teologis yang komprehensif, hal tersebut dapat
dimanfaatkan untuk memperkuat legitimasi tradisi Islam. Oleh karena itu, para cendekiawan
Muslim hendaknya memandang isu-isu metodologis Orientalisme sebagai tantangan
refleksi untuk menciptakan paradigma ilmiah yang lebih integratif yang menyeimbangkan
kebenaran ilmiah dengan nilai-nilai suci Islam.?

5. Transformasi Metodologi dan Relevansi Kontemporer

Banyak cendekiawan, baik di Barat maupun dunia Islam, mencoba merevisi metode
metodologis mereka ketika kritik terhadap bias epistemik tradisi Orientalis mengemuka.
Perspektif baru yang lebih introspektif dan kontekstual muncul ketika metodologi historis
dan filologis, yang secara tradisional berorientasi positif, mulai terintegrasi dengan aspek-
aspek keagamaan dan mistisisme Islam. Dengan perkembangan ini, Orientalisme klasik
yang hegemonik membuka jalan bagi pasca-Orientalisme yang lebih dialogis.?? Perubahan
ini memungkinkan para cendekiawan Muslim dan non-Muslim untuk bekerja sama
menciptakan studi Islam kritis yang berlandaskan prinsip-prinsip wahyu. Oleh karena itu,
orientalisme dipandang sebagai komponen kebangkitan dinamis epistemologi Islam pada
masa kini, alih-alih sekadar sisa-sisa kolonialisme.?®

Evolusi metodologi orientalis menunjukkan bahwa supremasi epistemik Barat bukan
lagi satu-satunya faktor yang memengaruhi studi Islam. Pembacaan warisan Islam yang
lebih egaliter dan terhubung dimungkinkan oleh pergeseran ke arah pendekatan yang lebih
dialogis. Saat ini, hubungan antara orientalisme dan dunia Islam ditandai oleh kontribusi
timbal balik bagi kemajuan studi Islam, di samping kritik dan diskusi metodologis.

B. Kajian Orientalis terhadap Berbagai Bidang Keilmuan Islam

Kajian orientalis tentang Islam mencakup beragam disiplin ilmu, termasuk sejarah,
tafsir, hadis, fikih, dan tasawuf, di samping kritik metodologis. Menurut Badarussyamsi,
orientalisme klasik seringkali menempatkan Islam di bawah kerangka kolonial, sementara
orientalisme kontemporer bertujuan menyajikan Islam secara lebih objektif dan
konstruktif.2* Pendekatan ini juga memengaruhi perspektif akademis tentang teks dan tradisi
Islam. Orientalis berusaha memahami Islam melalui pendekatan historis, filologis, dan
antropologis untuk memandangnya sebagai fenomena sosial dan budaya. Para intelektual
Muslim kini semakin menyadari perlunya mengembangkan paradigma yang terbuka, kritis,
dan terintegrasi dalam kajian Islam sebagai hasil dari kajian para cendekiawan Barat tentang
Al-Qur'an, hadis, dan sejarah Islam.?®
1. Bidang Sejarah Islam

Ketika Nabi Muhammad (saw) menerima wahyu pertamanya di Gua Hira pada abad

21 Azyumardi Azra, “Paradigma Integratif-Interkonektif dalam Studi Islam,” Jurnal Ulumul Qur’an 19,
no. 1(2009), 12-14.

22 M. Nur Kholis, “Dari Orientalisme ke Post-Orientalisme: Paradigma Baru Studi Islam di Barat,”
Jurnal llmu Ushuluddin 29, no. 2 (2021), 156-158.

3 M. Amin Abdullah, “Islam sebagai IImu: Epistemologi, Metodologi, dan Etika Akademik”
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012), 44—-46.

24 Badarussyamsi, “Islam di Mata Orientalisme Klasik dan Orientalisme Kontemporer,” Tajdid: Jurnal
lImu Ushuluddin 15, no. 1 (2016), 18-19.

25 Diah Safitri, dkk., “Metodologi Pembacaan Kritis Atas Kajian Orientalis Terhadap Hadis,” Madinah:
Jurnal Studi Islam 10, no. 2 (2023), 45-47.

355



ketujuh Masehi, sejarah Islam resmi dimulai. Dakwah Islam dengan cepat menyebar dari
Mekah ke Madinah, dan dari sana ke berbagai penjuru Jazirah Arab, Persia, dan bahkan
Bizantium. Perkembangan ini berdampak signifikan terhadap sejarah dunia karena tidak
hanya menciptakan tatanan agama baru, tetapi juga sistem sosial, politik, dan peradaban.®
Sejarah Islam kini menjadi salah satu subjek yang paling banyak diteliti dalam studi
orientalis. Akademisi Barat seperti William Muir dan W. Montgomery Watt terutama
mengambil sikap historis-kritis ketika mempelajari sejarah Islam, menafsirkan peristiwa-
peristiwa awal Islam secara logis dan kontekstual.2” Menurut mereka, Islam muncul sebagai
gerakan keagamaan dan politik yang dipimpin oleh Nabi Muhammad dari dinamika sosial
Arab pra-Islam.

Namun, karena mengabaikan komponen teologis dan spiritual dalam pembentukan
sejarah Islam, sudut pandang ini sering dianggap reduksionis. Akademisi Muslim seperti
Azyumardi Azra menekankan bahwa prinsip-prinsip wahyu dan kesadaran ilahi terkait erat
dengan sejarah Islam.?® la menekankan betapa pentingnya memandang sejarah Islam lebih
dari sekadar fenomena sosial, melainkan sebagai sintesis dimensi transendental dan historis.
Oleh karena itu, untuk melestarikan makna spiritual yang mendasari peradaban Islam itu
sendiri, studi orientalis tentang sejarah Islam harus dilengkapi dengan paradigma Islam yang
komprehensif, meskipun studi tersebut memperkenalkan metode ilmiah dan dokumenter
yang signifikan.

2. Bidang Tafsir Hadits

Karena tafsir dan hadis dianggap sebagai sumber utama ajaran Islam, kajian orientalis
terhadap teks-teks ini memegang peranan penting dalam studi Islam klasik. Orientalis
menggunakan metode filologis dan historis untuk mencoba memahami bagaimana teks-teks
ini diciptakan dan disebarkan. Hadis dan hukum Islam, menurut para cendekiawan seperti
Ignaz Goldziher dan Joseph Schacht, merupakan produk perkembangan sosiopolitik di
kemudian hari dalam komunitas Muslim, alih-alih muncul langsung dari zaman Nabi.
Perspektif ini didasarkan pada gagasan bahwa tulisan-tulisan keagamaan merupakan ciptaan
budaya, alih-alih wahyu Tuhan yang tak berubah.

Namun, para cendekiawan Muslim mengkritik metode ini karena mereka menganggap
metode ini kurang menghormati autentisitas dan makna spiritual sanad hadis. Menurut para
cendekiawan seperti M. Musthafa al-A'zami dan M. Quraish Shihab, tradisi keilmuan Islam
telah menetapkan prosedur verifikasi yang ketat dan logis untuk melindungi kebenaran
hadis dan tafsir Al-Qur'an.?® Kritik ini menunjukkan bahwa meskipun penelitian orientalis
memang menghasilkan perspektif baru tentang sumber-sumber Islam, penelitian tersebut
harus seimbang agar tidak menggeser prinsip-prinsip inti agama.

3. Bidang Tasawuf

Sufisme pertama kali muncul dalam sejarah Islam sebagai aspek spiritual yang
menekankan kemurnian hati dan keintiman manusia dengan Tuhan. Ketika sebagian umat
Islam mulai mencari makna yang lebih mendalam di luar ritual formal pada abad ke-8
Masehi, gerakan ini pun muncul. Para pemimpin awal seperti Rabi'ah al-Adawiyah dan
Hasan al-Basri terkenal karena ajaran mereka tentang kesederhanaan hidup dan cinta ilahi.

26 Nur Kholis, “Sejarah Islam dan Pembentukan Peradaban Dunia,” Jurnal Al-Qalam 22, no. 2 (2019),
15-17.

27 Muhammad Nur Ichwan, “Pendekatan Historis dalam Studi Islam: Telaah terhadap Pemikiran
Orientalis,” Teosofi: Jurnal Tasawuf dan Pemikiran Islam 2, no. 1 (2012): 65-67.

28 Azyumardi Azra, “Historiografi Islam: Antara Tradisi dan Modernitas,” Tsagafah: Jurnal Peradaban
Islam 8, no. 2 (2012): 198-199.

29 Sjti Khadijah, “Pendekatan Orientalis terhadap Kajian Hadis dan Respons Ulama Muslim,” Jurnal
Ushuluddin 28, no. 1 (2020): 45-46.

356



Kemudian, fenomena ini menarik perhatian para orientalis Barat. Misalnya, Reynold A.
Nicholson menggambarkan Sufisme dalam The Mystics of Islam sebagai sintesis
Neoplatonisme dan filsafat Yunani dengan mistisisme Islam.® Alih-alih memandang
Sufisme sebagai manifestasi khas Islam, perspektif ini lebih memilih untuk melihatnya
sebagai fenomena universal mistisisme manusia.

Namun, banyak akademisi Muslim berpendapat bahwa perspektif ini meremehkan
pentingnya spiritualitas Islam. Sufisme muncul dari kerinduan pribadi umat Islam untuk
memperkuat hubungan mereka dengan Tuhan, bukan dari pengaruh luar, menurut para
cendekiawan seperti Haedar Bagir dan Nurcholish Madjid.3! Mereka berpendapat bahwa
ajaran Sufisme tentang keseimbangan antara spiritualitas dan akal budi dapat diterapkan
pada budaya kontemporer. Oleh karena itu, meskipun penelitian Orientalis tentang Sufisme
seringkali bersifat reduksionis, penelitian tersebut tetap menciptakan peluang untuk
memahami spiritualitas Islam dari perspektif lintas budaya.

Dari penjelasan di atas, jelaslah bahwa orientalisme memengaruhi kerangka
metodologis studi Islam secara umum, selain menyentuh aspek historis, filologis, dan
spiritual Islam. Meskipun orientalisme juga memiliki kelemahan epistemologis yang telah
memicu banyak diskusi, metode yang mereka ciptakan telah memperluas sudut pandang
ilmiah tentang Islam secara signifikan. Oleh karena itu, penting untuk mengkaji bagaimana
akademisi Muslim bereaksi, mengkritik, dan kemudian menciptakan metode yang lebih
imparsial dalam studi Islam kontemporer. Kritik dan penerapan studi orientalis terhadap
studi Islam modern akan dibahas pada bagian selanjutnya, beserta bagaimana alur pemikiran
ini telah mengarah pada perkembangan paradigma baru yang lebih kontekstual dan
integratif.

C. Kritik dan Relevansi Kajian Orientalis terhadap Studi Keislaman Kontemporer

Cara studi Islam dikaji dan dipahami telah berubah secara signifikan akibat kritik
terhadap tradisi Orientalis. Kritik-kritik ini, yang dulunya dianggap sarat dengan hegemoni
Barat dan prasangka kolonial, kini terbukti menjadi titik balik yang bermanfaat bagi
terciptanya pendekatan-pendekatan baru dalam studi Islam. Misalnya, dalam Orientalism
(1978), Edward Said menekankan bagaimana kekuasaan dan ideologi, alih-alih sekadar
imparsialitas akademis, seringkali memengaruhi wacana ilmiah tentang Timur. Banyak
cendekiawan Muslim termotivasi oleh kritik ini untuk menciptakan pendekatan terhadap
Islam yang lebih adil, inklusif, dan kontekstual.

Warisan orientalisme direvisi melalui pendekatan yang lebih integratif, alih-alih
diabaikan sepenuhnya dalam konteks penelitian Islam modern. Azyumardi Azra mendorong
pengembangan paradigma terintegrasi—sebuah upaya untuk menghubungkan ilmu-ilmu
sosial kontemporer dengan nilai-nilai Islam—sementara Fazlur Rahman menekankan
pentingnya metode historis yang dipadukan dengan pandangan normatif tentang wahyu.®
Dalam hal ini, kritik terhadap orientalisme melampaui penolakan dan menjadi upaya positif
untuk memperluas batas-batas epistemik Islam. Akibatnya, orientalisme masa kini dapat
dipandang sebagai cermin dialektika bagi dunia Islam: ia mendorong pengembangan

30 Nicholson, Reynold A., Mistik Dalam Islam, terj. Tim Penerjemah BA (Jakarta: Bumi Aksara, 1998),
15-17.

31 Haedar Bagir, Science, Spirituality, and Religion: Perspektif Islam (Bandung: Mizan, 2019), 88-90;
Nurcholish Madjid, Islam, Doktrin, dan Peradaban (Jakarta: Paramadina, 2000), 232-233.

32 Edward W. Said, Orientalisme: Menggugat Hegemoni Barat dan Timur (terj. Asep Hikmat,
Bandung: Pustaka, 2001), 12-13.

33 Azyumardi Azra, Paradigma Baru Pendidikan Nasional: Rekonstruksi dan Demokratisasi (Jakarta:
Kompas, 2002), 27-28; Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition
(Chicago: University of Chicago Press, 1982), 6-8.

357



kesadaran ilmiah yang lebih terbuka, kritis, dan adil, sekaligus memperingatkan terhadap
bahaya prasangka epistemik dan supremasi diskursif. Signifikansinya berasal dari kapasitas
umat Islam untuk menjadi subjek yang secara aktif menciptakan pengetahuan tentang diri
mereka sendiri sekaligus objek penelitian.

Dari berbagai sudut pandang dan kritik yang muncul, tampak jelas bahwa orientalisme
telah berkembang menjadi bidang dialektika yang penting dalam perkembangan studi Islam.
Cara Islam diteliti di dunia akademis masih dipengaruhi oleh tradisi intelektualnya, yang
mencakup metodologi dan diskusi epistemologis. Alih-alih menolak atau menerima
orientalisme, akademisi Muslim kini harus menempatkannya secara kritis dan proporsional
dalam evolusi historis sains. Status orientalisme dalam studi Islam modern dan arah
epistemologi Islam di masa depan akan ditegaskan kembali pada bagian selanjutnya.

KESIMPULAN

Dalam sejarah studi Islam, orientalisme memiliki tempat yang penuh konflik. Di satu
sisi, orientalisme muncul akibat hegemoni dan kolonialisme budaya Barat, yang
menciptakan prasangka epistemik terhadap doktrin-doktrin Islam dan Timur. Namun, tradisi
orientalis juga membawa metode-metode ilmiah—seperti teknik-teknik kritik sejarah,
filologi, dan tekstual yang masih digunakan dalam penelitian modern—yang kemudian
memperkaya studi Islam. Meskipun metode mereka terkadang dianggap reduktif, tokoh-
tokoh seperti Ignaz Goldziher, Joseph Schacht, dan Reynold A. Nicholson telah
memberikan kontribusi penting bagi pengetahuan Kita tentang sejarah, tafsir, hadis, dan
tasawuf. Selain menolak orientalisme, kritik terhadapnya, terutama dari Edward Said, Fazlur
Rahman, dan Azyumardi Azra, membuka ruang bagi pengembangan paradigma terpadu
dalam studi Islam yang bertujuan menyelaraskan spiritualitas Islam dengan logika ilmiah
Barat.

Orientalisme karenanya harus dipandang secara dialektis, baik sebagai warisan yang
problematis maupun cermin bagi revitalisasi epistemologi Islam. Kemampuan orientalisme
untuk membangkitkan kesadaran kritis dan mendorong perpaduan teknik-teknik ilmiah
kontemporer dengan prinsip-prinsip Islam menjadikannya relevan dengan studi Islam masa
kini. Studi Islam dapat berkembang menjadi bidang yang dinamis, inklusif, dan berpusat
pada manusia dengan mengadopsi sudut pandang yang terbuka dan kontekstual ini.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. Amin, “Islam sebagai IImu: Epistemologi, Metodologi dan Etika” (Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2012)

Abdullah, M. Amin, “Studi Islam: Pendekatan Integratif-Interkonektif” (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2010)

Abdullah, M. Amin, Islam sebagai llmu: Epistemologi, Metodologi, dan Etika (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2006)

Abshor, M. Ulil, et al, “Orientalisme dan Kajian Tema Al-Qur’an,” Ar Rosyad: Jurnal Keislaman
dan Sosial Humaniora 5, no. 2 (2023)

Ahmad Rofi* Usmani, “Bias Epistemologis dalam Studi Orientalisme tentang Islam,” Jurnal Al-Fikr
25, no. 1 (2022)

Azra, Azyumardi, “Historiografi Islam Modern: Wacana, Sejarah, dan Tradisi Akademik” (Jakarta:
Kencana, 2004)

Azra, Azyumardi, “Historiografi Islam: Antara Tradisi dan Modernitas,” Tsaqafah: Jurnal Peradaban
Islam 8, no. 2 (2012)

Azra, Azyumardi, “Paradigma Baru Pendidikan Nasional: Rekonstruksi dan Demokratisasi”
(Jakarta: Kompas, 2002)

Azyumardi Azra, “Paradigma Integratif-Interkonektif dalam Studi Islam,” Jurnal Ulumul Qur’an 19,
no. 1 (2009)

358



Badarussyamsi, “Islam di Mata Orientalisme Klasik dan Kontemporer,” Tajdid: Jurnal limu
Ushuluddin 15, no. 1 (2016)

Bagir, Haedar, Science, Spirituality, and Religion: Perspektif Islam (Bandung: Mizan, 2019), 88—
90; Nurcholish Madjid, Islam, Doktrin, dan Peradaban (Jakarta: Paramadina, 2000)

Goldziher, Ignaz, “Studi Islam: Konsep dan Metode Orientalis tentang Islam”, terj. Tim Pustaka
Pelajar (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003)

Ichwan, Muhammad Nur, “Pendekatan Historis dalam Studi Islam: Telaah terhadap Pemikiran
Orientalis,” Teosofi: Jurnal Tasawuf dan Pemikiran Islam 2, no. 1 (2012)

Khadijah, Siti, “Pendekatan Orientalis terhadap Kajian Hadis dan Respons Ulama Muslim,” Jurnal
Ushuluddin 28, no. 1 (2020)

Kholis, M. Nur, “Dari Orientalisme ke Post-Orientalisme: Paradigma Baru Studi Islam di Barat,”
Jurnal llmu Ushuluddin 29, no. 2 (2021)

Kholis, M. Nur, “Orientalisme dan Kritik terhadap Studi Islam: Telaah atas Pemikiran Edward
Said,” Jurnal Afkaruna 17, no. 2 (2021)

Kholis, Nur, “Sejarah Islam dan Pembentukan Peradaban Dunia,” Jurnal Al-Qalam 22, no. 2 (2019)

Nicholson, Reynold A. “Mistik Islam”, terj. Abdul Hadi W.M. (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1993)

Nicholson, Reynold A. “Sejarah Sastra Arab”, terj. Sutan Mohammad Zain (Jakarta: Bulan Bintang,
1985)

Nicholson, Reynold A., Mistik Dalam Islam, terj. Tim Penerjemah BA (Jakarta: Bumi Aksara, 1998)

Rahman, Fazlur “Islam dan Modernitas: Tentang Transformasi Intelektual”, terj. Ahsin Muhammad
(Bandung: Pustaka, 1985)

Rahman, Fazlur, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago:
University of Chicago Press, 1982)

Safitri, Diah, et al, “Metodologi Pembacaan Kritis Atas Kajian Orientalis Terhadap Hadis: (Studi
Metodologi M. Mustafa al-A‘zami Dalam Mengkritik Pandangan Hadits Orientalis)”,
Madinah: Jurnal Studi Islam 10, no. 1 (2023)

Said, Edward W. “Orientalism” (New York: Pantheon Books, 1978)

Said, Edward W. “Orientalisme”, terj. Asep Hikmat (Bandung: Pustaka, 2001)

Said, Edward W. Orientalisme: Menggugat Hegemoni Barat dan Timur (terj. Asep Hikmat,
Bandung: Pustaka, 2001)

Schacht, Joseph, Asal-Usul Hukum Islam, terj. Joko S. Kahhar (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1997)

Schacht, Joseph, The Origins of Muhammadan Jurisprudence (Oxford: Clarendon Press, 1950).

359



