
Jurnal Spektrum Ekonomi Vol 8, No 11, November 2025, Hal 25-34 
 EISSN: 23267168 

 

25 

 

 

 

 

 

LANDASAN EPISTIMOLOGIS DALAM PENGEMBANGAN TEORI 

MANAJEMEN PENDIDIKAN ISLAM: INTEGRASI ILMU  

PENDIDIKAN DAN NILAI-NILAI QUR'ANI PADA  

PRAKTIK PEMBELAJARAN SEKOLAH  

MUHAMMADIYAH 
 

Erlin Ermawati1, Kautsar Eka Wardana2, Yusnia Binti Kholifah3 
Universitas Islam Negeri Sultan Aji Muhammad Idris Samarinda 

e-mail: erlin.erma061@gmail.com1, kautsarekaptk@gmail.com2, yusnia3003@uinsi.ac.id3  

 

Abstrak − Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji integrasi ilmu pendidikan dan nilai-nilai Qur’ani 

dalam praktik pembelajaran di SD Muhammadiyah menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis 

studi pustaka, penelitian ini menelaah berbagai sumber literatur seperti buku, jurnal ilmiah, dan 

dokumen pendidikan Muhammadiyah untuk memahami bagaimana nilai-nilai Al-Qur’an 

diimplementasikan dalam sistem pendidikan dasar Islam. Hasil kajian menunjukkan bahwa SD 

Muhammadiyah telah mengintegrasikan nilai-nilai Qur’ani melalui empat aspek utama, yaitu 

integrasi kurikulum, pembiasaan religius, keteladanan guru, dan budaya sekolah Qur’ani. Keempat 

aspek tersebut membentuk lingkungan pendidikan yang tidak hanya menekankan kecerdasan 

intelektual, tetapi juga membangun karakter spiritual dan sosial siswa. Dengan demikian, integrasi 

nilai-nilai Qur’ani di SD Muhammadiyah mampu mewujudkan pendidikan Islam yang berkemajuan, 

berkarakter, serta relevan dengan kebutuhan zaman modern. 

Kata Kunci: Integrasi, Pendidikan, Nilai. 

 

Abstract − This study aims to examine the integration of educational science and Quranic values 

into learning practices at Muhammadiyah Elementary Schools. Using a qualitative approach with a 

literature study, this study examined various sources such as books, scientific journals, and 

Muhammadiyah educational documents to understand how Quranic values are implemented in the 

Islamic elementary education system. The results indicate that Muhammadiyah Elementary Schools 

have integrated Quranic values through four main aspects: curriculum integration, religious habits, 

teacher role models, and a Quranic school culture. These four aspects create an educational 

environment that emphasizes not only intellectual intelligence but also the development of students' 

spiritual and social character. Thus, the integration of Quranic values at Muhammadiyah 

Elementary Schools can create an Islamic education that is progressive, character-based, and 

relevant to the needs of the modern era. 

Keywords: Integration, Education, Values. 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan Islam memiliki tujuan yang luhur, yaitu membentuk manusia seutuhnya, 

insan kamil yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga berakhlak mulia dan 

beriman kuat. Dalam konteks pendidikan dasar, khususnya di lingkungan Sekolah Dasar 

Muhammadiyah, visi tersebut diwujudkan melalui upaya mengintegrasikan ilmu 

pengetahuan modern dengan nilai-nilai Qur’ani dalam setiap aspek pembelajaran. Integrasi 

ini tidak hanya dimaknai sebagai penggabungan antara pelajaran umum dan pelajaran 

agama, tetapi lebih jauh, sebagai sintesis antara ilmu, iman, dan amal dalam keseluruhan 

proses pendidikan. 

Realitas pendidikan masa kini menunjukkan bahwa kemajuan sains dan teknologi 

sering kali berjalan tanpa nilai spiritual yang kokoh.1 Hal ini menyebabkan munculnya 

berbagai krisis moral, individualisme, serta degradasi karakter peserta didik. Banyak 

 
1 Sari, R. W., Syahsiami, L., & Subagyo, A. (2025). Tinjauan teoritis integrasi agama dan sains dalam 

pendidikan. Realita: Jurnal Penelitian dan Kebudayaan Islam, 23(1), 19-36. 

mailto:dinajanuarti.2025@student.uny.ac.id1
mailto:yuztitya.a@gmail.com2
mailto:yusnia3003@uinsi.ac.id3


26 

  

 

 

 

 

 

sekolah unggul dalam akademik, tetapi gagal melahirkan generasi yang jujur, disiplin, dan 

berempati. Di sinilah pendidikan Muhammadiyah mengambil posisi penting. Sejak awal 

berdirinya, Muhammadiyah menekankan pendidikan yang berakar pada Al-Qur’an dan 

Sunnah tetapi juga terbuka terhadap kemajuan zaman. KH. Ahmad Dahlan, pendirinya, 

telah menegaskan pentingnya mengajarkan ilmu umum dalam bingkai tauhid dan akhlak 

Qur’ani. Konsep ini kemudian berkembang menjadi ruh pendidikan Muhammadiyah di 

seluruh jenjang, termasuk di tingkat SD.2 

Di SD Muhammadiyah, praktik pembelajaran diarahkan agar siswa tidak hanya 

menguasai ilmu tetapi juga menginternalisasi nilai. Integrasi ilmu dan nilai Qur’ani tampak 

dalam berbagai strategi guru mengaitkan konsep-konsep sains dengan ayat-ayat Al-Qur’an 

yang relevan, menanamkan karakter Islami melalui kegiatan pembiasaan ibadah harian, 

serta mengembangkan pendekatan pembelajaran yang menumbuhkan kesadaran spiritual 

dan sosial. Dengan demikian, ilmu pengetahuan menjadi sarana tazakkur (perenungan) dan 

tafaqquh (pemahaman yang mendalam terhadap ciptaan Allah). 

Pendekatan integratif ini juga sejalan dengan paradigma pendidikan holistik Islam, di 

mana seluruh potensi anak kognitif, afektif, dan psikomotorik dikembangkan secara 

seimbang.3 Nilai-nilai seperti amanah, disiplin, kerja sama, dan tanggung jawab 

ditanamkan melalui kegiatan belajar, bukan hanya diajarkan secara teoritis. Guru berperan 

bukan sekadar sebagai pengajar, tetapi juga pembimbing spiritual dan teladan akhlak. 

Melalui keteladanan, suasana religius sekolah, dan budaya Qur’ani seperti tadarus, salat 

berjamaah, serta kegiatan filantropi, peserta didik belajar untuk menautkan antara 

pengetahuan dan iman dalam kehidupan nyata. 

Integrasi nilai-nilai Qur’ani juga terlihat dalam pengembangan kurikulum. 

Muhammadiyah telah mengembangkan Kurikulum Pendidikan Holistik Berbasis Tauhid 

(PHBT), yang menggabungkan kompetensi akademik nasional dengan visi keislaman yang 

komprehensif. Kurikulum ini mengarahkan pembelajaran agar menumbuhkan kecerdasan 

intelektual, emosional, sosial, dan spiritual secara bersamaan. Dengan demikian, SD 

Muhammadiyah tidak hanya mencetak siswa berprestasi, tetapi juga membentuk generasi 

yang Qur’ani, beradab, dan berkomitmen terhadap kemaslahatan umat. 

Dalam konteks era digital dan globalisasi yang penuh tantangan moral, upaya integrasi 

ilmu pendidikan dan nilai-nilai Qur’ani menjadi semakin urgen. SD Muhammadiyah 

berperan strategis sebagai lembaga yang menanamkan nilai-nilai tauhid sejak dini, 

membimbing peserta didik agar mampu menyaring informasi, berpikir kritis, tetapi tetap 

berpegang teguh pada nilai ilahi. Dengan cara ini, pendidikan tidak hanya menghasilkan 

manusia pintar, tetapi juga manusia yang beriman, berakhlak, dan berkontribusi positif bagi 

kehidupan masyarakat dan bangsa. 

 

KAJIAN PUSTAKA 

Manajemen pendidikan Islam pada hakikatnya merupakan proses pengelolaan lembaga 

pendidikan yang berlandaskan nilai-nilai Islam dengan tujuan mencapai keseimbangan 

antara kebutuhan dunia dan akhirat. Konsep ini tidak hanya memfokuskan diri pada aspek 

administratif dan teknis semata, tetapi juga menekankan dimensi spiritual dan moral sebagai 

dasar pengelolaan pendidikan. Masrifatin menjelaskan bahwa manajemen pendidikan Islam 

 
2 Mukhtarom, A. (2019). Pemikiran Pendidikan Islam KH. Ahmad Dahlan. Desanta Publisher. 
3 Maulana, A., Rahmawati, A., Nurhaliza, D., & Azis, A. (2025). Peran Pendidikan Holistik dan Komprehensif 

dalam Membentuk Karakter Islami pada Peserta Didik. Jurnal Manajemen dan Pendidikan Agama 

Islam, 3(4), 145-161. 



27 

  

 

 

 

 

 

juga bersifat multidisipliner, karena memadukan ilmu manajemen modern dengan nilai-nilai 

Islam yang bersumber dari Al-Qur’an dan Hadis.  

Integrasi ilmu dan agama merupakan konsep yang berangkat dari pandangan dunia 

Islam bahwa seluruh pengetahuan bersumber dari Allah SWT. Dalam Islam, tidak ada 

dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum karena keduanya sama-sama merupakan 

manifestasi dari ayat-ayat Allah, baik qauliyah (wahyu) maupun kauniyah (ciptaan). 

Menurut Al-Attas, ilmu dalam Islam harus diarahkan untuk menanamkan adab, yaitu 

pengenalan dan pengakuan akan tempat yang benar bagi segala sesuatu dalam tatanan 

wujud, yang puncaknya adalah pengenalan terhadap Allah.4 Pandangan ini menunjukkan 

bahwa tujuan akhir pendidikan adalah ta’dīb (pembentukan moral dan spiritual) bukan 

semata ta’līm (transfer ilmu).  

Menurut Mujib dan Mudzakkir, pendidikan Islam ideal adalah pendidikan yang 

menumbuhkan keseimbangan antara dimensi jasmani dan rohani, dunia dan akhirat, akal dan 

hati.5 Karena itu, pengajaran ilmu pengetahuan modern harus selalu dikaitkan dengan nilai-

nilai wahyu agar tidak menimbulkan krisis spiritual seperti yang terjadi pada pendidikan 

sekuler. Nilai-nilai Qur’ani adalah prinsip-prinsip moral dan spiritual yang bersumber dari 

Al-Qur’an sebagai pedoman hidup umat Islam. Nilai-nilai ini mencakup tauhid (keesaan 

Allah), amanah (tanggung jawab), ikhlas, adil, disiplin, kasih sayang, dan tolong-menolong 

(ta‘āwun). Menurut Quraish Shihab, nilai-nilai dalam Al-Qur’an tidak hanya bersifat 

normatif, tetapi juga aplikatif ia harus diimplementasikan dalam perilaku, sistem sosial, dan 

proses pendidikan.6 Dalam konteks pembelajaran, nilai Qur’ani berfungsi sebagai ruh yang 

menghidupkan ilmu.  

Pendidikan dasar merupakan fase penting dalam pembentukan kepribadian anak. Pada 

jenjang SD, peserta didik sedang berada dalam tahap perkembangan moral dan kognitif yang 

pesat. Oleh karena itu, penanaman nilai-nilai Qur’ani sejak dini akan membentuk landasan 

moral yang kuat. Menurut Thomas Lickona dalam Educating for Character, pendidikan 

karakter yang efektif harus menanamkan nilai-nilai universal seperti kejujuran, tanggung 

jawab, dan rasa hormat.7 Nilai-nilai ini sejalan dengan ajaran Qur’ani, hanya saja dalam 

Islam nilai-nilai tersebut memiliki dimensi spiritual yang bersumber dari keimanan kepada 

Allah. Dalam konteks pendidikan Islam, pembentukan karakter tidak dapat dilepaskan dari 

keteladanan guru (uswah hasanah), pembiasaan amal saleh, dan lingkungan belajar yang 

religius. Sebagaimana ditegaskan oleh Zakiah Daradjat, pendidikan Islam yang efektif 

adalah yang mengintegrasikan pengajaran ilmu dengan pembinaan akhlak secara konsisten 

melalui proses keteladanan, pengawasan, dan pembiasaan.8 

Muhammadiyah sebagai gerakan Islam modern memiliki tradisi panjang dalam 

pembaruan pendidikan Islam di Indonesia.9 KH. Ahmad Dahlan menolak dikotomi ilmu 

 
4 Apriansyah, A., & Razzaq, A. (2024). Urgensi Adab Dalam Menuntut Ilmu: Pemikiran Naquib Al-

Attas. Jurnal Genta Mulia, 15(2), 92-98. 
5 Fauziah, S. S., Wijayanti, I., Hikmatiar, Z., Syahidin, S., & Parhan, M. (2024). Harmonisasi Pendidikan Ruh, 

Akal, dan Badan dalam Filsafat Pendidikan Islam: Mencapai Kesempurnaan Peserta Didik. Jurnal 

Pendidikan Agama Islam Al-Thariqah, 9(2), 309-322. 
6 Amin, M. H. I., & Abror, I. (2025). Tafsir Al-Mishbah Quraish Shihab: Relevansi dan Kontekstualisasi Al-

Qur’an Bagi Masyarakat Modern Indonesia. Basha'ir: Jurnal Studi Al-Qur'an dan Tafsir, 5(1), 9-22. 
7 Lickona, T. (2004). Character matters: How to help our children develop good judgment, integrity, and other 

essential virtues. Simon and Schuster. 
8 Setiawan, I. (2024). Pendidikan Islam perspektif Zakiah Daradjat dan relevansi di era disrupsi (Doctoral 

dissertation, Institut Agama Islam Negeri Syaikh Abdurrahman Siddik). 
9 Suciningtyas, R., Nurjan, S., Rosyidah, L., Arifiyanti, R., & Susanto, R. (2025). Muhammadiyah Sebagai 

Gerakan Berkemajuan. PENA: Jurnal Pendidikan dan Pengajaran, 2(01), 1-9. 



28 

  

 

 

 

 

 

agama dan ilmu umum baginya, keduanya adalah satu kesatuan yang harus digunakan untuk 

mengabdi kepada Allah dan memajukan umat. Oleh karena itu, sekolah-sekolah 

Muhammadiyah dirancang sebagai lembaga pendidikan integratif, di mana pelajaran agama 

dan umum saling menguatkan.10 Menurut Tim Majelis Dikdasmen PP Muhammadiyah, 

sistem pendidikan Muhammadiyah berlandaskan pada tiga prinsip utama: tauhid, ilmu, dan 

amal saleh. Pendidikan bukan hanya proses kognitif, tetapi juga spiritual dan sosial.11 Dalam 

praktiknya, SD Muhammadiyah menerapkan Pendidikan Holistik Berbasis Tauhid (PHBT), 

yang memadukan kompetensi akademik nasional dengan nilai-nilai keislaman, meliputi: 

1. Integrasi kurikulum, di mana setiap mata pelajaran dihubungkan dengan nilai-nilai Al-

Qur’an 

2. Pembiasaan religius, seperti shalat berjamaah, tadarus, dan infaq harian 

3. Keteladanan guru, sebagai teladan nilai-nilai Qur’ani 

4. Budaya sekolah Qur’ani, yang menumbuhkan suasana spiritual dan kebersamaan. 

Kurikulum PHBT juga menegaskan pentingnya mengembangkan empat kecerdasan 

utama yaitu intelektual, emosional, sosial, dan spiritual, sehingga peserta didik tumbuh 

menjadi insan berilmu dan berakhlak. 

Dari berbagai teori dan konsep di atas, dapat disimpulkan bahwa integrasi ilmu 

pendidikan dan nilai-nilai Qur’ani merupakan bentuk pendidikan ideal yang 

menyeimbangkan akal, hati, dan amal. Di SD Muhammadiyah, konsep ini diwujudkan 

melalui kurikulum integratif, keteladanan guru, pembiasaan nilai-nilai Qur’ani, serta 

pembelajaran kontekstual berbasis ayat-ayat Allah. Dengan demikian, pendidikan tidak 

hanya menumbuhkan kecerdasan akademik, tetapi juga menghidupkan kesadaran spiritual 

yang menjadi ciri khas pendidikan Islam yang berkemajuan. 

 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan metode pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian studi 

pustaka (library research), karena fokus kajiannya adalah memahami makna, nilai, dan 

konsep yang berkaitan dengan integrasi ilmu pendidikan dan nilai-nilai Qur’ani dalam 

konteks pembelajaran di SD Muhammadiyah. Pendekatan kualitatif berorientasi pada 

pemahaman mendalam terhadap fenomena sosial dan pendidikan berdasarkan perspektif 

partisipan atau sumber-sumber yang dikaji. Menurut Creswell, penelitian kualitatif berusaha 

menginterpretasikan makna yang muncul dari data kualitatif berupa teks, dokumen, atau 

narasi, bukan angka atau statistik.12 

Dalam konteks ini, peneliti tidak melakukan eksperimen atau survei lapangan secara 

langsung, tetapi menelusuri dan menganalisis gagasan, teori, serta hasil penelitian yang telah 

ada. Pendekatan ini sangat sesuai untuk menelaah ide-ide konseptual mengenai hubungan 

antara pendidikan modern dan nilai-nilai Qur’ani, terutama sebagaimana diterapkan dalam 

lembaga pendidikan Islam seperti SD Muhammadiyah. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Integrasi kurikulum  

 
10 Wibowo, P. (2024). Gagasan Pembaharuan KH Ahmad Dahlan dan Relevansinya Dengan Pendidikan Islam 

Di Era Digital (Doctoral dissertation, Universitas Islam Sultan Agung Semarang). 
11 Puspitasari, L., Ridho, M. N., Indana, N., Rama, B., & Patta, N. F. J. (2024). Al-Islam Dan 

Kemuhammadiyaaan Sebagai Dasar Karakter Pendidikan Keagamaan. Jurnal Riset Evaluasi 

Pendidikan, 1(4), 270-284. 
12 Dewi, P. M., & SH, M. (2025). Metode Penelitian Kualitatif BAB. Metode Penelitian Kualitatif, 101. 



29 

  

 

 

 

 

 

Salah satu ciri khas utama pendidikan di SD Muhammadiyah adalah penerapan 

kurikulum integratif berbasis nilai-nilai Al-Qur’an. Konsep ini berakar dari filosofi 

pendidikan Muhammadiyah yang menolak dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum.13 

KH. Ahmad Dahlan, pendiri Muhammadiyah menegaskan bahwa semua ilmu sejatinya 

bersumber dari Allah dan harus digunakan untuk kemaslahatan umat.14 Oleh karena itu, 

setiap mata pelajaran di SD Muhammadiyah tidak diajarkan secara sekuler, melainkan selalu 

dihubungkan dengan nilai-nilai keislaman yang bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah. 

Integrasi kurikulum ini berarti bahwa ajaran agama tidak berdiri sebagai pelajaran 

tersendiri, melainkan menjiwai seluruh proses pembelajaran. Misalnya, dalam mata 

pelajaran IPA, guru tidak hanya menjelaskan konsep ilmiah seperti sistem pernapasan, tetapi 

juga mengaitkannya dengan ayat-ayat Al-Qur’an yang berbicara tentang penciptaan 

manusia. Contohnya, QS. Al-Mu’minūn ayat 12-14 menggambarkan proses penciptaan 

manusia dari tanah hingga menjadi makhluk sempurna. Dengan demikian, siswa tidak hanya 

memahami sains secara logis, tetapi juga merasakan keagungan dan kekuasaan Allah di 

balik setiap fenomena alam. 

Selain dalam mata pelajaran umum, integrasi ini juga tampak pada Bahasa Indonesia 

dan Seni Budaya, di mana siswa diajak menulis dan mengekspresikan diri melalui tema-

tema islami, seperti keindahan ciptaan Allah atau kisah teladan para nabi. Guru mendorong 

siswa untuk menjadikan bahasa sebagai sarana dakwah, bukan sekadar keterampilan 

akademik. Bahkan dalam kegiatan ekstrakurikuler seperti hizbul wathan, olahraga, atau 

kesenian, nilai-nilai Al-Qur’an tetap dijaga misalnya melalui pembiasaan doa sebelum dan 

sesudah kegiatan, menjaga sportivitas, serta menghormati sesama. 

Secara struktural, kurikulum di SD Muhammadiyah menggabungkan Kurikulum 

Nasional dengan Kurikulum Al-Islam, Kemuhammadiyahan, dan Bahasa Arab (ISMUBA). 

Sinergi ini melahirkan sistem yang tidak hanya berorientasi pada capaian akademik, tetapi 

juga penguatan iman, akhlak, dan karakter. Nilai-nilai Qur’ani tidak hanya diajarkan secara 

teoritis, tetapi dibiasakan melalui kegiatan harian seperti shalat berjamaah, tadarus pagi, 

infaq Jumat, dan kajian tematik. 

Dengan model kurikulum integratif ini, SD Muhammadiyah berupaya membentuk 

insan berilmu yang beriman dan berakhlak mulia. Setiap pelajaran menjadi wahana untuk 

mengenal Allah dan memahami tanggung jawab sebagai khalifah di bumi. Integrasi 

kurikulum bukan hanya strategi pembelajaran, melainkan ruh pendidikan Islam yang 

menyatukan pengetahuan dengan nilai ilahiah. Hasilnya, siswa tidak hanya cerdas secara 

intelektual, tetapi juga memiliki kesadaran spiritual yang kuat, menjadikan proses belajar 

sebagai ibadah dan sarana pengabdian kepada Allah SWT. 

2. Pembiasaan religius 

Pembiasaan religius merupakan salah satu pilar utama dalam pelaksanaan pendidikan 

di SD Muhammadiyah. Konsep ini lahir dari keyakinan dasar bahwa pendidikan Islam tidak 

hanya bertujuan mencerdaskan akal, tetapi juga menyucikan jiwa (tazkiyatun nafs) dan 

membentuk karakter yang berlandaskan nilai-nilai Al-Qur’an dan Sunnah. SD 

Muhammadiyah menganggap bahwa pembentukan akhlak dan spiritualitas tidak dapat 

dicapai hanya melalui pembelajaran teori agama, tetapi harus melalui proses pembiasaan 

yang terus-menerus, konsisten, dan terinternalisasi dalam kehidupan sehari-hari siswa. 

 
13 Apniar, A. (2022). Analisis Model Integrasi Ilmu Umum Dan Agama Di SD Muhammadiyah 31 

Medan. Book Chapter of Proceedings Journey-Liaison Academia and Society, 1(1), 708-725. 
14 Muhammadiyah, P. P. (2022). Tanfidz Keputusan Muktamar Ke-48 Muhammadiyah Tahun 2022. Berita 

Resmi Muhammadiyah, 1-116. 



30 

  

 

 

 

 

 

Dalam pandangan Muhammadiyah, proses pendidikan adalah sarana untuk membentuk 

manusia yang beriman, berilmu, dan beramal saleh. Oleh karena itu, pembiasaan religius 

(religious habituation) diterapkan secara menyeluruh dalam rutinitas sekolah mulai dari 

kegiatan belajar, lingkungan, hingga interaksi sosial antar warga sekolah. Nilai-nilai religius 

tidak diajarkan secara verbal semata, tetapi diwujudkan dalam perilaku nyata yang menjadi 

budaya sekolah (school culture). 

Kegiatan pembiasaan religius di SD Muhammadiyah mencakup berbagai aktivitas 

yang membentuk spiritualitas anak sejak dini. Setiap pagi, kegiatan sekolah diawali dengan 

sholat dhuha, murojaah juz 30, murojaah doa-doa harian serta penguatan karakter islami 

sebelum pelajaran dimulai. Hal ini bertujuan menanamkan kecintaan terhadap Al-Qur’an 

serta membangun suasana hati yang tenang dan berorientasi pada nilai-nilai ilahi. Selama 

jam pelajaran, guru senantiasa menanamkan nilai-nilai keislaman secara kontekstual. 

Misalnya, sebelum memulai pelajaran, siswa dibiasakan mengucapkan basmalah, dan ketika 

selesai mengucapkan hamdalah. Dalam proses belajar, guru mengingatkan pentingnya 

kejujuran, disiplin, dan tanggung jawab sebagai bentuk pengamalan ajaran Islam. Di sela 

kegiatan belajar, guru juga mencontohkan adab Islami, seperti cara berbicara sopan, 

menghormati teman, serta menjaga kebersihan kelas. 

Selain kegiatan harian, SD Muhammadiyah juga memiliki kegiatan mingguan dan 

bulanan yang bernuansa keagamaan. Misalnya, shalat dhuha dan dzuhur berjamaah, infaq 

Jumat, serta kajian keislaman yang melibatkan siswa dan guru. Kegiatan ini bertujuan 

menumbuhkan kepekaan sosial dan rasa empati terhadap sesama. Pembiasaan infaq melatih 

siswa untuk berbagi rezeki, sedangkan kajian pekanan memperkaya pemahaman nilai-nilai 

moral dan akhlak Qur’ani. 

Di luar jam pelajaran, pembiasaan religius juga diperkuat melalui ekstrakurikuler 

keagamaan, seperti tahfiz Al-Qur’an, kaligrafi, dan da’i. Melalui kegiatan ini, siswa 

diarahkan agar menjadikan nilai Islam sebagai pedoman dalam setiap aktivitasnya. Bahkan, 

interaksi sosial di lingkungan sekolah juga dijaga agar mencerminkan akhlak Islami 

misalnya dengan membiasakan salam, senyum, dan sopan santun terhadap guru dan teman. 

Pembiasaan religius ini menciptakan suasana sekolah yang spiritual, disiplin, dan 

berkarakter Islami. Dalam jangka panjang, budaya religius yang kuat akan membentuk 

kepribadian anak yang tidak hanya berprestasi secara akademik, tetapi juga memiliki akhlak 

mulia. Inilah esensi pendidikan di SD Muhammadiyah mencetak generasi berilmu amil dan 

beramal ilmiah, yang menjadikan nilai-nilai Qur’ani sebagai dasar berpikir, bersikap, dan 

bertindak dalam kehidupan sehari-hari. 

3. Keteladanan guru 

Dalam sistem pendidikan Islam, termasuk di SD Muhammadiyah, guru bukan hanya 

berperan sebagai penyampai ilmu, tetapi juga sebagai pendidik dan teladan moral bagi 

peserta didiknya. Konsep ini bersumber dari ajaran Al-Qur’an dan Sunnah, di mana 

Rasulullah SAW disebut sebagai figur pendidik ideal yang mengajarkan umatnya melalui 

keteladanan. Firman Allah dalam QS. Al-Ahzab ayat 21 menegaskan: “Sungguh, telah ada 

pada diri Rasulullah itu suri teladan yang baik bagimu”.15 Prinsip ini menjadi landasan 

utama dalam pembentukan karakter siswa di lingkungan SD Muhammadiyah. 

Keteladanan guru di SD Muhammadiyah dipahami sebagai bentuk nyata dari 

internalisasi nilai-nilai Qur’ani dalam perilaku sehari-hari. Guru diharapkan tidak hanya 

menyampaikan teori keagamaan atau moral secara verbal, tetapi juga menunjukkan 

 
15 Darwin, D., & Nasution, F. (2023). Guru Sebagai Teladan: Analisis QS Al-Ahzab Ayat 21. Jurnal Ilmiah 

Guru Madrasah, 2(1), 1-13. 



31 

  

 

 

 

 

 

bagaimana nilai-nilai tersebut diterapkan dalam tindakan, tutur kata, dan sikap hidup. Dalam 

pandangan Muhammadiyah, pendidikan tidak akan bermakna jika guru hanya berperan 

sebagai pengajar, melainkan harus juga menjadi pendidik, dan pembimbing spiritual. 

Implementasi keteladanan guru di SD Muhammadiyah dilakukan melalui berbagai aspek 

kehidupan sekolah. Dalam kegiatan harian, guru selalu menjadi contoh dalam disiplin waktu, 

kebersihan, dan kerapian. Guru datang lebih awal, memulai hari dengan salam dan senyum, 

serta memimpin siswa dalam kegiatan tadarus, doa, dan shalat berjamaah. Dengan cara ini, 

siswa belajar bahwa ketaatan dan kedisiplinan adalah bagian dari ibadah, bukan sekadar 

kewajiban administratif. 

Dalam interaksi pembelajaran, guru menunjukkan kejujuran, kesabaran, dan kasih 

sayang, sebagaimana diajarkan dalam QS. Ali Imran ayat 159: “Maka berkat rahmat Allah 

engkau berlaku lemah lembut terhadap mereka”. Guru menegur dengan hikmah, memberi 

motivasi dengan kelembutan, dan menghargai perbedaan kemampuan setiap anak. Sikap ini 

mencerminkan nilai rahmah (kasih sayang) yang menjadi inti dari pendidikan Qur’ani.16 

Melalui keteladanan semacam ini, siswa tidak hanya mendengar nilai-nilai Islam, tetapi 

merasakannya langsung dalam suasana belajar. 

Selain itu, guru di SD Muhammadiyah diharapkan menjadi figur yang konsisten antara 

ucapan dan perbuatan. Ketika guru menasihati tentang kejujuran, ia juga harus menunjukkan 

kejujuran dalam penilaian dan tindakan. Ketika menanamkan nilai disiplin, guru juga harus 

tepat waktu dan tertib dalam melaksanakan tugasnya. Keteladanan guru di SD 

Muhammadiyah juga menjadi motor penggerak budaya sekolah Qur’ani. Melalui perilaku 

positif guru, siswa belajar untuk meniru dan membiasakan nilai-nilai seperti saling 

menghormati, bekerjasama, serta beribadah dengan kesadaran tinggi. Dalam jangka panjang, 

hal ini menumbuhkan iklim sekolah yang religius dan harmonis, di mana nilai Qur’ani 

menjadi dasar setiap aktivitas. 

Dengan demikian, keteladanan guru di SD Muhammadiyah bukan sekadar aspek 

moral, tetapi merupakan strategi pendidikan integral yang menyatukan antara ilmu, iman, 

dan amal. Guru menjadi cermin hidup bagi siswa, tempat mereka belajar bagaimana menjadi 

insan yang berilmu sekaligus berakhlak mulia sesuai visi Muhammadiyah: mencetak 

manusia berkarakter Islami yang berkemajuan dan berdaya saing global. 

4. Budaya sekolah Qur’ani 

Budaya sekolah Qur’ani merupakan wujud nyata dari internalisasi nilai-nilai Islam 

dalam seluruh aspek kehidupan sekolah, baik dalam kegiatan belajar mengajar, hubungan 

sosial, maupun tata kelola lembaga.17 Di SD Muhammadiyah, budaya Qur’ani tidak hanya 

dipahami sebagai kegiatan keagamaan formal, tetapi sebagai pola hidup yang berakar pada 

ajaran Al-Qur’an dan Sunnah Rasulullah SAW. Konsep ini sejalan dengan tujuan pendidikan 

Muhammadiyah, yaitu membentuk manusia yang beriman, berilmu, berakhlak mulia, dan 

beramal saleh dalam kehidupan sehari-hari. 

Budaya sekolah Qur’ani di SD Muhammadiyah tumbuh dari keyakinan bahwa 

pendidikan tidak sekadar proses akademik, melainkan proses spiritual yang menuntun siswa 

mengenal Allah, memahami dirinya, dan berbuat baik kepada sesama. Karena itu, seluruh 

warga sekolah mulai dari kepala sekolah, guru, tenaga kependidikan, hingga peserta didik 

berperan aktif dalam menciptakan suasana religius dan berkarakter Islami. Nilai-nilai 

 
16 Amiq, A. Z. (2025). Dampak Positive Parenting Berbasis Al Qur’an Dalam Pembentukan Perilaku Peserta 

Didik Sd Islam Darunnajah Jakarta 2024 (Doctoral dissertation, Universitas Islam Sultan Agung 

Semarang). 
17 Ilmi, A. M., & Sholeh, M. (2021). Manajemen kepala sekolah dalam mewujudkan budaya religius di sekolah 

Islam. Inspirasi Manajemen Pendidikan, 389-402. 



32 

  

 

 

 

 

 

Qur’ani seperti kejujuran, disiplin, tanggung jawab, keadilan, dan kasih sayang menjadi 

dasar pembentukan perilaku dan kebijakan sekolah.18 

Implementasi budaya Qur’ani di SD Muhammadiyah tampak dalam rutinitas harian 

yang telah menjadi tradisi bersama. Setiap pagi, kegiatan dimulai dengan tadarus Al-Qur’an 

dan doa bersama, yang menanamkan kecintaan terhadap Kalamullah serta membangun 

suasana spiritual di awal hari. Siswa juga dibiasakan untuk mengucap salam, menjaga 

kebersihan, dan menghormati guru serta teman sebagai bentuk pengamalan nilai adab Islami. 

Kegiatan shalat dhuha dan dzuhur berjamaah dilakukan secara teratur, dipimpin oleh guru 

untuk menumbuhkan kedisiplinan ibadah sejak dini. 

Lingkungan fisik sekolah juga mencerminkan suasana Qur’ani. Ruang kelas dihiasi 

dengan kaligrafi ayat-ayat Al-Qur’an, kata-kata bijak Islami, dan pesan moral yang 

mengingatkan siswa untuk selalu berbuat baik. Guru dan tenaga kependidikan menunjukkan 

sikap sopan, santun, dan penuh kasih sayang, sehingga sekolah menjadi ruang belajar yang 

aman, nyaman, dan bernilai spiritual tinggi. Hal ini sejalan dengan konsep hidden 

curriculum, di mana nilai-nilai keagamaan ditanamkan melalui teladan dan kebiasaan, bukan 

hanya lewat mata pelajaran formal. 

Budaya Qur’ani di SD Muhammadiyah tidak berhenti pada ritual keagamaan, tetapi 

berkembang menjadi budaya kerja dan budaya belajar Islami. Setiap warga sekolah 

diharapkan bekerja dengan semangat ihsan bekerja sebaik mungkin karena Allah dan belajar 

dengan niat ibadah. Prinsip ini melahirkan karakter unggul jujur, tangguh, disiplin, dan 

rendah hati. 
 

KESIMPULAN 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa kualitas pelaporan keberlanjutan belum 

sepenuhnya mampu menekan praktik REM pada perusahaan sektor energi di Indonesia. CSR 

disclosure terbukti tidak berpengaruh signifikan terhadap REM, mengindikasikan bahwa 

sebagian besar pengungkapan masih bersifat simbolis dan tidak memiliki kekuatan 

pengawasan yang memadai. Sebaliknya, CSR assurance berpengaruh negatif signifikan 

terhadap REM, menegaskan bahwa verifikasi independen merupakan mekanisme tata kelola 

eksternal yang lebih efektif dalam membatasi distorsi aktivitas operasional riil. Variabel 

kontrol menunjukkan bahwa profitabilitas cenderung menekan intensitas REM, sementara 

ukuran perusahaan dan leverage tidak memberikan pengaruh yang berarti. Berdasarkan 

temuan tersebut, beberapa rekomendasi diajukan: Perusahaan dianjurkan meningkatkan 

substansi informasi keberlanjutan dan mempertimbangkan penggunaan assurance sebagai 

praktik standar; Regulator perlu mengevaluasi kembali aturan mengenai pelaporan 

keberlanjutan terkait kualitas pengungkapan dan kebutuhan assurance; dan Investor 

disarankan menjadikan keberadaan assurance sebagai indikator kredibilitas utama. 

Penelitian ini memiliki keterbatasan, yaitu hanya menggunakan model REM Roychowdhury, 

pengukuran CSR disclosure berbasis indeks GRI, dan fokus pada sektor energi, sehingga 

generalisasi hasil ke sektor lain perlu dilakukan dengan hati-hati. Penelitian selanjutnya 

disarankan menggunakan model REM alternatif yang lebih komprehensif, menambah 

variabel tata kelola internal, serta memperluas sampel lintas sektor untuk memberikan 

pemahaman yang lebih menyeluruh mengenai efektivitas pelaporan keberlanjutan dalam 

menekan praktik earnings management. 

 

 
18 Zain, S. H. W., Wilis, E., & Sari, H. P. (2024). Peran Pendidikan Islam dalam Pembentukan Karakter 

Masyarakat Berbasis Nilai-Nilai Al-Qur'an dan Hadis. IHSAN: Jurnal Pendidikan Islam, 2(4), 199-215. 



33 

  

 

 

 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Clarkson, P. M., Li, Y., Richardson, G. D., & Tsang, A. (2019). Causes and consequences of 

voluntary assurance of CSR reports: International evidence involving Dow Jones 

Sustainability Index inclusion and firm valuation. Accounting, Auditing & Accountability 

Journal, 32(8), 2451–2474. https://doi.org/10.1108/AAAJ-03-2018-3424 

Cohen, D. A., Dey, A., & Lys, T. Z. (2008). Real and accrual-based earnings management in the pre- 

and post-Sarbanes–Oxley periods. The Accounting Review, 83(3), 757–787. 

https://doi.org/10.2308/accr.2008.83.3.757 

Deegan, C. (2002). Introduction: The legitimising role of financial reporting. Accounting, Auditing & 

Accountability Journal, 15(3), 282–311. https://doi.org/10.1108/09513570210435852 

Elbardan, H. M., Uyar, A., Kuzey, C., & Karaman, A. S. (2023). CSR reporting, assurance, and firm 

value and risk: The moderating effects of CSR committees and executive compensation. 

Journal of International Accounting, Auditing and Taxation, 50, 100579. 

https://doi.org/10.1016/j.intaccaudtax.2023.100579 

Fauzimar, S., & Setyorini, C. T. (2025). Sustainability disclosure quality and its determinants: 

Evidence from Indonesia. Jurnal Akuntansi Multiparadigma, 16(1), 45–60. 

https://doi.org/10.18202/jamal.2025.04.16004 

Global Reporting Initiative. (2021). GRI Standards 2021: Universal Standards. 

https://www.globalreporting.org/standards/ 

IESR. (2024). Indonesia Energy Transition Outlook 2025. Institute for Essential Services Reform. 

https://iesr.or.id 

Jensen, M. C., & Meckling, W. H. (1976). Theory of the firm: Managerial behavior, agency costs 

and ownership structure. Journal of Financial Economics, 3(4), 305–360. 

https://doi.org/10.1016/0304-405X(76)90026-X 

Kamela, H., & Alam, R. S. (2021). The influence of voluntary Global Reporting Initiative (GRI) on 

the performance of Indonesia listed companies. Jurnal Akuntansi, 11(1), 16–22. 

https://doi.org/10.33369/j.akuntansi.11.1.16-22 

Menti, F., & Widiastuty, E. (2024). The symbolic use of sustainability reporting in Indonesian public 

companies. Journal of Contemporary Accounting Research, 6(2), 88–102. 

https://doi.org/10.24034/jcar.v6i2.7654 

Nasution, R. M., & Adhariani, D. (2017). Simbolis atau substantif? Analisis praktik pelaporan CSR 

dan kualitas pengungkapan. Jurnal Akuntansi dan Keuangan Indonesia, 14(1), 25–54. 

https://doi.org/10.21002/jaki.2016.02 

Nggebu, A. M., & Rahman, A. F. (2023). Sustainability disclosure and financial performance: 

Evidence from Indonesian listed firms. Jurnal Riset Akuntansi, 12(2), 145–158. 

Ningsih, S., & Subarkah, J. (2018). Aplikasi real earning management melalui faktor-faktor internal 

pada perusahaan go public yang terindeks di JII. Jurnal Akuntansi dan Pajak, 19(1), 89–96. 

Pakawaru, M. I., Mayapada, A. G., Afdalia, N., Tanra, A. A. M., & Afdhal, M. (2021). The 

relationship of CSR disclosure and earnings management: Evidence from Indonesia. Journal 

of Asian Finance, Economics and Business, 8(2), 903–910. 

https://doi.org/10.13106/jafeb.2021.vol8.no2.0903 

Roychowdhury, S. (2006). Earnings management through real activities manipulation. Journal of 

Accounting and Economics, 42(3), 335–370. https://doi.org/10.1016/j.jacceco.2006.01.002 

Santoso, E. B., Basuki, B., & Isnalita. (2024). Standardized corporate social responsibility disclosure, 

assurance, and real earnings management: Evidence from developing countries. Journal of 

Accounting and Investment, 25(1), 48–74. https://doi.org/10.18196/jai.v25i1.20292 

Suchman, M. C. (1995). Managing legitimacy: Strategic and institutional approaches. Academy of 

Management Review, 20(3), 571–610. https://doi.org/10.5465/amr.1995.9508080331 

Sugiyono. (2019). Metode penelitian kuantitatif, kualitatif, dan R&D. Alfabeta. 

Uyun, L., & Mubaroq, A. C. (2025). The effect of CSR disclosure on earnings management in 

energy sector companies listed on the IDX (2019–2021). Journal of Management and Finance, 

https://doi.org/10.1108/AAAJ-03-2018-3424
https://doi.org/10.1108/AAAJ-03-2018-3424
https://doi.org/10.2308/accr.2008.83.3.757
https://doi.org/10.2308/accr.2008.83.3.757
https://doi.org/10.2308/accr.2008.83.3.757
https://doi.org/10.1108/09513570210435852
https://doi.org/10.1108/09513570210435852
https://doi.org/10.1016/j.intaccaudtax.2023.100579
https://doi.org/10.1016/j.intaccaudtax.2023.100579
https://doi.org/10.1016/j.intaccaudtax.2023.100579
https://www.globalreporting.org/standards/
https://www.globalreporting.org/standards/
https://www.globalreporting.org/standards/
https://iesr.or.id/
https://iesr.or.id/
https://iesr.or.id/
https://doi.org/10.1016/0304-405X(76)90026-X
https://doi.org/10.1016/0304-405X(76)90026-X
https://doi.org/10.1016/0304-405X(76)90026-X
https://doi.org/10.33369/j.akuntansi.11.1.16-22
https://doi.org/10.33369/j.akuntansi.11.1.16-22
https://doi.org/10.33369/j.akuntansi.11.1.16-22
https://doi.org/10.21002/jaki.2016.02
https://doi.org/10.21002/jaki.2016.02
https://doi.org/10.21002/jaki.2016.02
https://doi.org/10.13106/jafeb.2021.vol8.no2.0903
https://doi.org/10.13106/jafeb.2021.vol8.no2.0903
https://doi.org/10.13106/jafeb.2021.vol8.no2.0903
https://doi.org/10.1016/j.jacceco.2006.01.002
https://doi.org/10.1016/j.jacceco.2006.01.002
https://doi.org/10.18196/jai.v25i1.20292
https://doi.org/10.18196/jai.v25i1.20292
https://doi.org/10.5465/amr.1995.9508080331
https://doi.org/10.5465/amr.1995.9508080331


34 

  

 

 

 

 

 

25(2), 67–77. 

Venter, E. R., & Krasodomska, J. (2024). Research on extended external reporting assurance: An 

update on recent developments. Journal of International Financial Management & 

Accounting, 35(1), 110–148. https://doi.org/10.1111/jifm.12200 

Wahyudi, H., Lenni, S. M., & Sutarto, H. (2024). CSR index of energy sector companies in 

Indonesia. International Journal of Energy Economics and Policy, 14(1), 1–7. 

https://doi.org/10.32479/ijeep.16918 

Yang, Y.-J., Hsu, Y., Kweh, Q. L., & Asif, J. (2025). Accrual vs. real earnings management in 

internationally diversified firms: The role of institutional supervision. Journal of Risk and 

Financial Management, 18(7), 404. https://doi.org/10.3390/jrfm18070404 

https://doi.org/10.1111/jifm.12200
https://doi.org/10.1111/jifm.12200
https://doi.org/10.32479/ijeep.16918
https://doi.org/10.32479/ijeep.16918
https://doi.org/10.32479/ijeep.16918
https://doi.org/10.3390/jrfm18070404
https://doi.org/10.3390/jrfm18070404

