Vol 9 No. 10 Oktober 2025
Jurnal Studi Multidisipliner eISSN: 2118-7453

SEJARAH UMAT ISLAM DAN DINAMIKA SOSIAL POLITIK
KOMUNITAS MORO DI FILIPINA SELATAN

Fadil Muhammad?, Rava Andrio?, Ellya Roza®
fadilmuhammadd308@gmail.com?, raffaandrio@gmail.com?, ellya.roza@uinsuska.ac.id®
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau

ABSTRAK

Artikel ini membahas sejarah perkembangan Islam di Filipina Selatan, khususnya pada komunitas
Muslim Moro, yang memiliki akar peradaban Islam sejak abad ke-13. Melalui jalur perdagangan
dan dakwah, Islam berkembang pesat di wilayah Sulu, Mindanao, dan sekitarnya, kemudian
membentuk kekuatan politik melalui berdirinya Kesultanan Sulu dan Kesultanan Mindanao.
Namun, penetrasi kolonial Spanyol, disusul Amerika Serikat, mengubah konstelasi sosial-politik
umat Islam dan menempatkan mereka sebagai kelompok minoritas yang termarginalkan. Kondisi
tersebut berlanjut setelah Filipina merdeka, menciptakan ketegangan berkepanjangan antara
pemerintah pusat dan masyarakat Moro. Penelitian ini menggunakan metode studi sejarah melalui
penelusuran literatur untuk menelaah proses islamisasi, dinamika perlawanan, serta lahirnya
gerakan separatis seperti MNLF, MILF, dan Abu Sayyaf. Temuan kajian menunjukkan bahwa
identitas keislaman menjadi basis perlawanan dan simbol konsolidasi sosial-politik umat Moro
dalam mempertahankan budaya, agama, dan wilayahnya. Upaya perjanjian damai, termasuk
keterlibatan Indonesia sebagai mediator, menggambarkan bahwa konflik Moro tidak hanya bersifat
nasional, tetapi juga terkait dengan solidaritas dunia Islam. Pada akhirnya, perjuangan Moro
merupakan refleksi atas tuntutan keadilan, pengakuan identitas, dan upaya memperoleh otonomi
yang berdaulat dalam kerangka negara Filipina.

Kata Kunci: Fhilipina, Islam, Sejarah.

ABSTRACT

This article discusses the history of the development of Islam in the Southern Philippines,
particularly in the Moro Muslim community, which has its roots in Islamic civilization since the
13th century. Through trade and da'wah, Islam flourished in the provinces of Sulu, Mindanao, and
its surroundings, then formed a political power through the establishment of the Sultanate of Sulu
and the Sultanate of Mindanao. However, Spanish colonial penetration, followed by the United
States, changed the socio-political constellation of Muslims and placed them as a marginalized
minority group. This continued after the Philippines' independence, creating prolonged tensions
between the central government and the Moro people. This research uses the method of historical
study through literature search to examine the process of Islamization, the dynamics of resistance,
and the birth of separatist movements such as the MNLF, MILF, and Abu Sayyaf. The findings of
the study show that Islamic identity is the basis of resistance and a symbol of the socio-political
consolidation of the Moro community in defending their culture, religion, and territory. The peace
treaty effort, including Indonesia's involvement as a mediator, illustrates that the Moro conflict is
not only national, but also related to the solidarity of the Islamic world. In the end, the Moro
struggle is a reflection of the demands for justice, recognition of identity, and the effort to obtain
sovereign autonomy within the framework of the Philippine state. Keywords: Philosophy, Islam,
History.

Keywords: Philippines, Islam, History.

PENDAHULUAN

Menurut Azyumardi Azra bahwa kawasan Asia Tenggara terbagi menjadi tiga
bagian berdasarkan atas pengaruh yang diterima wilayah tersebut. Pertama adalah wilayah
Indianized Southeast Asia, Asia Tenggara yang dipengaruhi India yang dalam hal ini
hindu dan budha. Kedua, Sinized South East Asia, wilayah yang mendapatkan pengaruh

372


mailto:arumdyyah@gmail.com1
mailto:leilanivp05@gmail.com2
mailto:ellya.roza@uinsuska.ac.id3

China, adalah Vietnam. Ketiga, yaitu wilayah Asia Tenggara yang dispanyolkan, atau
Hispainized South East Asia, yaitu Philipina. Ketiga pembagian tersebut seolah
meniadakan pengaruh Islam yang begitu besar di Asia Tenggara, khususnya Philipina.
Seperti tertulis bahwa Philipina termasuk negara yang terpengaruhi oleh Spanyol. Hal itu
benar adanya, akan tetapi pranata kehidupan di Philipina juga terpengaruhi oleh Islam
pada masa penjajahan amerika dan spanyol. Makalah ini akan menyingkap dengan singkat
tentang sejarah masuknya Islam di Philipina.

Islam di Asia menurut Dr. Hamid dalam bukunya yang berjudul “Islam Sebagai
Kekuatan International”, Dr. Hamid mencantumkan bahwa Islam di Philipina merupakan
salah satu kelompok minoritas diantara negara-negara yang lain. Daristatistik demografi
pada tahun 1977, masyarakat Philipina berjumlah 44. 300.000 jiwa. Sedangkan jumlah
masyarakat Muslim 2.348.000 jiwa. Dengan prosentase 5,3% dengan unsur dominan
komunitas Mindanao dan mogondinao.

Asia tenggara adalah sebutan untuk wialyah daratan Asia bagian timur yang terdiri
dari jazirah Indo-Cina dan kepualauan yang banyak serta terilingkupi dalam Negara
Indonesia dan Philipina. Melihat sejarah masa lalu, terlihat bahwa Islam bukanlah agama
pertama yang tumbuh pesat, akan tetapi Islam masuk ke lapisan masyarakat yang waktu
itu telah memiliki peradaban, budaya, dan agama. Dalam makalah ini, pemakalah akan
membahas beberapa hal penting tentang Islam di Filipina. Antara lain: Sejarah masuknya
Islam di Filipina, faktor-faktor Islam menjadi agama minoritas di Filipina. Hal-hal tersebut
menjadi pembahasan dalam makalah ini, karena merupakan sebuah upaya besar dalam
mengangkat dan menyebarkan agama Islam.

Dari latar belakang di atas, penulis mengemukakan permasalahan sebagai pokok
pembahasan dalam makalah ini. Bagaimana sejarah masuknya Islam di Filipina?
Bagaimana perkembangan Peradaban Islam di Filipina dan bagaimana komunitas moro di
filipina Selatan.

METODE PENELITIAN

Metode penelitian yang diterapkan bersifat kualitatif dengan menggunakan
pendekatan dalam penelitian sejarah, meliputi tahapan heuristik, verifikasi, interpretasi,
serta historiografi. Tahap pertama yaitu heuristik dilakukan dengan menghimpun berbagai
informasi dari beragam sumber yang relevan, seperti buku, jurnal, dan artikel ilmiah.
Setelah proses pengumpulan data selesai, tahap berikutnya adalah melakukan Kkritik
sumber. Seusai tahapan heuristik tersebut, data diseleksi dan dianalisis secara kritis, baik
dari sisi internal maupun eksternal, untuk mendapatkan fakta yang bersifat objektif.
Setelah proses kritik dilakukan secara mendalam dan cermat, barulah kajian dilanjutkan ke
tahap penafsiran (interpretasi). Untuk mendapatkan fakta sejarah yang valid, penelitian
harus dilakukan secara teliti dan objektif. Sumber data diperoleh melalui literatur
akademik, jurnal penelitian, serta berbagai laporan sejarah yang berkaitan dengan
komunitas Muslim Moro di Filipina Selatan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Sejarah Masuknya Islam Di Fhilipina

Filipina adalah sebuah Negara kepulauan yang terdiri dari 7107 pulau. Penduduknya
yang berjumlah 47 jiwa menggunakan 87 dialek bahasa yang berbeda yang mencerminkan
banyaknya suku dan komunitas etnis. Sebelum kedatangan Islam, Filipina adalah sebuah
wilayah yang dikuasai oleh kerajaan-kerajaan. Islam dapat masuk dan diterima dengan
baik oleh penduduk setempat setidaknya karena ajaran Islam dapat mengakomodasi
berbagai tradisi yang telah mereka lakukan selama ini Islam masuk ke wilayah Filipina

373



Selatan, terutama sebuah kepulauan Sulu, Mindanao kurang lebih pada tahun 1380
Masehi. Seorang ulama Arab dan tabib bernama Karimul Makhdum, bersama Raja
Baguinda, dikenal sebagai tokoh pertama yang memperkenalkan serta menyebarkan ajaran
Islam di Kepulauan Sulu dan Mindanao.

Menurut rekaman sejarah, Raja Baguinda adalah seorang pangeran dari ranah
minang Minang kabau (Sumatra Barat). Beliau tiba di kepulauan Sulu kurang lebih (10)
sepuluh tahun setelah ia berhasil menyebarkan ajaran/agama Islam di kepulauan
Zamboanga dan Basilan. Dari hasil jerih paya, usaha kerja kerasnya untuk meyakinkan
raja tentang agama islam, akhirnya raja Kabungsuwan Manguindanao, penguasa yang
terkenal terkenal dari kepulauan Manguindanao menerima ajaran islam dan masuk islam.
Dari titik inilah awal peradaban Islam di wilayah ini mulai dirintis. Namun, terdapat
pendapat lain mengenai masuknya Islam ke Kepulauan Sulu. Disebutkan bahwa Islam
telah hadir di Sulu sejak abad ke-9 melalui jalur perdagangan. Akan tetapi, hal tersebut
belum menjadi faktor yang berpengaruh besar dalam sejarah Sulu hingga abad ke-13,
ketika para penyebar Islam (da’i) mulai menetap untuk pertama kalinya di Buasna (Jolo)
dan kemudian melanjutkan penyebaran ajaran Islam ke berbagai daerah lain di Kepulauan
Sulu.!

Masuknya Islam di wilayah tersebut berawal dari bagian selatan, yaitu melalui Pulau
Sulawesi dan Sumatra. Beberapa sumber menyebutkan bahwa penyebaran Islam di daerah
itu terjadi sekitar abad ke-13, tepatnya sekitar tahun 1365 Masehi. Pada tahun 1973,
bahasa Arab mulai digunakan sebagai bahasa pengantar dalam proses pengajaran di
sekolah-sekolah yang diikuti oleh masyarakat Muslim, dan dua hari besar Islam secara
resmi ditetapkan sebagai hari libur bagi umat Islam. Lembaga keuangan Islam pun
berkembang dalam bentuk lembaga zakat, wakaf, serta sistem perbankan Islam. Lembaga-
lembaga tersebut mengelola berbagai kegiatan seperti perseroan terbatas, asuransi, dan
manajemen lembaga keuangan berdasarkan prinsip-prinsip ekonomi Islam. Pada tahun
1977, Undang-Undang Hukum Perdata Muslim Nasional disahkan, meskipun
penerapannya belum sepenuhnya dilakukan di seluruh kantor peradilan maupun wilayah
yang memberlakukan hukum syariat.? Dirasa penting untuk membicarakan Kesultanan dan
sisililah sulu yang biasa juga di sebut tarsila sulu karna masuk dan berkembangnya isla di
Filipina tida dapat di pisahka dari kerajaan kesultanan sulu®

Menurut Dr. Hamid, penyebaran Islam di Asia terbagi menjadi tiga bentuk. Pertama,
penyebaran Islam yang menghasilkan mayoritas penduduk Muslim. Kedua, kelompok
masyarakat Muslim yang berstatus minoritas. Ketiga, kelompok negara-negara Islam yang
hidup dalam kondisi tertindas. Dalam karyanya yang berjudul Islam Sebagai Kekuatan
Internasional, Dr. Hamid menyebut bahwa Islam di Filipina termasuk dalam kategori
kelompok minoritas di antara negara-negara lainnya. Seorang ulama dan tabib asal Arab
bernama Karimul Makhdum bersama Raja Baguinda tercatat sebagai tokoh pertama yang
menyebarkan ajaran Islam di kepulauan tersebut. Berdasarkan catatan sejarah, Raja
Baguinda merupakan seorang pangeran yang berasal dari Minangkabau (Sumatra Barat).
la tiba di Kepulauan Sulu sepuluh tahun setelah berhasil menyebarkan dakwah Islam di
Kepulauan Zamboanga dan Basilan. Berkat usahanya yang gigih pula, akhirnya
Kabungsuwan dari Maguindanao, salah satu raja terkenal di wilayah tersebut, memeluk

! Hasaruddin, “Perkembangan Sosial Islam di Filipina®, dalam Jurnal Pendidikan Sosial dan Budaya, Vol,01
N0.01.2019:33-34

2 Syahraeni. A “Islam di Filipina” dalam Jurnal Adabiyah, Vol, 10 N0.01.2010.193-196

3 Sa. Saifullah, “Umat Islam di Fiilipina Selatan”, dalam jurnal islamica Vol,03 No.01.2008:54

374



agama Islam.*

Filipina juga tercatat pernah mengalami masa penjajahan oleh bangsa Eropa, yaitu
Spanyol. Dalam catatan sejarah disebutkan bahwa Filipina sempat dijajah oleh Spanyol
dan Amerika. Ketika Spanyol mulai menjajah Filipina pada tanggal 16 Maret 1521,
Kesultanan Sulu sebenarnya telah berdiri sejak tahun 1450, atau sekitar 71 tahun
sebelumnya. Pemerintah kolonial Spanyol berhasil menaklukkan wilayah utara Filipina
dengan relatif mudah tanpa adanya perlawanan besar, berbeda halnya dengan bagian
selatan Filipina yang menjadi pusat masyarakat Islam. Di wilayah selatan ini, penduduk
Muslim melakukan perlawanan sengit dengan penuh keberanian dan semangat pantang
menyerah. Masuknya Islam ke Kepulauan Sulu diperkirakan terjadi pada abad ke-13
melalui ajaran yang diperkenalkan oleh Tuan Mashaika. Islam bahkan pernah menjadi
agama mayoritas di Filipina, namun kedatangan penjajah Spanyol dan Amerika, ditambah
dengan situasi politik yang berkembang di Filipina, menyebabkan Islam kemudian
berubah menjadi agama minoritas di negara tersebut.®
Komunitas Moro Sebagai Masyarakat Awal Islam Di Filipina

Komunitas Moro merupakan kelompok etnoreligius Muslim yang mendiami wilayah
Filipina bagian selatan dan telah eksis sejak abad ke-14. Kelompok ini terdiri dari sekitar
13 suku, di antaranya suku Maguindanao, Tausug, dan Maranao. Sejarah mereka diwarnai
oleh penindasan selama masa penjajahan Spanyol dan Amerika, yang kemudian memicu
perjuangan panjang untuk memperoleh kemerdekaan dan otonomi bagi masyarakat
Muslim Moro. Komunitas ini menempati wilayah yang mencakup 13 provinsi yang berada
di bawah ketentuan Undang-Undang Empat Zona yang berbeda. Pertama, wilayah yang
termasuk dalam Zona IV mencakup gugusan Pulau Palawan; kedua, wilayah yang
termasuk dalam Zona IX meliputi Pulau Sulu, Basilan, Tawi-Tawi, dan Zamboanga del
Sur; ketiga, wilayah yang tergabung dalam Zona XI meliputi gugusan pulau
CotabatoSelatan, Dan Davao del sure; sedangkan keempat, masuk dalam zona XII seperti
Lanao del Norte, Lanao del Sure, Cotabato Utara, Maguindanao dan sultan Kudarat.®

Moro merupakan istilah umum yang digunakan untuk menyebut kelompok
etnolinguistik Muslim di Filipina. Berdasarkan sensus tahun 2010, sekitar 5,6 persen
penduduk Filipina beragama Islam, sedangkan menurut Komisi Nasional Muslim Filipina
pada tahun 2012, jumlah sebenarnya diperkirakan mencapai sekitar 11 persen dari total
populasi. Sebagian besar umat Muslim Filipina bermukim di Pulau Mindanao bagian
selatan, Pulau Palawan, serta Kepulauan Sulu. Kelompok etnolinguistik utama di antara
masyarakat Moro meliputi suku Maguindanao, Maranao, Tausug, Samal, Bajau, Yakan,
Ilanon, Sangir, Melabugnan, dan Jama Mapun. Namun, terdapat tiga kelompok besar yang
menjadi mayoritas di antara penduduk Moro, yaitu suku Maguindanao yang berasal dari
Provinsi Cotabato Utara, Sultan Kudarat, dan Maguindanao; suku Maranao dari dua
Provinsi Lanao; serta suku Tausug dari wilayah Jolo. Bahasa-bahasa yang digunakan oleh
Masyarakat ini, sebagaimana halnya bahasa Tagalog dan sebagian besar bahasa lain yang
dituturkan oleh masyarakat Filipina non-Muslim, termasuk dalam cabang bahasa Melayu-
Polinesia yang merupakan bagian dari rumpun bahasa Austronesia.’

Berdirinya Kesultanan Mindanao dan Sulu merupakan tonggak penting dalam tradisi

4 Hasararuddin, “Perkembangan Sosial Islam di Filipina”, dalam Jurnal Pendidikan Sosial dan
Budaya.Vol,01 N0.01.2019:62-63

5 sari meta ratna, dkk, “Studi Pendidikan Islam di Filipina”, dalam jurnal ilmiah keislaman, Vol,01 No.01.
2013:62

® Gafur Abd, “Dinamika Muslim Moro Di Fhilipina Selatan Dan Gerakan Sparitis Abu Sayyaf”, dalam
jurnal sosial dan budaya Vol, 13 N0.02.2016:176

7 https://minorityrights.org/communities/moro-muslims/

375


https://minorityrights.org/communities/moro-muslims/

sejarah politik suku Tausug secara khusus dan umat Muslim Moro secara umum.
Kekuasaan Sultan Sulu dimulai pada tahun 1450 Masehi di bawah kepemimpinan Sultan
Syarif Abu Bakar, dan bertahan hingga tahun 1915 ketika tekanan politik dari kekuasaan
kolonial Amerika semakin kuat.Hal ini menunjukkan bahwa Kesultanan Sulu mampu
bertahan selama hampir 500 tahun dan tidak berhasil ditaklukkan oleh kolonial Spanyol.
Namun, sebagian sejarawan berpendapat bahwa kesultanan sebagai suatu sistem
pemerintahan baru benar-benar mengalami kejatuhan pada tahun 1936 M, ketika pihak
Persemakmuran menolak untuk mengakui pewaris mana pun yang menentang kekuasaan
Sultan Jamalul 1l sebagai penguasa terakhir. Pembentukan komunitas politik yang
terorganisir sebagai hasil dari penyatuan banua (komunitas) yang terpusat memberikan
kontribusi besar bagi masyarakat Tausug di wilayah Kesultanan Sulu. Kesultanan Sulu
tidak hanya mencakup masyarakat suku Tausug saja, tetapi juga memiliki kendali atas
beberapa suku lainnya seperti Samal, Yakan, dan Bajau yang beragama Islam, termasuk
juga berbagai suku yang mendiami wilayah Zamboanga dan Basilan).®

Dalam uraian berikut akan dijelaskan beberapa hal terkait Muslim Moro, antara lain
mengenai potret Muslim Moro dari awal masuknya Islam hingga terbentuknya Kesultanan
Mindanao dan Sulu; selanjutnya membahas nasib Muslim Moro pada masa penjajahan
Spanyol dan Amerika hingga memasuki era Filipina merdeka. Tidak kalah menarik,
penulis juga menguraikan serta menganalisis pergerakan Muslim Moro, yaitu Moro
National Liberation Front (MNLF, 1971) yang dipimpin oleh Nur Misuari, Moro Islamic
Liberation Front (MILF, 1984) yang dipimpin oleh Hasyim Salamat, dan terakhir gerakan
Abu Sayyaf yang dipimpin oleh Abdurrazzak Janjalani (1993). Pergerakan Abu Sayyaf
yang muncul lebih belakangan ini cenderung mengambil langkah-langkah radikal dan
ekstrem, sehingga banyak pengamat mengkategorikan organisasi tersebut sebagai
kelompok terorise.’
Sentuhan awal islam di philipina selatan

Filipina merupakan sebuah negara yang terdiri dari berbagai pulau besar dan kecil.
Dua pulau terbesar adalah Luzon dan Mindanao, yang mencakup sekitar dua pertiga dari
keseluruhan wilayah Filipina. Selain itu, ada pulau-pulau lain seperti Mindoro, Panay,
Negros, Cebu, Bohol, Leyte, Samar, Masbate, serta Pulau Palawan. Filipina memiliki
sejumlah gunung berapi, seperti yang terdapat di pulau Batan dan Babuyan di utara Luzon,
serta beberapa gunung di bagian selatan Luzon. Di Batangas terdapat Gunung Taal, di
Albay ada Gunung Mayon, dan di bagian utara Negros terdapat Gunung Camlon. Selain
itu, ada juga Gunung Apo di Davao. Gunung-gunung berapi tersebut menyebabkan tanah
di sekitarnya sangat subur sehingga cocok untuk pertanian. Sebagian besar wilayah
Filipina memiliki curah hujan yang tinggi, kecuali daerah Cagayan (timur laut Pulau
Palawan), bagian tenggara Pulau Negros dan Cebu, wilayah Zamboanga, serta hulu Teluk
Sarangani yang mengalami curah hujan rendah dan musim kemarau yang relatif panjang.
Pembahasan mengenai Kesultanan dan Silsilah Sulu (juga dikenal sebagai Tarsilah Sulu)
dianggap penting karena perkembangan Islam di Filipina sangat terkait erat dengan
keberadaan Kesultanan Sulu. Namun, perlu dicatat bahwa terdapat beberapa versi Silsilah
dan Tarsilah Sulu yang kadang berbeda bahkan bertentangan satu sama lain.

Hal ini terjadi karena campuran antara dongeng atau mitos dengan fakta sejarah.
Oleh sebab itu, penting untuk menggunakan berbagai sumber Silsilah dan Tarsilah yang
beragam serta melakukan analisis mendalam untuk kemudian menyimpulkan. Hampir

8 Abd. Ghofur, ”Dinamika Muslim Moro Di Philipina Selatan Dan Gerakan Sparatis Abu Sayyaf” ,Sosial
Budaya, Vol. 13, No.2, 2016:175-188.

°® Abd. Ghofur, ”Dinamika Muslim Moro Di Philipina Selatan Dan Gerakan Sparatis Abu Sayyaf” ,Sosial
Budaya, Vol. 13, No.2, 2016:175-188

376



semua Silsilah bermula pada masa pemerintahan Rapa Sipad (dari bahasa Sanskerta: Raja
Shripaduka) di Pulau Jolo, saat seorang Muslim bernama Tuan Masha’ika datang ke
daerah yang disebut Maimbung di bagian selatan Pulau Sulu. Sebuah batu nisan bernama
Migbal dengan tanggal tahun 1310 ditemukan di Badatto, tidak jauh dari Jolo di Pulau
Sulu. Penemuan batu nisan ini menjadi salah satu bukti arkeologis penting mengenai
masuk dan berkembangnya Islam di Filipina. Pada waktu itu, masyarakat di Pulau Jolo
masih menganut kepercayaan berhala dan animisme.

Karena kelebihan yang dimiliki Tuan Masha’ika, ia diterima dan dihormati oleh
masyarakat setempat, bahkan dinikahkan dengan puteri Rapa Sipad. Tuan Masha’ika
memiliki tiga anak, salah satunya bernama Aisha, satu lagi Tuan Hakim yang memiliki
empat anak laki-laki bernama Tuan Da’im, Tuan Buda, Tuan Bujang, dan Tuan Muku,
serta seorang puteri yang namanya tidak diketahui. Keempat putera Tuan Hakim (yang
berarti cucu Tuan Masha’ika) memerintah di Maimbung. Inilah titik awal masuknya Islam
di Filipina, bersamaan dengan ditemukannya batu nisan Migbal di Badatto, dekat Jolo,
pada tahun 1310.%0
Konflik Moro

Islam masuk ke Filipina abad ke-13 M yang dibawa oleh para pedagang Arab yang
berasal dari Indonesia( sumatera) dan juga Malaysia. Setelah masuknya islam di Filipina,
berdirilah kesultanan-kesultanan Islam yang mempunyai pemerintahan dan kedaulatan, di
antaranya adalah Sulu dan Mindanao. Muslim moro atau mindanao mendiami wilayah
dalam 13 provinsi yang terbagi dalam empat zona yang berbeda dibawah undangundang
Filipina.

Setelah Filipina merdeka dari penjajahan kolonial spanyol dan Amerika, Muslim
Moro di Filipina Selatan masih meneruskan kebijakan lama sewaktu di jajah. Penindasan
tersebut dilakukan Pemerintah Filipina dan juga golongangolongan katolik yang menjadi
mayoritas disana. Penindasan yang menyengsarakan rakyat muslim moro memiliki tujuan
untuk pemerataan tanah muslim di Filipina selatan demi kepentingan ekonomi Filipina
Utara dan juga politik nya Kkita dapat menganalisa bahwa awal mula gerakan
pemberontakan muslim moro pada masa kemerdekaan Filipina berawal dari gerakan MIM,
yang akan menjadi cikal bakal lahirnya suatu pergerakan lainnya seperti MNLF, MILF,
dan Abu Sayyaf. MNLF. MNLF : MORO NATIONAL LIBERATION FRONT/FRONT
PEMBEBASAN NASIONAL MORO Merupakan suatu gerakan perjuangan yang berbau
radikal yang bertuuan untuk memperoleh kemerdekaan sepenuhnya tas Filipina selatan.
Gerakan ini dipelopori oleh Nur Misuari pada tahun 1969..1! Kerangka perjuangan orang
Moro ternyata telah memunculkan dimensi lain dalam kehidupan berbangsa dan bernegara
di Filipina. Orang-orang Moro lebih menginginkan sebagai orang Muslim daripada
sebagai orang Filipina. Hal inilah yang menyebabkan orang Moro sulit melakukan
kompromi dengan pemerintah.

Dalam kalangan orang-orang Moro, Islam menjadi ikatan mereka, sebab Islam juga
sudah merupakan ikatan pemersatu di dalam masyarakat Muslim di Asia Tenggara (Taufig
Abdullah, 1976). Dalam kehidupan sehari-hari, mereka tidak membedakan antara hukum
dan adat. Banyak hukum dikesampingkan karena dianggap kontradiksi dengan adat yang
berlaku.'? Resolusi  konflik di  Mindanao sendiri sulit terjadi karena perbedaan-

10 Saifullah SA, “Umat Islam Di Filipina Selatan Sejarah, Perjuangan Dan Rekonsiliasi”, Islamica, Vol. 3,
No. 1, 2008:54-55

1 Ayni Nuril, “Masalah Moro: Sebuah Kajian Perkembangan Kasus Konflik Internal Moro Hingga Kancah
Internasional (1946-2019)”, Dalam jurnal Bakaba, VVol.09 N0.01.2021:10

12 Wiharyanto Kardiyat, “Perkembangan Masalah Moro 1975-1994” dalam jurnal seri pengetahuan dan
pengajaran sejarah, VVol.28 No0.01.2014.

377



perbedaan yang ada, serta kemauan untuk menyelesaikan konflik  yang sangat
minim dari kedua belah pihak. Kompromi seringkali tidak terjadi karena tidak ada
pihak yang mau mengalah. Untuk itu, perlu dibuat sebuah langkah-langkah khusus
untuk melakukan resolusi konflik di Mindanao ini*>* DAN TERNYATA Indonesia juga
terlibat dalam perdamaian atau penyelesaia konflik moro di Filipina selatan.

Setelah berdirinya MNLF, Presiden Ferdinand Marcos menanggapi gerakan MNLF
dan berbagai perlawanan Muslim di Mindanao dianggap sebagai pemberontak dengan
memberlakukan Martial Law atau keadaan darurat perang pada tahun 1972. la mengirim
tentara besar-besaran ke Mindanao untuk menumpas pemberontakan dan tuntutan merdeka
yang mulai membesar. Reaksi keras dari presiden Marcos justru semakin menguatkan
dukungan dari Bangsa Moro untuk MNLF Sadar dengan dampak negatif permusuhan itu
terhadap kestabilan politik, pemerintah Filipina melakukan peningkatan hubungan
diploma- 59 Indonesian Perspective, Vol. 3 No. 1 (Januari-Juni 2018): 52-64 tik dengan
negara-negara di Asia Tenggara yang tergabung dalam ASEAN. Filipina adalah salah satu
pelopor ASEAN sehingga Filipina memiliki akses hubungan kerjasama dengan negara-
negara pelopor lainnya, seperti Indonesia, Malaysia, Singgapura, dan Thailand.

Keberadaan Indonesia dan Malaysia sebagai negara dengan penduduk mayoritas
Muslim membuat Filipina merasakan perlunya hubungan politik yang kuat antarnegara
tersebut sehingga dapat dimanfaatkan untuk penyelesaian konflik di Filipina Selatan
Melalui hubungan politik Filipina dengan negara-negara tetangga, Filipina mampu
membangun kembali hubungan yang sebelumnya renggang dengan Malaysia. Dalam
konteks konflik MNLF-pemerintah Filipina, Malaysia mendukung gerakan masyarakat
Muslim di Filipina Selatan. Hubungan yang baik dengan Malaysia memberi harapan
meminimalisasi suplai persenjataan terhadap MNLF. Memperluas hubungan dengan dunia
Muslim juga termasuk dalam strategi politik yang dilakukan oleh pemerintah Filipina
untuk memperlemah moral pasukan MNLF. Pada tahun 1975 Filipina mengirim
delegasinya untuk mengikuti konferensi di Arab dan dalam kesempatan itu pemerintah
Filipina menawarkan otonomi Muslim di Mindanao dan Sulu sebagai bentuk upaya
meredam konflik Pendekatan yang dilakukan oleh pemerintah Filipina terhadap negara-
negara Muslim merupakan sebuah langkah untuk mewujudkan stabilitasi kawasan Filipina
Selatan, yang mana konflik antara pemerintah Filipina dengan pejuang Moro belum
menemukan titik terang bahkan setelah beberapa perjanjian perdamaian terbentuk. Namun,
dengan adanya kerjasama antara Filipina dan negara-negara Muslim, salah satunya
Yordania yang merupakan penyuplai bantuan terhadap pasukan pejuang Moro, akhirnya
bantuan dari Yordania kepada pejuang Moro dihentikan®*

Keterlibatan Indonesia sebagai mediator tidak lepas dari mandat yang diberikan
melalui pertemuan Cipanas pada 14-16 April 1993. Kala itu sebagai upaya untuk
meredakan konflik, Indonesia menerapkan beberapa strategi mediasi dengan memfasilitasi
4 kali pertemuan resmi, 10 kali pertemuan dengan pembahasan pada tingkat komite
gabungan, serta 77 kali pertemuan pada pembahasan di ranah teknis. Pada pertemuan
komite gabungan pada Desember 1993 yang bertempat di Kota Jolo, dihasilkan beberapa
kesepakatan salah satunya adalah gencatan senjata yang harus dilakukan oleh Pemerintah
Filipina dan juga MNLF. Selain itu, Indonesia akan mengirimkan Kontingen Garuda
sebagai pasukan pemeliharaan perdamaian.. Pada 2 September 1996, Indonesia yang saat
itu menjadi ketua ASEAN kemudian mengakomodasi proses penandatanganan perjanjian

13 Raden Mas Jerry Indrawan, “Resolusi Konflik Bagi Etnis Moro Di Filipina”, dalam Jurnal International
& Diplomacy Vol. 2, No. 1.2016:121

14 Dewa Anggara,” Peran Indonesia dalam Upaya Penyelesaian Konflik antara Pemerintah Filipina dan Moro
Nationalism Liberation Front (MNLF)” Indonesian Perspective, Vol. 3, No. 1 2018:58-59

378



damai. Dari pertemuan ini ada beberapa poin yang menjadi hasil kesepakatan kedua belah
pihak yaitu (1) proses penggabungan MNLF ke tentara Filipina, (2) Pembentukan
Autonomous Region in Muslim Mindanao (ARMM), serta proses diskusi terkait (3)
pembagian sumber daya alam.™®
Dinamika Muslim Moro Di Filipina Selatan Dan Gerakan Sparatis Abu Sayyaf

Perjuangan Muslim Moro memasuki fase baru setelah Filipina merdeka. Gerakan
terorganisir paling awal muncul pada tahun 1968 M dengan nama Muslim Independent
Movement (MIM). Gerakan pembebasan Muslim Moro ini lahir sebagai respons atas
meningkatnya tekanan rezim Presiden Ferdinand Marcos (1965-1986 M) vyang
memberlakukan kebijakan represif dan berwatak otoriter terhadap masyarakat Moro. MIM
didirikan oleh seorang politisi Muslim bernama Uldog Maltalan, namun organisasi ini
tidak mampu bertahan lama karena dibungkam oleh tekanan pemerintah. Setelah itu, pada
tahun 1971 berdirilah organisasi perjuangan baru bernama Moro Liberation Front (MLF)
yang tidak terlepas dari situasi politik era Marcos, khususnya setelah diterbitkannya
Presidential Proclamation No. 1081. Sejak momentum tersebut, perjuangan kaum Moro
terus berkembang meskipun mengalami berbagai perubahan mendasar akibat perbedaan
ideologi dan strategi perjuangan. Dari tubuh MLF kemudian muncul berbagai organisasi
lain seperti Anshor el-Islam, Moro National Liberation Front (MNLF) dipimpin oleh
Hasyim salamat. Sejak Filipina merdeka tahun 1946, kondisi Muslim Moro belum
mengalami perubahan berarti, karena pemerintah Filipina tetap melanjutkan pola
kebijakan kolonial Amerika yang menekan minoritas Muslim. Pada tahun 1968 berdiri
MIM sebagai gerakan terorganisir pertama, disusul MLF tahun 1971, kemudian MLF
berubah menjadi MNLF di bawah Dr. Nur Misuari. Dari MNLF sebagian anggota
memisahkan diri dan membentuk MILF yang dipimpin Hashim Salamat, dan pada tahun
1993 muncul pula kelompok Abu Sayyaf yang dipimpin Abdurrazak Janjalani. Munculnya
berbagai organisasi ini dipengaruhi oleh perbedaan ideologi perjuangan: sebagian bersifat
moderat seperti MNLF dan MNLF Reformasi, sementara lainnya cenderung lebih radikal
seperti MILF, bahkan ada yang berhaluan ekstrem seperti kelompok Abu Sayyaf.'6
Faktor Yang Berpengaruh Terhadap Gerakan Islam di Filipina

faktor-faktor terjadinya gerakan Islam di Filipina, secara garis besar dipengaruhi
oleh dua faktor, yaitu faktor intern dan faktor ekstern.
1. Faktor internal

Penduduk Filipina tidak memiliki kesadaran nasional yang kuat, dan secara terang-
terangan menyatakan keluhan mengenai minimnya kesatuan serta solidaritas. Pemerintah
tidak dipandang sebagai figur pelindung, sehingga tidak memperoleh kepercayaan maupun
loyalitas yang besar dari rakyatnya.
2. Faktor Ensternal

Di Filipina, pengaruh kekuatan luar dipandang sebagai faktor yang merusak seluruh
susunan sosial yang dianggap sehat. Persoalan ini telah lama membayangi kehidupan
bangsa Filipina, namun menjadi semakin serius pada masa kolonialisme Amerika Serikat.
Warisan penjajahan tersebut dinilai bertanggung jawab atas maraknya ketertarikan
terhadap produk-produk asing, yang sering disebut sebagai “mentalitas kolonial kita,”
serta munculnya rasa rendah diri di hadapan bangsa kulit putih, sehingga menumbuhkan
budaya meniru secara membuta. Kekaguman berlebihan terhadap kebudayaan luar ini

15 Benhard Masalle Bua, “Kontribusi ASEAN di Era Kepemimpinan Indonesia dalam Penyelesaian
Konflik Antara Moro National Liberation Front (MNLF) dan Pemerintah Filipina” tahun
2024.

16 Abd. Ghofur, “Dinamika Muslim Moro Di Filipina Selatan Dan Gerakan Sparatis Abu SayyaF”
Sosial Budaya, Vol. 13, No.2, 2016:181-187

379



menyusup ke dalam sistem pendidikan dan media berbahasa Inggris, dan menjadikan
kemampuan berbahasa Inggris sebagai simbol utama martabat diri. Dampaknya, banyak
yang kemudian beranggapan bahwa pendidikan formal di Filipina tidak memiliki
keterkaitan dengan kebudayaan asli masyarakat, bahkan terlepas dari realitas kebudayaan
rakyat Filipina sendiri.’

Gagalnya Upaya Pemerintah Untuk Memenuhi Hak-Hak Minoritas Moro

Pemerintahan Filipina telah melakukan berbagai upaya untuk menyelesaikan
permasalahan konflik Filipina Selatan yang terjadi antara gerakan separatisminoritas Moro
dengan pemerintah Filipina. Hal ini tidak bisa dilepaskan karena adanya respon dunia
internasional terhadap negara Filipina terutama dunia muslim. Sehingga Filipina
mengeluarkan beberapa kebijakan seperti pemberian hak otonom, pendirian beberapa
lembaga Islam. Hak-hak otonom yang dijanjikan oleh pemerintah terhadap masyarakat
muslim akhirnya patah ketika pada tahun 1946 pemerintah Manila membuat program
pemukiman bagi orang Kristen dari Luzon dan Visaya di wilayah Moroberdasarkan UU.
No. 1888 tanggal 22 Juni 1957 dibentuklah Commission On National Integration. Program
ini sebenarnya kelanjutan dari politik integrasi yang dilakukan AS. Hal ini mengakibatkan
peralihan posisi oleh Kristen di bidang politik dan ekonomi, sehingga menyababkan
muslim Moro terpinggirkan. Selain itu, banyak usaha pemerintah untuk mengeeksploitasi
hasil tambang atau sumber daya alam lainnya di wilayah masyarakat Moro di Mindanao.
Hal ini dilakukan untuk keuntungan berbagai proyek industri di wilayah Utara Filipina.'®
Perospek Perdamaian

Pada hakikatnya, Tripoli Agreement tahun 1976 menghasilkan dua poin utama;
pertama, pembentukan pemerintahan otonom di kawasan Filipina Selatan dalam kerangka
kedaulatan dan wilayah Republik Filipina. Kedua, daerah otonomi Muslim di Filipina
Selatan mencakup Basilan, Sulu, Tawi-Tawi, Zamboanga del Sur, Sultan Kudarat, Lanao
del Norte, Lanao del Sur, Davao del Sur, South Cotabato, dan Palawan, termasuk seluruh
kota serta desa yang berada di dalamnya. Namun, setelah kesepakatan tersebut
dituntaskan, pihak pemerintah Filipina justru berusaha mengingkari hasil perjanjian dan
memperkuat aksi sabotase terhadap kekuatan Muslim. Akibatnya, MNLF merasa
dikhianati karena dari 13 wilayah yang disepakati hanya empat daerah yang bersedia
masuk ke dalam otonomi.. Sikap pemerintah ini bertentangan dengan semangat Tripoli
Agreement yang mengamanatkan bahwa 13 wilayah tersebut secara penuh menjadi bagian
dari pemerintahan otonomi Mindanao. Jika dicermati setelah penandatanganan perjanjian
tersebut, terlihat jelas bahwa Marcos hanya memanfaatkan proses negosiasi untuk
memberi waktu baginya menyusun strategi dalam menekan gerakan perlawanan Moro.
Pada tahap berikutnya, pemerintah Filipina secara terbuka menolak menjalankan isi
Tripoli Agreement. Marcos tidak mengindahkan perjanjian Tripoli maupun berbagai
kesepakatan internasional lainnya. Konsekuensinya, muncul rangkaian aksi perlawanan
dan pemberontakan dari pihak Muslim Filipina terhadap pemerintah pusat hingga
penghujung tahun 1977.

Pada tanggal 2 Desember 1996, Final Peace Agreement yang merupakan hasil
perundingan panjang sejak tahun 1992 akhirnya berhasil dicapai oleh kedua pihak yang
bersengketa, ditandai dengan penandatanganan dokumen kesepakatan oleh Nur Misuari
selaku perwakilan MNLF dan Fidel Ramos sebagai wakil dari pemerintah Filipina. Proses
penandatanganan Final Peace Agreement 1996 tersebut turut disaksikan oleh Menteri Luar
Negeri Indonesia, Ali Alatas, serta Sekretaris Jenderal OKI, Hamid Algabid. Keberhasilan

17 Malik Ibrahim, “Gerakan Islam Di Filipina Suatu Upaya Melihat Faktor Internal Dan Eksternal’
18 Eva Putriya Hasanah, “Studi Ekplanatif Penyebab Gerakan Seperti Minoritas Muslim Moro di Filipina”
Journal of Integrative International Relations Vol. 3, No. 2, 2017:71-72

380



babak baru perundingan yang dimediasi Indonesia itu menghasilkan suatu kesepakatan
sementara yang memuat 81 butir konsensus. Melalui Final Peace Agreement, dibentuk
sebuah lembaga transisi bernama SZOPAD (Special Zone for Peace and Development)
yang mencakup wilayah-wilayah yang sebelumnya diklaim oleh MNLF dalam Tripoli
Agreement. Selain itu, disusun pula dua badan khusus untuk memperkuat pelaksanaan
SZOPAD, yaitu SPCPD (Southern Philippines Council for Peace and Development) dan
Consultative Assembly (CA) yang diberi mandat selama tiga tahun. Kedua institusi
tersebut bertugas mempersiapkan kawasan itu menuju otonomi regional yang lebih
mandiri, dengan kewenangan politik yang lebih luas serta wilayah yang lebih besar
dibanding cakupan ARMM yang saat itu masih berlaku.®

KESIMPULAN

Sejarah komunitas Muslim Moro di Filipina Selatan merupakan komponen penting
dalam perjalanan panjang Islam di kawasan Asia Tenggara. Meskipun Filipina identik
dengan pengaruh kuat kolonialisme Spanyol dan Amerika Serikat, wilayah selatan seperti
Mindanao, Sulu, Basilan, dan Tawi-Tawi sesungguhnya memiliki fondasi Islam yang tua
dan berperan besar. Islam hadir di Filipina jauh sebelum bangsa Eropa tiba, dan
berkembang menjadi kekuatan sosial, politik, serta budaya melalui berdirinya kesultanan-
kesultanan Islam seperti Kesultanan Sulu dan Kesultanan Mindanao. Pengaruh Islam
mencapai puncaknya dengan berdirinya Kesultanan Sulu pada tahun 1450 Masehi di
bawah kepemimpinan Sultan Sharif Abu Bakar. Kesultanan ini berperan sebagai pusat
otoritas politik dan keagamaan serta menjadi simpul perdagangan penting di Asia
Tenggara. Ketahanan Kesultanan Sulu yang mampu bertahan selama lebih dari lima abad
menjadikannya simbol keteguhan identitas politik dan spiritual masyarakat Muslim Moro.
Kesultanan ini berhasil mempersatukan kelompok-kelompok etnis seperti Tausug, Samal,
Yakan, dan Badjao dalam satu struktur sosial-politik berbasis Islam. Namun, kekuatan ini
mulai mengalami kemunduran sejak meningkatnya intervensi kolonial Eropa, terutama
setelah kedatangan Spanyol pada abad ke-16

Kolonialisme Spanyol menjadi awal masa penderitaan panjang bagi komunitas
Muslim di Filipina. Ketika Spanyol berhasil menguasai wilayah utara pada tahun 1521,
mereka menghadapi perlawanan berlarut dari penduduk Muslim di selatan. Masyarakat
Moro mempertahankan wilayah dan keyakinannya dengan berbagai bentuk perlawanan
yang dilandasi semangat jihad. Penolakan ini terus berlangsung selama berabad-abad,
bahkan ketika kekuasaan kolonial beralih kepada Amerika Serikat pada awal abad ke-20.
Pada masa kolonial, masyarakat Muslim Moro mengalami marginalisasi di bidang politik,
sosial, dan ekonomi. Kebijakan pemerintah kolonial, yang kemudian dilanjutkan oleh
pemerintah Filipina setelah kemerdekaan, semakin memperlemah kedudukan Muslim
Moro di Filipina Selatan.

Secara demografis, umat Islam Filipina yang dulunya mayoritas di beberapa wilayah
kini menjadi minoritas akibat kebijakan kolonisasi dan transmigrasi internal yang
dilakukan pemerintah pusat. Mereka dipinggirkan dari sistem politik nasional dan
mengalami ketimpangan ekonomi yang tajam. Kondisi ini menjadi latar belakang
munculnya gerakan perjuangan seperti Moro National Liberation Front (MNLF) yang
dipimpin oleh Nur Misuari pada tahun 1969. Gerakan ini bertujuan memperjuangkan
kemerdekaan penuh bagi wilayah Muslim di Filipina Selatan. Namun, pemerintah Filipina
di bawah Ferdinand Marcos menanggapi perlawanan ini dengan kekerasan,

19 Firmanzah, “Intelektualita: Volume 06, Nomor 01, 2017 Dinamika Gerakan Pembebasan Muslim Morodi
Filipina Selatan” :Studi Terhadap Moro National Liberation Front2017:43-46

381



memberlakukan darurat militer pada tahun 1972, serta mengerahkan pasukan besar ke
Mindanao. Kebijakan represif tersebut justru memperkuat semangat perjuangan bangsa
Moro dan memperluas dukungan rakyat terhadap MNLF.

Perkembangan gerakan Moro kemudian melahirkan faksi-faksi baru seperti Moro
Islamic Liberation Front (MILF) yang dipimpin oleh Hashim Salamat pada tahun 1984,
serta kelompok Abu Sayyaf yang muncul pada tahun 1993. MNLF lebih bersifat
nasionalis dan politis, sementara MILF berorientasi pada penerapan hukum Islam dan
perjuangan berdasarkan ideologi Islam. Sedangkan Abu Sayyaf cenderung ekstrem dan
menggunakan kekerasan yang sering dikategorikan sebagai tindakan terorisme. Meski
strategi berbeda, ketiga kelompok ini memiliki tujuan yang sama, yakni menuntut
keadilan, otonomi, dan pengakuan identitas Islam bagi masyarakat Moro di Filipina
Selatan.

Upaya penyelesaian konflik antara pemerintah Filipina dan kelompok Moro
berlangsung panjang dan kompleks. Konflik ini tidak hanya bersifat politik, tetapi juga
menyangkut identitas, agama, dan sejarah kolonialisme. Berbagai perundingan dan
perjanjian damai telah diupayakan, termasuk keterlibatan negara-negara ASEAN.

DAFTAR PUSTAKA

Abd. Ghofur, “Dinamika Muslim Moro Di Filipina Selatan Dan Gerakan Sparatis Abu SayyaF”
Sosial Budaya, Vol. 13, No.2, 2016.

Ayni Nuril, “Masalah Moro: Sebuah Kajian Perkembangan Kasus Konflik Internal Moro Hingga
Kancah Internasional (1946-2019)”, Dalam jurnal Bakaba, Vol.09 No.01.2021:10

Benhard Masalle Bua, “Kontribusi ASEAN di Era Kepemimpinan Indonesia dalam Penyelesaian
Konflik Antara Moro National Liberation Front (MNLF) dan Pemerintah Filipina” tahun
2024.

Dewa Anggara,” Peran Indonesia dalam Upaya Penyelesaian Konflik antara Pemerintah Filipina
dan Moro Nationalism Liberation Front (MNLF)” Indonesian Perspective, Vol. 3, No. 1
2018:58-59

Eva Putriya Hasanah, “Studi Ekplanatif Penyebab Gerakan Seperti Minoritas Muslim Moro di
Filipina” Journal of Integrative International Relations Vol. 3, No. 2, 2017.

Firmanzah, “Intelektualita: Volume 06, Nomor 01, 2017 Dinamika Gerakan Pembebasan Muslim
Morodi Filipina Selatan” :Studi Terhadap Moro National Liberation Front2017.

Gafur Abd, “Dinamika Muslim Moro Di Fhilipina Selatan Dan Gerakan Sparitis Abu Sayyaf”,
dalam jurnal sosial dan budaya Vol, 13 No0.02.2016.
https://minorityrights.org/communities/moro-muslims/

Hasararuddin, ‘“Perkembangan Sosial Islam di Filipina”, dalam Jurnal Pendidikan Sosial dan
Budaya.Vol,01 N0.01.2019:62-63

Malik Ibrahim, “Gerakan Islam Di Filipina Suatu Upaya Melihat Faktor Internal Dan Eksternal’

Raden Mas Jerry Indrawan, “Resolusi Konflik Bagi Etnis Moro Di Filipina”, dalam Jurnal
International & Diplomacy Vol. 2, No. 1.2016.

Sa. Saifullah, “Umat Islam di Fiilipina Selatan”, dalam jurnal islamica Vol,03 No0.01.2008:54

Saifullah SA, “Umat Islam Di Filipina Selatan Sejarah, Perjuangan Dan Rekonsiliasi”, Islamica,
Vol. 3, No. 1, 2008.

Sari Meta Ratna, DKk, “Studi Pendidikan Islam di Filipina”, dalam jurnal ilmiah keislaman, Vol,01
No.01. 2013.

Syahraeni. A “Islam di Filipina” dalam Jurnal Adabiyah, Vol, 10 No.01.2010.193-196

Wiharyanto Kardiyat, “Perkembangan Masalah Moro 1975-1994” dalam jurnal seri pengetahuan
dan pengajaran sejarah, Vol.28 N0.01.2014.

382



