
Jurnal Studi Multidisipliner 
Vol 9 No. 10 Oktober 2025 

eISSN: 2118-7453 

 

 

372 
 
 

 

SEJARAH UMAT ISLAM DAN DINAMIKA SOSIAL POLITIK 

KOMUNITAS MORO DI FILIPINA SELATAN 
 

Fadil Muhammad1, Rava Andrio2, Ellya Roza3 

fadilmuhammadd308@gmail.com1, raffaandrio@gmail.com2, ellya.roza@uinsuska.ac.id3  

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

 

ABSTRAK 
Artikel ini membahas sejarah perkembangan Islam di Filipina Selatan, khususnya pada komunitas 

Muslim Moro, yang memiliki akar peradaban Islam sejak abad ke-13. Melalui jalur perdagangan 

dan dakwah, Islam berkembang pesat di wilayah Sulu, Mindanao, dan sekitarnya, kemudian 

membentuk kekuatan politik melalui berdirinya Kesultanan Sulu dan Kesultanan Mindanao. 

Namun, penetrasi kolonial Spanyol, disusul Amerika Serikat, mengubah konstelasi sosial-politik 

umat Islam dan menempatkan mereka sebagai kelompok minoritas yang termarginalkan. Kondisi 

tersebut berlanjut setelah Filipina merdeka, menciptakan ketegangan berkepanjangan antara 

pemerintah pusat dan masyarakat Moro. Penelitian ini menggunakan metode studi sejarah melalui 

penelusuran literatur untuk menelaah proses islamisasi, dinamika perlawanan, serta lahirnya 

gerakan separatis seperti MNLF, MILF, dan Abu Sayyaf. Temuan kajian menunjukkan bahwa 

identitas keislaman menjadi basis perlawanan dan simbol konsolidasi sosial-politik umat Moro 

dalam mempertahankan budaya, agama, dan wilayahnya. Upaya perjanjian damai, termasuk 

keterlibatan Indonesia sebagai mediator, menggambarkan bahwa konflik Moro tidak hanya bersifat 

nasional, tetapi juga terkait dengan solidaritas dunia Islam. Pada akhirnya, perjuangan Moro 

merupakan refleksi atas tuntutan keadilan, pengakuan identitas, dan upaya memperoleh otonomi 

yang berdaulat dalam kerangka negara Filipina. 

Kata Kunci: Fhilipina, Islam, Sejarah. 

 

ABSTRACT 
This article discusses the history of the development of Islam in the Southern Philippines, 

particularly in the Moro Muslim community, which has its roots in Islamic civilization since the 

13th century. Through trade and da'wah, Islam flourished in the provinces of Sulu, Mindanao, and 

its surroundings, then formed a political power through the establishment of the Sultanate of Sulu 

and the Sultanate of Mindanao. However, Spanish colonial penetration, followed by the United 

States, changed the socio-political constellation of Muslims and placed them as a marginalized 

minority group. This continued after the Philippines' independence, creating prolonged tensions 

between the central government and the Moro people. This research uses the method of historical 

study through literature search to examine the process of Islamization, the dynamics of resistance, 

and the birth of separatist movements such as the MNLF, MILF, and Abu Sayyaf. The findings of 

the study show that Islamic identity is the basis of resistance and a symbol of the socio-political 

consolidation of the Moro community in defending their culture, religion, and territory. The peace 

treaty effort, including Indonesia's involvement as a mediator, illustrates that the Moro conflict is 

not only national, but also related to the solidarity of the Islamic world. In the end, the Moro 

struggle is a reflection of the demands for justice, recognition of identity, and the effort to obtain 

sovereign autonomy within the framework of the Philippine state. Keywords: Philosophy, Islam, 

History. 

Keywords: Philippines, Islam, History.  

  

PEiNDAiHULUAiN 

Menurut Azyumardi Azra bahwa kawasan Asia Tenggara terbagi menjadi tiga 

bagian berdasarkan atas pengaruh yang diterima wilayah tersebut. Pertama adalah wilayah 

Indianized Southeast Asia, Asia Tenggara yang dipengaruhi India yang dalam hal ini 

hindu dan budha. Kedua, Sinized South East Asia, wilayah yang mendapatkan pengaruh 

mailto:arumdyyah@gmail.com1
mailto:leilanivp05@gmail.com2
mailto:ellya.roza@uinsuska.ac.id3


373 
 
 
 

China, adalah Vietnam. Ketiga, yaitu wilayah Asia Tenggara yang dispanyolkan, atau 

Hispainized South East Asia, yaitu Philipina. Ketiga pembagian tersebut seolah 

meniadakan pengaruh Islam yang begitu besar di Asia Tenggara, khususnya Philipina. 

Seperti tertulis bahwa Philipina termasuk negara yang terpengaruhi oleh Spanyol. Hal itu 

benar adanya, akan tetapi pranata kehidupan di Philipina juga terpengaruhi oleh Islam 

pada masa penjajahan amerika dan spanyol. Makalah ini akan menyingkap dengan singkat 

tentang sejarah masuknya Islam di Philipina. 

Islam di Asia menurut Dr. Hamid dalam bukunya yang berjudul “Islam Sebagai 

Kekuatan International”, Dr. Hamid mencantumkan bahwa Islam di Philipina merupakan 

salah satu kelompok minoritas diantara negara-negara yang lain. Daristatistik demografi 

pada tahun 1977, masyarakat Philipina berjumlah 44. 300.000 jiwa. Sedangkan jumlah 

masyarakat Muslim 2.348.000 jiwa. Dengan prosentase 5,3% dengan unsur dominan 

komunitas Mindanao dan mogondinao. 

Asia tenggara adalah sebutan untuk wialyah daratan Asia bagian timur yang terdiri 

dari jazirah Indo-Cina dan kepualauan yang banyak serta terilingkupi dalam Negara 

Indonesia dan Philipina. Melihat sejarah masa lalu, terlihat bahwa Islam bukanlah agama 

pertama yang tumbuh pesat, akan tetapi Islam masuk ke lapisan masyarakat yang waktu 

itu telah memiliki peradaban, budaya, dan agama. Dalam makalah ini, pemakalah akan 

membahas beberapa hal penting tentang Islam di Filipina. Antara lain: Sejarah masuknya 

Islam di Filipina, faktor-faktor Islam menjadi agama minoritas di Filipina. Hal-hal tersebut 

menjadi pembahasan dalam makalah ini, karena merupakan sebuah upaya besar dalam 

mengangkat dan menyebarkan agama Islam. 

Dari latar belakang di atas, penulis mengemukakan permasalahan sebagai pokok 

pembahasan dalam makalah ini. Bagaimana sejarah masuknya Islam di Filipina? 

Bagaimana perkembangan Peradaban Islam di Filipina dan bagaimana komunitas moro di 

filipina Selatan.  

 

METODE PENELITIAN 

Metode penelitian yang diterapkan bersifat kualitatif dengan menggunakan 

pendekatan dalam penelitian sejarah, meliputi tahapan heuristik, verifikasi, interpretasi, 

serta historiografi. Tahap pertama yaitu heuristik dilakukan dengan menghimpun berbagai 

informasi dari beragam sumber yang relevan, seperti buku, jurnal, dan artikel ilmiah. 

Setelah proses pengumpulan data selesai, tahap berikutnya adalah melakukan kritik 

sumber. Seusai tahapan heuristik tersebut, data diseleksi dan dianalisis secara kritis, baik 

dari sisi internal maupun eksternal, untuk mendapatkan fakta yang bersifat objektif. 

Setelah proses kritik dilakukan secara mendalam dan cermat, barulah kajian dilanjutkan ke 

tahap penafsiran (interpretasi). Untuk mendapatkan fakta sejarah yang valid, penelitian 

harus dilakukan secara teliti dan objektif. Sumber data diperoleh melalui literatur 

akademik, jurnal penelitian, serta berbagai laporan sejarah yang berkaitan dengan 

komunitas Muslim Moro di Filipina Selatan. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Sejarah Masuknya Islam Di Fhilipina 

Filipina adalah sebuah Negara kepulauan yang terdiri dari 7107 pulau. Penduduknya 

yang berjumlah 47 jiwa menggunakan 87 dialek bahasa yang berbeda yang mencerminkan 

banyaknya suku dan komunitas etnis. Sebelum kedatangan Islam, Filipina adalah sebuah 

wilayah yang dikuasai oleh kerajaan-kerajaan.  Islam dapat masuk dan diterima dengan 

baik oleh penduduk setempat setidaknya karena ajaran Islam dapat mengakomodasi 

berbagai tradisi yang telah mereka lakukan selama ini Islam masuk ke wilayah Filipina 



374 
 
 
 

Selatan, terutama sebuah  kepulauan Sulu, Mindanao kurang lebih pada tahun 1380 

Masehi. Seorang ulama Arab dan tabib bernama Karimul Makhdum, bersama Raja 

Baguinda, dikenal sebagai tokoh pertama yang memperkenalkan serta menyebarkan ajaran 

Islam di Kepulauan Sulu dan Mindanao. 

Menurut rekaman sejarah, Raja Baguinda adalah seorang pangeran dari ranah 

minang Minang kabau (Sumatra Barat). Beliau tiba di kepulauan Sulu kurang lebih (10) 

sepuluh tahun setelah ia berhasil menyebarkan ajaran/agama Islam di kepulauan 

Zamboanga dan Basilan. Dari hasil jerih paya, usaha kerja kerasnya untuk meyakinkan 

raja tentang agama islam, akhirnya raja Kabungsuwan Manguindanao, penguasa yang 

terkenal terkenal dari kepulauan Manguindanao menerima ajaran islam dan masuk islam. 

Dari titik inilah awal peradaban Islam di wilayah ini mulai dirintis. Namun, terdapat 

pendapat lain mengenai masuknya Islam ke Kepulauan Sulu. Disebutkan bahwa Islam 

telah hadir di Sulu sejak abad ke-9 melalui jalur perdagangan. Akan tetapi, hal tersebut 

belum menjadi faktor yang berpengaruh besar dalam sejarah Sulu hingga abad ke-13, 

ketika para penyebar Islam (da’i) mulai menetap untuk pertama kalinya di Buasna (Jolo) 

dan kemudian melanjutkan penyebaran ajaran Islam ke berbagai daerah lain di Kepulauan 

Sulu.1 

Masuknya Islam di wilayah tersebut berawal dari bagian selatan, yaitu melalui Pulau 

Sulawesi dan Sumatra. Beberapa sumber menyebutkan bahwa penyebaran Islam di daerah 

itu terjadi sekitar abad ke-13, tepatnya sekitar tahun 1365 Masehi. Pada tahun 1973, 

bahasa Arab mulai digunakan sebagai bahasa pengantar dalam proses pengajaran di 

sekolah-sekolah yang diikuti oleh masyarakat Muslim, dan dua hari besar Islam secara 

resmi ditetapkan sebagai hari libur bagi umat Islam. Lembaga keuangan Islam pun 

berkembang dalam bentuk lembaga zakat, wakaf, serta sistem perbankan Islam. Lembaga-

lembaga tersebut mengelola berbagai kegiatan seperti perseroan terbatas, asuransi, dan 

manajemen lembaga keuangan berdasarkan prinsip-prinsip ekonomi Islam. Pada tahun 

1977, Undang-Undang Hukum Perdata Muslim Nasional disahkan, meskipun 

penerapannya belum sepenuhnya dilakukan di seluruh kantor peradilan maupun wilayah 

yang memberlakukan hukum syariat.2 Dirasa penting untuk membicarakan Kesultanan dan 

sisililah sulu yang biasa juga di sebut tarsila sulu karna masuk dan berkembangnya isla di 

Filipina tida dapat di pisahka dari kerajaan kesultanan sulu 3 

Menurut Dr. Hamid, penyebaran Islam di Asia terbagi menjadi tiga bentuk. Pertama, 

penyebaran Islam yang menghasilkan mayoritas penduduk Muslim. Kedua, kelompok 

masyarakat Muslim yang berstatus minoritas. Ketiga, kelompok negara-negara Islam yang 

hidup dalam kondisi tertindas. Dalam karyanya yang berjudul Islam Sebagai Kekuatan 

Internasional, Dr. Hamid menyebut bahwa Islam di Filipina termasuk dalam kategori 

kelompok minoritas di antara negara-negara lainnya. Seorang ulama dan tabib asal Arab 

bernama Karimul Makhdum bersama Raja Baguinda tercatat sebagai tokoh pertama yang 

menyebarkan ajaran Islam di kepulauan tersebut. Berdasarkan catatan sejarah, Raja 

Baguinda merupakan seorang pangeran yang berasal dari Minangkabau (Sumatra Barat). 

Ia tiba di Kepulauan Sulu sepuluh tahun setelah berhasil menyebarkan dakwah Islam di 

Kepulauan Zamboanga dan Basilan. Berkat usahanya yang gigih pula, akhirnya 

Kabungsuwan dari Maguindanao, salah satu raja terkenal di wilayah tersebut, memeluk 

 
1 Hasaruddin, “Perkembangan Sosial Islam di Filipina“, dalam Jurnal Pendidikan Sosial dan Budaya, Vol,01 

No.01.2019:33-34   
2 Syahraeni. A “Islam di Filipina” dalam Jurnal Adabiyah, Vol, 10 No.01.2010.193-196 
3 Sa. Saifullah, “Umat Islam di Fiilipina Selatan”, dalam jurnal islamica Vol,03 No.01.2008:54 



375 
 
 
 

agama Islam.4 

Filipina juga tercatat pernah mengalami masa penjajahan oleh bangsa Eropa, yaitu 

Spanyol. Dalam catatan sejarah disebutkan bahwa Filipina sempat dijajah oleh Spanyol 

dan Amerika. Ketika Spanyol mulai menjajah Filipina pada tanggal 16 Maret 1521, 

Kesultanan Sulu sebenarnya telah berdiri sejak tahun 1450, atau sekitar 71 tahun 

sebelumnya. Pemerintah kolonial Spanyol berhasil menaklukkan wilayah utara Filipina 

dengan relatif mudah tanpa adanya perlawanan besar, berbeda halnya dengan bagian 

selatan Filipina yang menjadi pusat masyarakat Islam. Di wilayah selatan ini, penduduk 

Muslim melakukan perlawanan sengit dengan penuh keberanian dan semangat pantang 

menyerah. Masuknya Islam ke Kepulauan Sulu diperkirakan terjadi pada abad ke-13 

melalui ajaran yang diperkenalkan oleh Tuan Mashaika. Islam bahkan pernah menjadi 

agama mayoritas di Filipina, namun kedatangan penjajah Spanyol dan Amerika, ditambah 

dengan situasi politik yang berkembang di Filipina, menyebabkan Islam kemudian 

berubah menjadi agama minoritas di negara tersebut.5 

Komunitas Moro Sebagai Masyarakat Awal Islam Di Filipina 

Komunitas Moro merupakan kelompok etnoreligius Muslim yang mendiami wilayah 

Filipina bagian selatan dan telah eksis sejak abad ke-14. Kelompok ini terdiri dari sekitar 

13 suku, di antaranya suku Maguindanao, Tausug, dan Maranao. Sejarah mereka diwarnai 

oleh penindasan selama masa penjajahan Spanyol dan Amerika, yang kemudian memicu 

perjuangan panjang untuk memperoleh kemerdekaan dan otonomi bagi masyarakat 

Muslim Moro. Komunitas ini menempati wilayah yang mencakup 13 provinsi yang berada 

di bawah ketentuan Undang-Undang Empat Zona yang berbeda. Pertama, wilayah yang 

termasuk dalam Zona IV mencakup gugusan Pulau Palawan; kedua, wilayah yang 

termasuk dalam Zona IX meliputi Pulau Sulu, Basilan, Tawi-Tawi, dan Zamboanga del 

Sur; ketiga, wilayah yang tergabung dalam Zona XI meliputi gugusan pulau 

CotabatoSelatan, Dan Davao del sure; sedangkan keempat, masuk dalam zona XII seperti 

Lanao del Norte, Lanao del Sure, Cotabato Utara, Maguindanao dan sultan Kudarat.6 

Moro merupakan istilah umum yang digunakan untuk menyebut kelompok 

etnolinguistik Muslim di Filipina. Berdasarkan sensus tahun 2010, sekitar 5,6 persen 

penduduk Filipina beragama Islam, sedangkan menurut Komisi Nasional Muslim Filipina 

pada tahun 2012, jumlah sebenarnya diperkirakan mencapai sekitar 11 persen dari total 

populasi. Sebagian besar umat Muslim Filipina bermukim di Pulau Mindanao bagian 

selatan, Pulau Palawan, serta Kepulauan Sulu. Kelompok etnolinguistik utama di antara 

masyarakat Moro meliputi suku Maguindanao, Maranao, Tausug, Samal, Bajau, Yakan, 

Ilanon, Sangir, Melabugnan, dan Jama Mapun. Namun, terdapat tiga kelompok besar yang 

menjadi mayoritas di antara penduduk Moro, yaitu suku Maguindanao yang berasal dari 

Provinsi Cotabato Utara, Sultan Kudarat, dan Maguindanao; suku Maranao dari dua 

Provinsi Lanao; serta suku Tausug dari wilayah Jolo. Bahasa-bahasa yang digunakan oleh 

Masyarakat ini, sebagaimana halnya bahasa Tagalog dan sebagian besar bahasa lain yang 

dituturkan oleh masyarakat Filipina non-Muslim, termasuk dalam cabang bahasa Melayu-

Polinesia yang merupakan bagian dari rumpun bahasa Austronesia.7  

Berdirinya Kesultanan Mindanao dan Sulu merupakan tonggak penting dalam tradisi 

 
4  Hasararuddin, “Perkembangan Sosial Islam di Filipina”, dalam Jurnal Pendidikan Sosial dan 

Budaya.Vol,01 No.01.2019:62-63 
5 sari meta ratna, dkk, “Studi Pendidikan Islam di Filipina”, dalam jurnal ilmiah keislaman, Vol,01  No.01. 

2013:62 
6 Gafur Abd, “Dinamika Muslim Moro Di Fhilipina Selatan Dan Gerakan Sparitis Abu Sayyaf”, dalam 

jurnal sosial dan budaya Vol, 13 No.02.2016:176 
7 https://minorityrights.org/communities/moro-muslims/ 

https://minorityrights.org/communities/moro-muslims/


376 
 
 
 

sejarah politik suku Tausug secara khusus dan umat Muslim Moro secara umum. 

Kekuasaan Sultan Sulu dimulai pada tahun 1450 Masehi di bawah kepemimpinan Sultan 

Syarif Abu Bakar, dan bertahan hingga tahun 1915 ketika tekanan politik dari kekuasaan 

kolonial Amerika semakin kuat.Hal ini menunjukkan bahwa Kesultanan Sulu mampu 

bertahan selama hampir 500 tahun dan tidak berhasil ditaklukkan oleh kolonial Spanyol. 

Namun, sebagian sejarawan berpendapat bahwa kesultanan sebagai suatu sistem 

pemerintahan baru benar-benar mengalami kejatuhan pada tahun 1936 M, ketika pihak 

Persemakmuran menolak untuk mengakui pewaris mana pun yang menentang kekuasaan 

Sultan Jamalul II sebagai penguasa terakhir. Pembentukan komunitas politik yang 

terorganisir sebagai hasil dari penyatuan banua (komunitas) yang terpusat memberikan 

kontribusi besar bagi masyarakat Tausug di wilayah Kesultanan Sulu. Kesultanan Sulu 

tidak hanya mencakup masyarakat suku Tausug saja, tetapi juga memiliki kendali atas 

beberapa suku lainnya seperti Samal, Yakan, dan Bajau yang beragama Islam, termasuk 

juga berbagai suku yang mendiami wilayah Zamboanga dan Basilan).8 

Dalam uraian berikut akan dijelaskan beberapa hal terkait Muslim Moro, antara lain 

mengenai potret Muslim Moro dari awal masuknya Islam hingga terbentuknya Kesultanan 

Mindanao dan Sulu; selanjutnya membahas nasib Muslim Moro pada masa penjajahan 

Spanyol dan Amerika hingga memasuki era Filipina merdeka. Tidak kalah menarik, 

penulis juga menguraikan serta menganalisis pergerakan Muslim Moro, yaitu Moro 

National Liberation Front (MNLF, 1971) yang dipimpin oleh Nur Misuari, Moro Islamic 

Liberation Front (MILF, 1984) yang dipimpin oleh Hasyim Salamat, dan terakhir gerakan 

Abu Sayyaf yang dipimpin oleh Abdurrazzak Janjalani (1993). Pergerakan Abu Sayyaf 

yang muncul lebih belakangan ini cenderung mengambil langkah-langkah radikal dan 

ekstrem, sehingga banyak pengamat mengkategorikan organisasi tersebut sebagai 

kelompok terorise.9 

Sentuhan awal islam di philipina selatan 

Filipina merupakan sebuah negara yang terdiri dari berbagai pulau besar dan kecil. 

Dua pulau terbesar adalah Luzon dan Mindanao, yang mencakup sekitar dua pertiga dari 

keseluruhan wilayah Filipina. Selain itu, ada pulau-pulau lain seperti Mindoro, Panay, 

Negros, Cebu, Bohol, Leyte, Samar, Masbate, serta Pulau Palawan. Filipina memiliki 

sejumlah gunung berapi, seperti yang terdapat di pulau Batan dan Babuyan di utara Luzon, 

serta beberapa gunung di bagian selatan Luzon. Di Batangas terdapat Gunung Taal, di 

Albay ada Gunung Mayon, dan di bagian utara Negros terdapat Gunung Camlon. Selain 

itu, ada juga Gunung Apo di Davao. Gunung-gunung berapi tersebut menyebabkan tanah 

di sekitarnya sangat subur sehingga cocok untuk pertanian. Sebagian besar wilayah 

Filipina memiliki curah hujan yang tinggi, kecuali daerah Cagayan (timur laut Pulau 

Palawan), bagian tenggara Pulau Negros dan Cebu, wilayah Zamboanga, serta hulu Teluk 

Sarangani yang mengalami curah hujan rendah dan musim kemarau yang relatif panjang. 

Pembahasan mengenai Kesultanan dan Silsilah Sulu (juga dikenal sebagai Tarsilah Sulu) 

dianggap penting karena perkembangan Islam di Filipina sangat terkait erat dengan 

keberadaan Kesultanan Sulu. Namun, perlu dicatat bahwa terdapat beberapa versi Silsilah 

dan Tarsilah Sulu yang kadang berbeda bahkan bertentangan satu sama lain.  

Hal ini terjadi karena campuran antara dongeng atau mitos dengan fakta sejarah. 

Oleh sebab itu, penting untuk menggunakan berbagai sumber Silsilah dan Tarsilah yang 

beragam serta melakukan analisis mendalam untuk kemudian menyimpulkan. Hampir 

 
8 Abd. Ghofur, ”Dinamika Muslim Moro Di Philipina Selatan Dan Gerakan Sparatis Abu Sayyaf” ,Sosial 

Budaya, Vol. 13, No.2, 2016:175-188. 
9 Abd. Ghofur, ”Dinamika Muslim Moro Di Philipina Selatan Dan Gerakan Sparatis Abu Sayyaf” ,Sosial 

Budaya, Vol. 13, No.2, 2016:175-188 



377 
 
 
 

semua Silsilah bermula pada masa pemerintahan Rapa Sipad (dari bahasa Sanskerta: Raja 

Shripaduka) di Pulau Jolo, saat seorang Muslim bernama Tuan Masha’ika datang ke 

daerah yang disebut Maimbung di bagian selatan Pulau Sulu. Sebuah batu nisan bernama 

Miqbal dengan tanggal tahun 1310 ditemukan di Badatto, tidak jauh dari Jolo di Pulau 

Sulu. Penemuan batu nisan ini menjadi salah satu bukti arkeologis penting mengenai 

masuk dan berkembangnya Islam di Filipina. Pada waktu itu, masyarakat di Pulau Jolo 

masih menganut kepercayaan berhala dan animisme.  

Karena kelebihan yang dimiliki Tuan Masha’ika, ia diterima dan dihormati oleh 

masyarakat setempat, bahkan dinikahkan dengan puteri Rapa Sipad. Tuan Masha’ika 

memiliki tiga anak, salah satunya bernama Aisha, satu lagi Tuan Hakim yang memiliki 

empat anak laki-laki bernama Tuan Da’im, Tuan Buda, Tuan Bujang, dan Tuan Muku, 

serta seorang puteri yang namanya tidak diketahui. Keempat putera Tuan Hakim (yang 

berarti cucu Tuan Masha’ika) memerintah di Maimbung. Inilah titik awal masuknya Islam 

di Filipina, bersamaan dengan ditemukannya batu nisan Miqbal di Badatto, dekat Jolo, 

pada tahun 1310.10 

Konflik Moro 

Islam masuk ke Filipina abad ke-13 M yang dibawa oleh para pedagang Arab yang 

berasal dari Indonesia( sumatera) dan juga Malaysia. Setelah masuknya islam di Filipina, 

berdirilah kesultanan-kesultanan Islam yang mempunyai pemerintahan dan kedaulatan, di 

antaranya adalah Sulu dan Mindanao. Muslim moro atau mindanao mendiami wilayah 

dalam 13 provinsi yang terbagi dalam empat zona yang berbeda dibawah undangundang 

Filipina.  

 Setelah Filipina merdeka dari penjajahan kolonial spanyol dan Amerika, Muslim 

Moro di Filipina Selatan masih meneruskan kebijakan lama sewaktu di jajah. Penindasan 

tersebut dilakukan Pemerintah Filipina dan juga golongangolongan katolik yang menjadi 

mayoritas disana. Penindasan yang menyengsarakan rakyat muslim moro memiliki tujuan 

untuk pemerataan tanah muslim di Filipina selatan demi kepentingan ekonomi Filipina 

Utara dan juga politik nya kita dapat menganalisa bahwa awal mula gerakan 

pemberontakan muslim moro pada masa kemerdekaan Filipina berawal dari gerakan MIM, 

yang akan menjadi cikal bakal lahirnya suatu pergerakan lainnya seperti MNLF, MILF, 

dan Abu Sayyaf. MNLF. MNLF : MORO NATIONAL LIBERATION FRONT/FRONT 

PEMBEBASAN NASIONAL MORO Merupakan suatu gerakan perjuangan yang berbau 

radikal yang bertuuan untuk memperoleh kemerdekaan sepenuhnya tas Filipina selatan. 

Gerakan ini dipelopori oleh Nur Misuari pada tahun 1969..11 Kerangka perjuangan orang 

Moro ternyata telah memunculkan dimensi lain dalam kehidupan berbangsa dan bernegara 

di Filipina. Orang-orang Moro lebih menginginkan sebagai orang Muslim daripada 

sebagai orang Filipina.  Hal inilah yang menyebabkan orang Moro sulit melakukan 

kompromi dengan pemerintah. 

Dalam kalangan orang-orang Moro, Islam menjadi ikatan mereka, sebab Islam juga 

sudah merupakan ikatan pemersatu di dalam masyarakat Muslim di Asia Tenggara (Taufiq 

Abdullah, 1976).  Dalam kehidupan sehari-hari, mereka tidak membedakan antara hukum 

dan adat.  Banyak hukum dikesampingkan karena dianggap kontradiksi dengan adat yang 

berlaku.12 Resolusi   konflik   di   Mindanao sendiri  sulit  terjadi  karena  perbedaan-

 
10 Saifullah SA, “Umat Islam Di Filipina Selatan Sejarah, Perjuangan Dan Rekonsiliasi”, Islamica, Vol. 3, 

No. 1, 2008:54-55 
11 Ayni  Nuril, “Masalah Moro: Sebuah Kajian Perkembangan Kasus Konflik Internal Moro Hingga Kancah 

Internasional (1946-2019)”, Dalam jurnal Bakaba, Vol.09 No.01.2021:10  
12 Wiharyanto Kardiyat, “Perkembangan Masalah Moro 1975-1994” dalam jurnal seri pengetahuan dan 

pengajaran sejarah, Vol.28 No.01.2014. 



378 
 
 
 

perbedaan   yang   ada,   serta   kemauan untuk     menyelesaikan     konflik     yang sangat  

minim  dari  kedua  belah  pihak.  Kompromi seringkali tidak terjadi karena tidak   ada   

pihak   yang   mau   mengalah. Untuk  itu,  perlu  dibuat  sebuah  langkah-langkah khusus 

untuk melakukan resolusi konflik di Mindanao ini13 DAN TERNYATA Indonesia juga 

terlibat dalam perdamaian atau penyelesaia konflik moro di Filipina selatan. 

 Setelah berdirinya MNLF, Presiden Ferdinand Marcos menanggapi gerakan MNLF 

dan berbagai perlawanan Muslim di Mindanao dianggap sebagai pemberontak dengan 

memberlakukan Martial Law atau keadaan darurat perang pada tahun 1972. Ia mengirim 

tentara besar-besaran ke Mindanao untuk menumpas pemberontakan dan tuntutan merdeka 

yang mulai membesar. Reaksi keras dari presiden Marcos justru semakin menguatkan 

dukungan dari Bangsa Moro untuk MNLF Sadar dengan dampak negatif permusuhan itu 

terhadap kestabilan politik, pemerintah Filipina melakukan peningkatan hubungan 

diploma- 59 Indonesian Perspective, Vol. 3 No. 1 (Januari-Juni 2018): 52-64 tik dengan 

negara-negara di Asia Tenggara yang tergabung dalam ASEAN. Filipina adalah salah satu 

pelopor ASEAN sehingga Filipina memiliki akses hubungan kerjasama dengan negara-

negara pelopor lainnya, seperti Indonesia, Malaysia, Singgapura, dan Thailand.  

Keberadaan Indonesia dan Malaysia sebagai negara dengan penduduk mayoritas 

Muslim membuat Filipina merasakan perlunya hubungan politik yang kuat antarnegara 

tersebut sehingga dapat dimanfaatkan untuk penyelesaian konflik di Filipina Selatan 

Melalui hubungan politik Filipina dengan negara-negara tetangga, Filipina mampu 

membangun kembali hubungan yang sebelumnya renggang dengan Malaysia. Dalam 

konteks konflik MNLF-pemerintah Filipina, Malaysia mendukung gerakan masyarakat 

Muslim di Filipina Selatan. Hubungan yang baik dengan Malaysia memberi harapan 

meminimalisasi suplai persenjataan terhadap MNLF. Memperluas hubungan dengan dunia 

Muslim juga termasuk dalam strategi politik yang dilakukan oleh pemerintah Filipina 

untuk memperlemah moral pasukan MNLF. Pada tahun 1975 Filipina mengirim 

delegasinya untuk mengikuti konferensi di Arab dan dalam kesempatan itu pemerintah 

Filipina menawarkan otonomi Muslim di Mindanao dan Sulu sebagai bentuk upaya 

meredam konflik Pendekatan yang dilakukan oleh pemerintah Filipina terhadap negara-

negara Muslim merupakan sebuah langkah untuk mewujudkan stabilitasi kawasan Filipina 

Selatan, yang mana konflik antara pemerintah Filipina dengan pejuang Moro belum 

menemukan titik terang bahkan setelah beberapa perjanjian perdamaian terbentuk. Namun, 

dengan adanya kerjasama antara Filipina dan negara-negara Muslim, salah satunya 

Yordania yang merupakan penyuplai bantuan terhadap pasukan pejuang Moro, akhirnya 

bantuan dari Yordania kepada pejuang Moro dihentikan14 

Keterlibatan Indonesia sebagai mediator tidak lepas dari mandat yang diberikan 

melalui pertemuan Cipanas pada 14-16 April 1993. Kala itu sebagai upaya untuk 

meredakan konflik, Indonesia menerapkan beberapa strategi mediasi dengan memfasilitasi 

4 kali pertemuan resmi, 10 kali pertemuan dengan pembahasan pada tingkat komite 

gabungan, serta 77 kali pertemuan pada pembahasan di ranah teknis. Pada pertemuan 

komite gabungan pada Desember 1993 yang bertempat di Kota Jolo, dihasilkan beberapa 

kesepakatan salah satunya adalah gencatan senjata yang harus dilakukan oleh Pemerintah 

Filipina dan juga MNLF. Selain itu, Indonesia akan mengirimkan Kontingen Garuda 

sebagai pasukan pemeliharaan perdamaian.. Pada 2 September 1996, Indonesia yang saat 

itu menjadi ketua ASEAN kemudian mengakomodasi proses penandatanganan perjanjian 

 
13 Raden Mas Jerry Indrawan, “Resolusi Konflik Bagi Etnis Moro Di Filipina”, dalam Jurnal International 

& Diplomacy Vol. 2, No. 1.2016:121 
14 Dewa Anggara,” Peran Indonesia dalam Upaya Penyelesaian Konflik antara Pemerintah Filipina dan Moro 

Nationalism Liberation Front (MNLF)” Indonesian Perspective, Vol. 3, No. 1 2018:58-59 



379 
 
 
 

damai. Dari pertemuan ini ada beberapa poin yang menjadi hasil kesepakatan kedua belah 

pihak yaitu (1) proses penggabungan MNLF ke tentara Filipina, (2) Pembentukan 

Autonomous Region in Muslim Mindanao (ARMM), serta proses diskusi terkait (3) 

pembagian sumber daya alam.15 

Dinamika Muslim Moro Di Filipina Selatan Dan Gerakan Sparatis Abu Sayyaf 

Perjuangan Muslim Moro memasuki fase baru setelah Filipina merdeka. Gerakan 

terorganisir paling awal muncul pada tahun 1968 M dengan nama Muslim Independent 

Movement (MIM). Gerakan pembebasan Muslim Moro ini lahir sebagai respons atas 

meningkatnya tekanan rezim Presiden Ferdinand Marcos (1965–1986 M) yang 

memberlakukan kebijakan represif dan berwatak otoriter terhadap masyarakat Moro. MIM 

didirikan oleh seorang politisi Muslim bernama Uldog Maltalan, namun organisasi ini 

tidak mampu bertahan lama karena dibungkam oleh tekanan pemerintah. Setelah itu, pada 

tahun 1971 berdirilah organisasi perjuangan baru bernama Moro Liberation Front (MLF) 

yang tidak terlepas dari situasi politik era Marcos, khususnya setelah diterbitkannya 

Presidential Proclamation No. 1081. Sejak momentum tersebut, perjuangan kaum Moro 

terus berkembang meskipun mengalami berbagai perubahan mendasar akibat perbedaan 

ideologi dan strategi perjuangan. Dari tubuh MLF kemudian muncul berbagai organisasi 

lain seperti Anshor el-Islam, Moro National Liberation Front (MNLF) dipimpin oleh 

Hasyim salamat. Sejak Filipina merdeka tahun 1946, kondisi Muslim Moro belum 

mengalami perubahan berarti, karena pemerintah Filipina tetap melanjutkan pola 

kebijakan kolonial Amerika yang menekan minoritas Muslim. Pada tahun 1968 berdiri 

MIM sebagai gerakan terorganisir pertama, disusul MLF tahun 1971, kemudian MLF 

berubah menjadi MNLF di bawah Dr. Nur Misuari. Dari MNLF sebagian anggota 

memisahkan diri dan membentuk MILF yang dipimpin Hashim Salamat, dan pada tahun 

1993 muncul pula kelompok Abu Sayyaf yang dipimpin Abdurrazak Janjalani. Munculnya 

berbagai organisasi ini dipengaruhi oleh perbedaan ideologi perjuangan: sebagian bersifat 

moderat seperti MNLF dan MNLF Reformasi, sementara lainnya cenderung lebih radikal 

seperti MILF, bahkan ada yang berhaluan ekstrem seperti kelompok Abu Sayyaf.16 

Faktor Yang Berpengaruh Terhadap Gerakan Islam di Filipina  

faktor-faktor terjadinya gerakan Islam di Filipina, secara garis besar dipengaruhi 

oleh dua faktor, yaitu faktor intern dan faktor ekstern. 

1. Faktor internal  

Penduduk Filipina tidak memiliki kesadaran nasional yang kuat, dan secara terang-

terangan menyatakan keluhan mengenai minimnya kesatuan serta solidaritas. Pemerintah 

tidak dipandang sebagai figur pelindung, sehingga tidak memperoleh kepercayaan maupun 

loyalitas yang besar dari rakyatnya. 

2. Faktor Ensternal  

Di Filipina, pengaruh kekuatan luar dipandang sebagai faktor yang merusak seluruh 

susunan sosial yang dianggap sehat. Persoalan ini telah lama membayangi kehidupan 

bangsa Filipina, namun menjadi semakin serius pada masa kolonialisme Amerika Serikat. 

Warisan penjajahan tersebut dinilai bertanggung jawab atas maraknya ketertarikan 

terhadap produk-produk asing, yang sering disebut sebagai “mentalitas kolonial kita,” 

serta munculnya rasa rendah diri di hadapan bangsa kulit putih, sehingga menumbuhkan 

budaya meniru secara membuta. Kekaguman berlebihan terhadap kebudayaan luar ini 

 
15 Benhard Masalle Bua, “Kontribusi ASEAN di Era Kepemimpinan Indonesia dalam Penyelesaian 

Konflik Antara Moro National Liberation Front (MNLF) dan Pemerintah Filipina” tahun 

2024. 
16 Abd. Ghofur, “Dinamika Muslim Moro Di Filipina Selatan Dan Gerakan Sparatis Abu SayyaF” 

Sosial Budaya, Vol. 13, No.2, 2016:181-187  



380 
 
 
 

menyusup ke dalam sistem pendidikan dan media berbahasa Inggris, dan menjadikan 

kemampuan berbahasa Inggris sebagai simbol utama martabat diri. Dampaknya, banyak 

yang kemudian beranggapan bahwa pendidikan formal di Filipina tidak memiliki 

keterkaitan dengan kebudayaan asli masyarakat, bahkan terlepas dari realitas kebudayaan 

rakyat Filipina sendiri.17 

Gagalnya Upaya Pemerintah Untuk Memenuhi Hak-Hak Minoritas Moro  

Pemerintahan Filipina telah melakukan berbagai upaya untuk menyelesaikan 

permasalahan konflik Filipina Selatan yang terjadi antara gerakan separatisminoritas Moro 

dengan pemerintah Filipina. Hal ini tidak bisa dilepaskan karena adanya respon dunia 

internasional terhadap negara Filipina terutama dunia muslim. Sehingga Filipina 

mengeluarkan beberapa kebijakan seperti pemberian hak otonom, pendirian beberapa 

lembaga Islam. Hak-hak otonom yang dijanjikan oleh pemerintah terhadap masyarakat 

muslim akhirnya patah ketika pada tahun 1946 pemerintah Manila membuat program 

pemukiman bagi orang Kristen dari Luzon dan Visaya di wilayah Moroberdasarkan UU. 

No. 1888 tanggal 22 Juni 1957 dibentuklah Commission On National Integration. Program 

ini sebenarnya kelanjutan dari politik integrasi yang dilakukan AS. Hal ini mengakibatkan 

peralihan posisi oleh Kristen di bidang politik dan ekonomi, sehingga menyababkan 

muslim Moro terpinggirkan. Selain itu, banyak usaha pemerintah untuk mengeeksploitasi 

hasil tambang atau sumber daya alam lainnya di wilayah masyarakat Moro di Mindanao. 

Hal ini dilakukan untuk keuntungan berbagai proyek industri di wilayah Utara Filipina.18 

Perospek Perdamaian 

Pada hakikatnya, Tripoli Agreement tahun 1976 menghasilkan dua poin utama; 

pertama, pembentukan pemerintahan otonom di kawasan Filipina Selatan dalam kerangka 

kedaulatan dan wilayah Republik Filipina. Kedua, daerah otonomi Muslim di Filipina 

Selatan mencakup Basilan, Sulu, Tawi-Tawi, Zamboanga del Sur, Sultan Kudarat, Lanao 

del Norte, Lanao del Sur, Davao del Sur, South Cotabato, dan Palawan, termasuk seluruh 

kota serta desa yang berada di dalamnya. Namun, setelah kesepakatan tersebut 

dituntaskan, pihak pemerintah Filipina justru berusaha mengingkari hasil perjanjian dan 

memperkuat aksi sabotase terhadap kekuatan Muslim. Akibatnya, MNLF merasa 

dikhianati karena dari 13 wilayah yang disepakati hanya empat daerah yang bersedia 

masuk ke dalam otonomi..  Sikap pemerintah ini bertentangan dengan semangat Tripoli 

Agreement yang mengamanatkan bahwa 13 wilayah tersebut secara penuh menjadi bagian 

dari pemerintahan otonomi Mindanao. Jika dicermati setelah penandatanganan perjanjian 

tersebut, terlihat jelas bahwa Marcos hanya memanfaatkan proses negosiasi untuk 

memberi waktu baginya menyusun strategi dalam menekan gerakan perlawanan Moro. 

Pada tahap berikutnya, pemerintah Filipina secara terbuka menolak menjalankan isi 

Tripoli Agreement. Marcos tidak mengindahkan perjanjian Tripoli maupun berbagai 

kesepakatan internasional lainnya. Konsekuensinya, muncul rangkaian aksi perlawanan 

dan pemberontakan dari pihak Muslim Filipina terhadap pemerintah pusat hingga 

penghujung tahun 1977. 

Pada tanggal 2 Desember 1996, Final Peace Agreement yang merupakan hasil 

perundingan panjang sejak tahun 1992 akhirnya berhasil dicapai oleh kedua pihak yang 

bersengketa, ditandai dengan penandatanganan dokumen kesepakatan oleh Nur Misuari 

selaku perwakilan MNLF dan Fidel Ramos sebagai wakil dari pemerintah Filipina. Proses 

penandatanganan Final Peace Agreement 1996 tersebut turut disaksikan oleh Menteri Luar 

Negeri Indonesia, Ali Alatas, serta Sekretaris Jenderal OKI, Hamid Algabid. Keberhasilan 

 
17 Malik Ibrahim, “Gerakan Islam Di Filipina Suatu Upaya Melihat Faktor Internal Dan Eksternal’ 
18 Eva Putriya Hasanah, “Studi Ekplanatif Penyebab Gerakan Seperti Minoritas Muslim Moro di Filipina” 

Journal of Integrative International Relations Vol. 3, No. 2, 2017:71-72 



381 
 
 
 

babak baru perundingan yang dimediasi Indonesia itu menghasilkan suatu kesepakatan 

sementara yang memuat 81 butir konsensus. Melalui Final Peace Agreement, dibentuk 

sebuah lembaga transisi bernama SZOPAD (Special Zone for Peace and Development) 

yang mencakup wilayah-wilayah yang sebelumnya diklaim oleh MNLF dalam Tripoli 

Agreement. Selain itu, disusun pula dua badan khusus untuk memperkuat pelaksanaan 

SZOPAD, yaitu SPCPD (Southern Philippines Council for Peace and Development) dan 

Consultative Assembly (CA) yang diberi mandat selama tiga tahun. Kedua institusi 

tersebut bertugas mempersiapkan kawasan itu menuju otonomi regional yang lebih 

mandiri, dengan kewenangan politik yang lebih luas serta wilayah yang lebih besar 

dibanding cakupan ARMM yang saat itu masih berlaku.19 

 

KESIMPULAN 

Sejarah komunitas Muslim Moro di Filipina Selatan merupakan komponen penting 

dalam perjalanan panjang Islam di kawasan Asia Tenggara. Meskipun Filipina identik 

dengan pengaruh kuat kolonialisme Spanyol dan Amerika Serikat, wilayah selatan seperti 

Mindanao, Sulu, Basilan, dan Tawi-Tawi sesungguhnya memiliki fondasi Islam yang tua 

dan berperan besar. Islam hadir di Filipina jauh sebelum bangsa Eropa tiba, dan 

berkembang menjadi kekuatan sosial, politik, serta budaya melalui berdirinya kesultanan-

kesultanan Islam seperti Kesultanan Sulu dan Kesultanan Mindanao. Pengaruh Islam 

mencapai puncaknya dengan berdirinya Kesultanan Sulu pada tahun 1450 Masehi di 

bawah kepemimpinan Sultan Sharif Abu Bakar. Kesultanan ini berperan sebagai pusat 

otoritas politik dan keagamaan serta menjadi simpul perdagangan penting di Asia 

Tenggara. Ketahanan Kesultanan Sulu yang mampu bertahan selama lebih dari lima abad 

menjadikannya simbol keteguhan identitas politik dan spiritual masyarakat Muslim Moro. 

Kesultanan ini berhasil mempersatukan kelompok-kelompok etnis seperti Tausug, Samal, 

Yakan, dan Badjao dalam satu struktur sosial-politik berbasis Islam. Namun, kekuatan ini 

mulai mengalami kemunduran sejak meningkatnya intervensi kolonial Eropa, terutama 

setelah kedatangan Spanyol pada abad ke-16 

Kolonialisme Spanyol menjadi awal masa penderitaan panjang bagi komunitas 

Muslim di Filipina. Ketika Spanyol berhasil menguasai wilayah utara pada tahun 1521, 

mereka menghadapi perlawanan berlarut dari penduduk Muslim di selatan. Masyarakat 

Moro mempertahankan wilayah dan keyakinannya dengan berbagai bentuk perlawanan 

yang dilandasi semangat jihad. Penolakan ini terus berlangsung selama berabad-abad, 

bahkan ketika kekuasaan kolonial beralih kepada Amerika Serikat pada awal abad ke-20. 

Pada masa kolonial, masyarakat Muslim Moro mengalami marginalisasi di bidang politik, 

sosial, dan ekonomi. Kebijakan pemerintah kolonial, yang kemudian dilanjutkan oleh 

pemerintah Filipina setelah kemerdekaan, semakin memperlemah kedudukan Muslim 

Moro di Filipina Selatan. 

Secara demografis, umat Islam Filipina yang dulunya mayoritas di beberapa wilayah 

kini menjadi minoritas akibat kebijakan kolonisasi dan transmigrasi internal yang 

dilakukan pemerintah pusat. Mereka dipinggirkan dari sistem politik nasional dan 

mengalami ketimpangan ekonomi yang tajam. Kondisi ini menjadi latar belakang 

munculnya gerakan perjuangan seperti Moro National Liberation Front (MNLF) yang 

dipimpin oleh Nur Misuari pada tahun 1969. Gerakan ini bertujuan memperjuangkan 

kemerdekaan penuh bagi wilayah Muslim di Filipina Selatan. Namun, pemerintah Filipina 

di bawah Ferdinand Marcos menanggapi perlawanan ini dengan kekerasan, 

 
19 Firmanzah, “Intelektualita: Volume 06, Nomor  01, 2017 Dinamika Gerakan Pembebasan Muslim Morodi 

Filipina Selatan” :Studi Terhadap Moro National Liberation Front2017:43-46  



382 
 
 
 

memberlakukan darurat militer pada tahun 1972, serta mengerahkan pasukan besar ke 

Mindanao. Kebijakan represif tersebut justru memperkuat semangat perjuangan bangsa 

Moro dan memperluas dukungan rakyat terhadap MNLF. 

Perkembangan gerakan Moro kemudian melahirkan faksi-faksi baru seperti Moro 

Islamic Liberation Front (MILF) yang dipimpin oleh Hashim Salamat pada tahun 1984, 

serta kelompok Abu Sayyaf yang muncul pada tahun 1993. MNLF lebih bersifat 

nasionalis dan politis, sementara MILF berorientasi pada penerapan hukum Islam dan 

perjuangan berdasarkan ideologi Islam. Sedangkan Abu Sayyaf cenderung ekstrem dan 

menggunakan kekerasan yang sering dikategorikan sebagai tindakan terorisme. Meski 

strategi berbeda, ketiga kelompok ini memiliki tujuan yang sama, yakni menuntut 

keadilan, otonomi, dan pengakuan identitas Islam bagi masyarakat Moro di Filipina 

Selatan. 

Upaya penyelesaian konflik antara pemerintah Filipina dan kelompok Moro 

berlangsung panjang dan kompleks. Konflik ini tidak hanya bersifat politik, tetapi juga 

menyangkut identitas, agama, dan sejarah kolonialisme. Berbagai perundingan dan 

perjanjian damai telah diupayakan, termasuk keterlibatan negara-negara ASEAN. 

 
DAFTAR PUSTAKA 
Abd. Ghofur, “Dinamika Muslim Moro Di Filipina Selatan Dan Gerakan Sparatis Abu SayyaF” 

Sosial Budaya, Vol. 13, No.2, 2016. 

Ayni  Nuril, “Masalah Moro: Sebuah Kajian Perkembangan Kasus Konflik Internal Moro Hingga 

Kancah Internasional (1946-2019)”, Dalam jurnal Bakaba, Vol.09 No.01.2021:10  

Benhard Masalle Bua, “Kontribusi ASEAN di Era Kepemimpinan Indonesia dalam Penyelesaian 

Konflik Antara Moro National Liberation Front (MNLF) dan Pemerintah Filipina” tahun 

2024. 

Dewa Anggara,” Peran Indonesia dalam Upaya Penyelesaian Konflik antara Pemerintah Filipina 

dan Moro Nationalism Liberation Front (MNLF)” Indonesian Perspective, Vol. 3, No. 1 

2018:58-59 

Eva Putriya Hasanah, “Studi Ekplanatif Penyebab Gerakan Seperti Minoritas Muslim Moro di 

Filipina” Journal of Integrative International Relations Vol. 3, No. 2, 2017. 

Firmanzah, “Intelektualita: Volume 06, Nomor  01, 2017 Dinamika Gerakan Pembebasan Muslim 

Morodi Filipina Selatan” :Studi Terhadap Moro National Liberation Front2017. 

Gafur Abd, “Dinamika Muslim Moro Di Fhilipina Selatan Dan Gerakan Sparitis Abu Sayyaf”, 

dalam jurnal sosial dan budaya Vol, 13 No.02.2016. 

https://minorityrights.org/communities/moro-muslims/ 

Hasararuddin, “Perkembangan Sosial Islam di Filipina”, dalam Jurnal Pendidikan Sosial dan 

Budaya.Vol,01 No.01.2019:62-63 

Malik Ibrahim, “Gerakan Islam Di Filipina Suatu Upaya Melihat Faktor Internal Dan Eksternal’ 

Raden Mas Jerry Indrawan, “Resolusi Konflik Bagi Etnis Moro Di Filipina”, dalam Jurnal 

International & Diplomacy Vol. 2, No. 1.2016. 

Sa. Saifullah, “Umat Islam di Fiilipina Selatan”, dalam jurnal islamica Vol,03 No.01.2008:54 

Saifullah SA, “Umat Islam Di Filipina Selatan Sejarah, Perjuangan Dan Rekonsiliasi”, Islamica, 

Vol. 3, No. 1, 2008. 

Sari Meta Ratna, Dkk, “Studi Pendidikan Islam di Filipina”, dalam jurnal ilmiah keislaman, Vol,01  

No.01. 2013. 

Syahraeni. A “Islam di Filipina” dalam Jurnal Adabiyah, Vol, 10 No.01.2010.193-196 

Wiharyanto Kardiyat, “Perkembangan Masalah Moro 1975-1994” dalam jurnal seri pengetahuan 

dan pengajaran sejarah, Vol.28 No.01.2014. 

 


