
Jurnal Studi Multidisipliner 
Vol 9 No. 10 Oktober 2025 

eISSN: 2118-7453 

 

 

404 
 
 

 

ASTRONOMI DAN EKSPLORASI ANTARIKSA DALAM 

PERSPEKTIF AL-QUR’AN 
 

Okta Viana Putri1, Wendacia Dwi Ardana2, Siti Barokah3, Wahyu Limpar Tobing4 

oktapansa68@gmail.com1, wenardana0809@gmail.com2, bs7744586@gmail.com3, 

cekyu6666@gmail.com4  

Universitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang 

 
ABSTRAK 

Benda-benda langit dalam perspektif astronomi sangat beragam jenis dan jumlahnya, namun dalam 

perspektif Al-Qur’an hanya disebutkan tiga secara eksplisit, yaitu matahari, bulan, dan bintang. Al-

Qur’an memberikan isyarat mengenai keteraturan pergerakan benda-benda langit tersebut yang 

telah ditetapkan oleh takdir Allah, sehingga beredar secara konsisten dan pasti. Isyarat Al-Qur’an 

juga menegaskan bahwa tidak ada satu pun benda langit yang diam, termasuk matahari yang 

senantiasa bergerak pada garis edarnya. Sementara itu, bulan memiliki ciri khas tersendiri karena 

peredarannya ditetapkan melalui manzilah-manzilah, sehingga dari bumi tampak dalam wujud 

yang berbeda-beda, mulai dari sabit hingga purnama. Fenomena ini memberikan tanda-tanda 

waktu yang jelas, yang kemudian dijadikan pedoman bagi manusia dalam menentukan kalender 

hijriah serta pelaksanaan ibadah tertentu. Dengan demikian, perspektif Al-Qur’an tentang benda-

benda langit tidak hanya memiliki nilai teologis, tetapi juga memberikan dasar praktis dalam 

kehidupan manusia. 

Kata Kunci: Astronomi, Al-Qur’an, Matahari, Bulan, Bintang. 

 

ABSTRACT 

Celestial bodies in the perspective of astronomy are diverse in type and number, yet in the 

perspective of the Qur’an, only three are explicitly mentioned: the sun, the moon, and the stars. 

The Qur’an provides indications of the regularity in the movement of these celestial bodies, which 

have been determined by the decree of Allah, so that they revolve in a consistent and precise 

manner. The Qur’an also emphasizes that none of the celestial bodies remain stationary, including 

the sun, which continues to move along its orbit. Meanwhile, the moon has its own distinctive 

characteristic, as its orbit is divided into specific phases (manāzil), so that from the earth it 

appears in different forms, ranging from crescent to full moon. This phenomenon serves as a clear 

indicator of time, which is then used by humans to determine the Hijri calendar as well as the 

implementation of certain religious practices. Thus, the Qur’anic perspective on celestial bodies 

not only holds theological significance but also provides practical guidance for human life. 

Keywords: Astronomy, Qur’an, Sun, Moon, Stars. 

  

PEiNDAiHULUAiN 

Astronomi sejak dahulu telah menjadi sarana utama manusia dalam memahami 

posisinya di alam semesta, sekaligus membentuk dasar pengetahuan dan peradaban. 

Bangsa-bangsa kuno seperti Mesir, Babilonia, dan India menjadikan pengamatan bintang 

serta planet sebagai pedoman dalam menentukan arah, waktu bercocok tanam, dan 

penyusunan kalender, sementara pada masa keemasan Islam, ilmu falak berkembang pesat 

dengan lahirnya tokoh-tokoh besar seperti Al-Battani, Al-Biruni, dan Ibnu Shatir yang 

menghasilkan teori pergerakan benda langit serta instrumen observasi yang berpengaruh 

hingga ke dunia Barat. Memasuki era modern, astronomi bertransformasi menjadi ilmu 

eksakta yang ditopang oleh kemajuan teknologi, mulai dari teleskop optik, radio teleskop, 

satelit, hingga observatorium luar angkasa seperti Hubble dan James Webb yang mampu 

menyingkap struktur galaksi miliaran tahun cahaya jauhnya. Perjalanan dari sekadar 

menatap bintang dengan mata telanjang menuju kemampuan memotret dan menganalisis 

mailto:arumdyyah@gmail.com1
mailto:leilanivp05@gmail.com2
mailto:bs7744586@gmail.com3
mailto:cekyu6666@gmail.com4


405 
 
 
 

fenomena kosmik merupakan lompatan besar dalam sejarah ilmu pengetahuan. Seiring 

perkembangan tersebut, eksplorasi antariksa hadir sebagai kelanjutan logis dari kemajuan 

astronomi, ditandai dengan peluncuran Sputnik 1 pada tahun 1957 yang membuka era baru 

persaingan luar angkasa, disusul pendaratan manusia pertama di Bulan pada tahun 1969, 

serta misi-misi ambisius yang menjelajahi Mars, Jupiter, Saturnus, hingga keluar dari tata 

surya. Semua capaian ini tidak hanya mencerminkan kemajuan sains dan teknologi, tetapi 

juga menegaskan rasa ingin tahu manusia yang tak terbatas dalam upaya memahami asal-

usul alam semesta, kemungkinan kehidupan di luar Bumi, dan masa depan peradaban di 

ruang angkasa.1 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan kepustakaan 

(library research). Data dikumpulkan dari berbagai literatur, baik sumber primer maupun 

sekunder. Sumber primer berupa ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan benda langit 

seperti matahari, bulan, dan bintang, serta hadis Nabi yang mendukung penafsiran ayat 

tersebut. Sumber sekunder berupa buku astronomi, tafsir, dan artikel ilmiah kontemporer 

yang membahas keterkaitan antara wahyu dan ilmu pengetahuan.2 

Analisis dilakukan dengan pendekatan tafsir tematik (mawḍū‘ī), yaitu mengkaji 

ayat-ayat Al-Qur’an yang terkait dengan fenomena benda langit, kemudian disusun secara 

sistematis untuk memperoleh pemahaman yang utuh.3 

Ayat-ayat tersebut kemudian dikaitkan dengan temuan astronomi modern, seperti 

teori peredaran benda langit, struktur galaksi, serta penemuan planet di luar tata surya.  

Dengan metode ini, penelitian berupaya menemukan titik temu antara teks Al-Qur’an dan 

ilmu pengetahuan kontemporer. 

Selain itu, digunakan juga analisis komparatif untuk menelaah pandangan para 

mufasir klasik dan kontemporer mengenai ayat-ayat kauniyah, lalu membandingkannya 

dengan hasil riset astronomi modern. Dengan cara ini, penelitian diharapkan dapat 

memberikan gambaran yang komprehensif tentang bagaimana Al-Qur’an tidak hanya 

berfungsi sebagai kitab petunjuk moral dan spiritual, tetapi juga memberikan isyarat 

ilmiah yang relevan dengan perkembangan sains.4 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Al-Qur’an dan Fenomena Kosmik 

Al-Qur’an memberikan perhatian besar terhadap fenomena kosmik dan 

menjadikannya sebagai tanda-tanda kebesaran Allah yang harus direnungkan manusia. 

Dalam QS. Al-Anbiya’ (21): 30 

نَ  يَرَ  اوََلَم   ا الَّذِي  ضَ  السَّمٰوٰتِ  انََّ  كَفَرُو ۤۡ َر  قًا كَانَـتاَ وَالۡ  نٰهُمَا رَت  نَا    ففََتقَ  مَاءِٓ  مِنَ  وَجَعَل  ء   كُل ال  نَ  افَلََ     حَى    شَى  مِنوُ  يؤُ   

Artinya : Dan apakah orang-orang kafir tidak mengetahui bahwa langit dan bumi 

keduanya dahulunya menyatu, kemudian Kami pisahkan antara keduanya; dan Kami 

jadikan segala sesuatu yang hidup berasal dari air; maka mengapa mereka tidak beriman 

 Allah menegaskan bahwa langit dan bumi pada mulanya merupakan satu kesatuan, 

 
1 Ibn Kaṡīr, Tafsīr al-Qur’ān al-’Aẓīm, ditahqiq oleh Samī bin Muhammad Salāmah (Riyadh: Dār Ṭayyibah, 

1999/1420), jilid II, h. 210. 
2 Fadlillah, M. (2020). Media Pendidikan Islam dalam Perspektif Hadis Nabi. Jurnal Pendidikan Islam, 9(2), 

145–160. 
3 Quraish Shihab. (2019). Kaedah Tafsir Mawḍū‘ī: Upaya Memahami Al-Qur’an Secara Utuh. Jakarta: 

Lentera Hati. 
4  Yusuf, A. (2021). Al-Qur’an dan Sains Modern: Telaah Ayat-ayat Kauniyah. Bandung: Remaja 

Rosdakarya. 



406 
 
 
 

kemudian dipisahkan, serta bahwa segala sesuatu yang hidup berasal dari air. Ayat ini 

sering dipahami oleh mufassir kontemporer sebagai isyarat kepada teori Big Bang, sebuah 

teori kosmologi modern yang menjelaskan asal-usul alam semesta melalui ledakan dahsyat 

sekitar 13,8 miliar tahun lalu.5 Tafsir ilmiah ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an tidak 

hanya relevan dalam aspek spiritual, tetapi juga memberi ruang bagi umat Islam untuk 

menafsirkan ayat-ayat kosmologis sesuai perkembangan ilmu pengetahuan. Dengan 

demikian, terdapat harmoni antara teks wahyu dan penemuan sains, di mana keduanya 

saling melengkapi tanpa harus meniadakan nilai teologis yang terkandung dalam ayat 

tersebut. 

Selain itu, QS. Yasin (36): 38–40 juga menguraikan tentang keteraturan orbit 

matahari dan bulan, serta peredarannya yang tidak saling mendahului. Ayat ini 

menegaskan bahwa setiap benda langit bergerak pada garis edarnya masing-masing. 6 

Fakta ini selaras dengan hukum astronomi modern yang menjelaskan keteraturan orbit 

melalui hukum gravitasi Newton dan teori relativitas Einstein. Penegasan Al-Qur’an ini 

mengajarkan kepada manusia bahwa keteraturan kosmos bukanlah kebetulan, melainkan 

bukti adanya tatanan ilahi yang sempurna. Dengan perspektif ini, sains modern dapat 

dipandang sebagai sarana untuk semakin menguatkan keyakinan terhadap keberadaan dan 

kebesaran Allah. 

Perspektif Tafsir Klasik 

Para mufassir klasik seperti Ibn Kaṡīr dan al-Ṭabarī menafsirkan ayat-ayat 

kosmologis dalam kerangka teologis. Mereka menekankan bahwa keteraturan orbit 

matahari dan bulan adalah bukti kekuasaan Allah dan tanda keteraturan ciptaan-Nya.7 

Zamakhsyarī dalam al-Kasysyaf menambahkan bahwa hukum-hukum alam (sunnatullah) 

adalah ketetapan yang bersifat tetap, menunjukkan kebijaksanaan Allah dalam 

menciptakan alam semesta.8 Penekanan tafsir klasik lebih condong pada aspek tauhid dan 

penguatan iman, bukan pada penjelasan ilmiah sebagaimana berkembang di era modern. 

Namun, justru penekanan tersebut menjadi fondasi spiritual yang kuat, sehingga umat 

Islam diajak untuk selalu mengingat bahwa di balik keteraturan alam terdapat Sang 

Pencipta yang Maha Kuasa. Meskipun tidak menyebut istilah Big Bang atau gravitasi, 

tafsir klasik memberikan dasar teologis yang kaya untuk menginternalisasi kesadaran 

kosmik dan mengaitkannya dengan ketaatan kepada Allah. 

Perspektif Tafsir Kontemporer 

Berbeda dengan tafsir klasik, mufassir kontemporer lebih terbuka pada pendekatan 

ilmiah. Quraish Shihab dalam Tafsir al-Misbah menegaskan bahwa ayat-ayat kosmik 

bukan hanya bernilai spiritual, tetapi juga dapat menjadi dasar pengembangan ilmu 

pengetahuan modern, termasuk astronomi dan eksplorasi antariksa.9 Wahbah al-Zuhaili 

dalam Tafsir al-Munir menekankan pentingnya penelitian ilmiah terhadap fenomena 

kosmik, sebagai bentuk ketaatan terhadap perintah Allah untuk mentadabburi ciptaan-

Nya. 10  Pandangan ini memperlihatkan adanya dialektika antara teks wahyu dan 

perkembangan sains, sehingga umat Islam terdorong untuk memaknai alam semesta tidak 

 
5  Muhammad Nor Ichwan, Tafsir ‘Ilmi: Memahami al-Qur’an melalui Pendekatan Sains Modern 

(Yogyakarta: UII Press, 2004), h. 63. 
6 Al-Zamakhsyarī, Al-Kasysyaf ‘an Haqā’iq at-Tanzīl, juz 3 (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2009), h. 

112. 
7 Al-Ṭabarī, Jāmi’ al-Bayān fī Ta’wīl al-Qurān, juz 24, tahqiq Ahmad Muhammad Syākir (Beirut: Muassah 

ar-Risalah, tt), h. 34. 
8 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah (Jakarta: Lentera Hati, 2005), h. 221 
9 George Saliba, Islamic Science and the Making of the European Renaissance (Cambridge: MIT Press, 

2007), h. 98. 
10 Muhammad Nor Ichwan, Tafsir ‘Ilmi, h. 65.  



407 
 
 
 

sekadar dari sisi spiritual, tetapi juga melalui riset ilmiah yang aplikatif. Dengan demikian, 

tafsir kontemporer membuka cakrawala baru yang menghubungkan nilai religius dengan 

pengembangan sains, serta menjadikan penelitian ilmiah sebagai bagian dari ibadah 

intelektual. 

Ilmu Falak sebagai Cikal Bakal Astronomi Islam 

Sejarah mencatat bahwa ilmu falak merupakan cikal bakal perkembangan astronomi 

dalam tradisi Islam. Awalnya, ilmu falak dikembangkan untuk kepentingan ibadah, seperti 

penentuan arah kiblat, waktu salat, dan awal bulan hijriah. Dalam literatur seperti Hisab 

Awal Bulan karya Saadoe’ddin Djambek dan Ilmu Falak karya Muhyidin Khazin, 

perhitungan matematis mengenai peredaran benda langit menjadi bagian penting dari 

praktik keagamaan. 11  Fakta ini menunjukkan bahwa umat Islam sejak awal telah 

mengembangkan pendekatan ilmiah yang sistematis untuk memahami fenomena 

astronomi. Prinsip hisab yang dipakai dalam ilmu falak hingga kini tetap relevan, bahkan 

telah bertransformasi melalui pemanfaatan teknologi modern, seperti kalender lunar 

digital, perangkat lunak hisab rukyat, hingga simulasi astronomi berbasis komputer. 

Dengan demikian, ilmu falak bukan hanya berfungsi praktis untuk ibadah, tetapi juga 

menjadi kontribusi awal umat Islam terhadap perkembangan sains global. 

Perspektif Sains Modern 

Cendekiawan muslim modern berusaha menghubungkan Al-Qur’an dengan 

penemuan sains mutakhir. Muhammad Nor Ichwan dalam Tafsir ‘Ilmi mengaitkan QS. 

Adz-Dzariyat (51): 47 dengan teori ekspansi alam semesta, yang menegaskan bahwa 

kosmos terus mengembang sejak awal penciptaannya.12 Demikian pula QS. At-Takwir 

(81): 15–16 sering dipahami sebagai indikasi fenomena lubang hitam yang memiliki 

kekuatan luar biasa dalam menyerap cahaya.13 Dalam literatur Barat, Keith Wicks melalui 

karyanya Stars and Planets menjelaskan struktur tata surya dan hukum-hukum astronomi 

secara ilmiah. 14  Sarjana muslim kemudian menjadikan karya-karya sains ini sebagai 

rujukan untuk menunjukkan keselarasan antara teks Al-Qur’an dan sains modern. Dengan 

demikian, pendekatan ini memperkuat pandangan bahwa wahyu dan ilmu pengetahuan 

tidaklah bertentangan, tetapi justru saling memperkaya dalam menjelaskan fenomena 

kosmik. 
Tabel 1. Perbandingan Perspektif Tafsir Klasik, Tafsir Kontemporer, dan Sains Modern terhadap 

Fenomena Kosmik 

Aspek Tafsir Klasik Tafsir Kontemporer Sains Modern 

Orientasi 

Utama 

Teologis, 

menekankan 

tauhid dan 

kekuasaan Allah 

Dialektis, 

menghubungkan teks 

wahyu dengan 

perkembangan ilmu 

pengetahuan 

Empiris, berbasis 

observasi, 

eksperimen, dan 

teori kosmologi 

Fokus 

Penafsiran 

Keteraturan alam 

sebagai tanda 

kebesaran Allah 

Tadabbur ayat 

kosmik untuk 

mendorong penelitian 

ilmiah 

Menjelaskan asal-

usul, struktur, dan 

dinamika alam 

semesta 

 
11 Poedjawijatna, Pembimbing ke Arah Alam Filsafat (Jakarta: Rineka Cipta, 2004), h. 54. 
12 Muhammad Nor Ichwan, Tafsir ‘Ilmi: Integrasi al-Qur’an dan Sains (Jakarta: Kencana, 2020), hlm. 112. 
13 Ahmad Zaki Mubarok, “Fenomena Kosmik dalam Perspektif al-Qur’an: Kajian atas Ayat-ayat Kauniyah,” 

Jurnal Studi Al-Qur’an 15, no. 2 (2021): 145. 
14 Keith Wicks, Stars and Planets (London: Dorling Kindersley, 2019), hlm. 87. 



408 
 
 
 

Contoh 

Penafsiran 

Matahari dan 

bulan beredar 

sesuai ketetapan 

Allah (QS. Yasin: 

38–40) 

QS. Al-Anbiya’: 30 

dihubungkan dengan 

teori Big Bang dan 

penciptaan semesta dari 

air 

Teori Big Bang, 

ekspansi alam 

semesta, hukum 

gravitasi Newton, 

relativitas Einstein 

Kelebihan Menguatkan iman, 

memberi dasar 

spiritual yang 

kokoh 

Membuka ruang dialog 

antara wahyu dan sains, 

relevan dengan 

perkembangan zaman 

Memberikan bukti 

empiris yang dapat 

diverifikasi secara 

ilmiah 

Keterbatasan Tidak membahas 

aspek ilmiah 

secara rinci 

Berpotensi over-

interpretasi jika terlalu 

memaksakan ayat pada 

teori tertentu 

Tidak memasukkan 

nilai-nilai spiritual 

atau teologis dalam 

analisis 

Relevansi 

Masa Kini 

Menjadi fondasi 

keimanan umat 

Islam dalam 

melihat 

keteraturan 

kosmos 

Menjadi inspirasi 

pengembangan ilmu 

pengetahuan dalam 

bingkai religius 

Menjadi pijakan 

riset astronomi dan 

eksplorasi antariksa 

modern 

Filosofi Eksplorasi Antariksa 

Dari perspektif filsafat ilmu, Poedjawijatna menyatakan bahwa ilmu pengetahuan 

dan filsafat sama-sama berusaha mencari kebenaran.15 Dalam kerangka Islam, eksplorasi 

antariksa bukan semata-mata ambisi teknologi atau kompetisi geopolitik, melainkan 

bagian dari upaya manusia memahami hakikat penciptaan dan posisinya di alam semesta. 

Pandangan ini menempatkan eksplorasi ruang angkasa sebagai ibadah intelektual 

sekaligus spiritual, di mana penelitian astronomi menjadi sarana untuk memperkuat 

kesadaran kosmik dan memperluas wawasan manusia tentang kebesaran Allah. Dengan 

demikian, eksplorasi antariksa harus dijalankan dengan kesadaran etis dan tanggung jawab 

moral, bukan sekadar ambisi material. Hal ini memperlihatkan bahwa dalam Islam, ilmu 

pengetahuan selalu terkait erat dengan nilai-nilai religius, sehingga pencarian kebenaran 

melalui sains tidak boleh dilepaskan dari landasan spiritual. 

 
KESIMPULAN 

Astronomi dan eksplorasi antariksa merupakan dua bidang yang saling terkait dan 

telah berkembang pesat seiring dengan kemajuan teknologi dan pengetahuan manusia. Al-

Qur'an sebagai kitab suci umat Islam telah menyebutkan berbagai fenomena alam semesta 

yang relevan dengan astronomi dan eksplorasi antariksa. Ayat- ayat Al-Qur'an seperti QS. 

Al-Anbiya' (21): 30 dan QS. Yasin (36): 38-40 menjelaskan tentang penciptaan alam 

semesta, keteraturan orbit matahari dan bulan, serta fenomena kosmik lainnya. 

Tafsir klasik dan kontemporer memberikan perspektif yang berbeda dalam 

memahami ayat-ayat Al-Qur'an yang berkaitan dengan astronomi dan eksplorasi antariksa. 

Tafsir klasik lebih menekankan pada aspek teologis dan keimanan, sedangkan tafsir 

kontemporer membuka ruang bagi pendekatan ilmiah dan pengaitan dengan pengetahuan 

modern. 

Ilmu falak sebagai cikal bakal astronomi Islam telah menunjukkan kemampuan umat 

Islam dalam mengembangkan metode ilmiah dalam mengamati fenomena astronomi. 

Perkembangan teknologi antariksa modern juga telah memungkinkan manusia untuk 

mengeksplorasi alam semesta dengan lebih luas dan mendalam. 

 
15 Poedjawijatna, Pembimbing ke Arah Filsafat (Jakarta: Rineka Cipta, 2018), hlm. 54. 

 



409 
 
 
 

Dalam perspektif filsafat ilmu, eksplorasi antariksa dapat dipandang sebagai bagian 

dari upaya manusia memahami hakikat penciptaan dan mencari kebenaran. Dengan 

demikian, penelitian astronomi dan eksplorasi antariksa dapat menjadi bentuk ibadah 

intelektual dan spiritual. 

Dalam kesimpulan, astronomi dan eksplorasi antariksa merupakan bidang yang sangat 

penting dan relevan dengan kehidupan manusia. Al-Qur'an sebagai kitab suci umat Islam 

telah memberikan panduan dan inspirasi bagi umat manusia untuk mempelajari dan 

mengeksplorasi alam semesta. Dengan kemajuan teknologi dan pengetahuan, manusia 

dapat terus mengembangkan pemahaman tentang alam semesta dan meningkatkan 

kemampuan untuk mengeksplorasi dan memanfaatkannya untuk kemaslahatan umat 

manusia. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Al-Ṭabarī. (tt). Jāmi’ al-Bayān fī Ta’wīl al-Qurān (Juz 24, A. M. Syākir, Ed.). Beirut: Muassah ar-

Risalah. 

Al-Zamakhsyarī. (2009). Al-Kasysyaf ‘an Haqā’iq at-Tanzīl (Juz 3). Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah. 

Fadlillah, M. (2020). Media Pendidikan Islam dalam Perspektif Hadis Nabi. Jurnal Pendidikan 

Islam, 9(2), 145–160. 

Hawking, S., & Mlodinow, L. (2018). The Grand Design. New York: Bantam Books. 

Ichwan, M. N. (2004). Tafsir ‘Ilmi: Memahami al-Qur’an melalui Pendekatan Sains Modern. 

Yogyakarta: UII Press. 

Ichwan, M. N. (2020). Tafsir ‘Ilmi: Integrasi al-Qur’an dan Sains. Jakarta: Kencana. 

Mubarok, A. Z. (2021). Fenomena Kosmik dalam Perspektif al-Qur’an: Kajian atas Ayat-ayat 

Kauniyah. Jurnal Studi Al-Qur’an, 15(2), 145–160. 

Poedjawijatna. (2004). Pembimbing ke Arah Alam Filsafat. Jakarta: Rineka Cipta. 

Poedjawijatna. (2018). Pembimbing ke Arah Filsafat. Jakarta: Rineka Cipta. 

Praing, D. I. V., et al. (2023). Integrasi Sains dan Agama dalam Pendidikan Islam. Jurnal 

Pendidikan dan Konseling, 5(1), 22–30. 

Quraish Shihab, M. (2005). Tafsir al-Misbah. Jakarta: Lentera Hati. 

Quraish Shihab, M. (2019). Kaedah Tafsir Mawḍū‘ī: Upaya Memahami Al-Qur’an Secara Utuh. 

Jakarta: Lentera Hati. 

Sa’di, ’Abdu al-Rahman bin Nāśir bin al-Sa’di, Tafsīr al-Karīm al-Rahman fī Tafsīr Kalām al-

Manān, tahqiq ’Abd al-Rah-man bin ma’lā al-Wīhaq, Beirut: Muassah al- Risalah, tth. 

Saliba, G. (2007). Islamic Science and the Making of the European Renaissance. Cambridge: MIT 

Press. 

Ṭabarī, Muhammad bin Jarīr bin Yazid bin Kaśir bin gālib al-Amlī, Jāmi’ al-Bayān fī Ta’wīl al-

Qurān, juz 24, tahqiq Ahmad Muhammad Syākir, Beirut:Muassah ar- Risalah,tt cet I 

Wicks, K. (2019). Stars and Planets. London: Dorling Kindersley. 

Wicks, Keith, Stars And Planet, terj. Bambang Hidayat London: Grisewood & Dempsey Ltd, 1997. 

Yusuf, A. (2021). Al-Qur’an dan Sains Modern: Telaah Ayat-ayat Kauniyah. Bandung: Remaja 

Rosdakarya. 

Zuhaili, Tafsīr al-Munīr, Juz 11, 12, 13, 21, 23, Beirut: Dār al-Fikr al-Ma’aṣir, 1991 

 


