Vol 9 No. 10 Oktober 2025
Jurnal Studi Multidisipliner eISSN: 2118-7453

ASTRONOMI DAN EKSPLORASI ANTARIKSA DALAM
PERSPEKTIF AL-QUR’AN

Okta Viana Putri', Wendacia Dwi Ardana?, Siti Barokah’, Wahyu Limpar Tobing*
oktapansa68@gmail.com!, wenardana0809@gmail.com?, bs7744586@gmail.com’,
cekyu6666(@gmail.com*

Universitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang

ABSTRAK

Benda-benda langit dalam perspektif astronomi sangat beragam jenis dan jumlahnya, namun dalam
perspektif Al-Qur’an hanya disebutkan tiga secara eksplisit, yaitu matahari, bulan, dan bintang. Al-
Qur’an memberikan isyarat mengenai keteraturan pergerakan benda-benda langit tersebut yang
telah ditetapkan oleh takdir Allah, sehingga beredar secara konsisten dan pasti. Isyarat Al-Qur’an
juga menegaskan bahwa tidak ada satu pun benda langit yang diam, termasuk matahari yang
senantiasa bergerak pada garis edarnya. Sementara itu, bulan memiliki ciri khas tersendiri karena
peredarannya ditetapkan melalui manzilah-manzilah, sehingga dari bumi tampak dalam wujud
yang berbeda-beda, mulai dari sabit hingga purnama. Fenomena ini memberikan tanda-tanda
waktu yang jelas, yang kemudian dijadikan pedoman bagi manusia dalam menentukan kalender
hijriah serta pelaksanaan ibadah tertentu. Dengan demikian, perspektif Al-Qur’an tentang benda-
benda langit tidak hanya memiliki nilai teologis, tetapi juga memberikan dasar praktis dalam
kehidupan manusia.

Kata Kunci: Astronomi, Al-Qur’an, Matahari, Bulan, Bintang.

ABSTRACT

Celestial bodies in the perspective of astronomy are diverse in type and number, yet in the
perspective of the Qur’an, only three are explicitly mentioned: the sun, the moon, and the stars.
The Qur’an provides indications of the regularity in the movement of these celestial bodies, which
have been determined by the decree of Allah, so that they revolve in a consistent and precise
manner. The Qur’an also emphasizes that none of the celestial bodies remain stationary, including
the sun, which continues to move along its orbit. Meanwhile, the moon has its own distinctive
characteristic, as its orbit is divided into specific phases (manazil), so that from the earth it
appears in different forms, ranging from crescent to full moon. This phenomenon serves as a clear
indicator of time, which is then used by humans to determine the Hijri calendar as well as the
implementation of certain religious practices. Thus, the Qur’anic perspective on celestial bodies
not only holds theological significance but also provides practical guidance for human life.
Keywords: Astronomy, Qur’an, Sun, Moon, Stars.

PENDAHULUAN

Astronomi sejak dahulu telah menjadi sarana utama manusia dalam memahami
posisinya di alam semesta, sekaligus membentuk dasar pengetahuan dan peradaban.
Bangsa-bangsa kuno seperti Mesir, Babilonia, dan India menjadikan pengamatan bintang
serta planet sebagai pedoman dalam menentukan arah, waktu bercocok tanam, dan
penyusunan kalender, sementara pada masa keemasan Islam, ilmu falak berkembang pesat
dengan lahirnya tokoh-tokoh besar seperti Al-Battani, Al-Biruni, dan Ibnu Shatir yang
menghasilkan teori pergerakan benda langit serta instrumen observasi yang berpengaruh
hingga ke dunia Barat. Memasuki era modern, astronomi bertransformasi menjadi ilmu
eksakta yang ditopang oleh kemajuan teknologi, mulai dari teleskop optik, radio teleskop,
satelit, hingga observatorium luar angkasa seperti Hubble dan James Webb yang mampu
menyingkap struktur galaksi miliaran tahun cahaya jauhnya. Perjalanan dari sekadar
menatap bintang dengan mata telanjang menuju kemampuan memotret dan menganalisis

404


mailto:arumdyyah@gmail.com1
mailto:leilanivp05@gmail.com2
mailto:bs7744586@gmail.com3
mailto:cekyu6666@gmail.com4

fenomena kosmik merupakan lompatan besar dalam sejarah ilmu pengetahuan. Seiring
perkembangan tersebut, eksplorasi antariksa hadir sebagai kelanjutan logis dari kemajuan
astronomi, ditandai dengan peluncuran Sputnik 1 pada tahun 1957 yang membuka era baru
persaingan luar angkasa, disusul pendaratan manusia pertama di Bulan pada tahun 1969,
serta misi-misi ambisius yang menjelajahi Mars, Jupiter, Saturnus, hingga keluar dari tata
surya. Semua capaian ini tidak hanya mencerminkan kemajuan sains dan teknologi, tetapi
juga menegaskan rasa ingin tahu manusia yang tak terbatas dalam upaya memahami asal-
usul alam semesta, kemungkinan kehidupan di luar Bumi, dan masa depan peradaban di
ruang angkasa.'

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan kepustakaan
(library research). Data dikumpulkan dari berbagai literatur, baik sumber primer maupun
sekunder. Sumber primer berupa ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan benda langit
seperti matahari, bulan, dan bintang, serta hadis Nabi yang mendukung penafsiran ayat
tersebut. Sumber sekunder berupa buku astronomi, tafsir, dan artikel ilmiah kontemporer
yang membahas keterkaitan antara wahyu dan ilmu pengetahuan.?

Analisis dilakukan dengan pendekatan tafsir tematik (mawdi‘T), yaitu mengkaji
ayat-ayat Al-Qur’an yang terkait dengan fenomena benda langit, kemudian disusun secara
sistematis untuk memperoleh pemahaman yang utuh.?

Ayat-ayat tersebut kemudian dikaitkan dengan temuan astronomi modern, seperti
teori peredaran benda langit, struktur galaksi, serta penemuan planet di luar tata surya.
Dengan metode ini, penelitian berupaya menemukan titik temu antara teks Al-Qur’an dan
ilmu pengetahuan kontemporer.

Selain itu, digunakan juga analisis komparatif untuk menelaah pandangan para
mufasir klasik dan kontemporer mengenai ayat-ayat kauniyah, lalu membandingkannya
dengan hasil riset astronomi modern. Dengan cara ini, penelitian diharapkan dapat
memberikan gambaran yang komprehensif tentang bagaimana Al-Qur’an tidak hanya
berfungsi sebagai kitab petunjuk moral dan spiritual, tetapi juga memberikan isyarat
ilmiah yang relevan dengan perkembangan sains.*

HASIL DAN PEMBAHASAN
Al-Qur’an dan Fenomena Kosmik
Al-Qur’an memberikan perhatian besar terhadap fenomena kosmik dan
menjadikannya sebagai tanda-tanda kebesaran Allah yang harus direnungkan manusia.
Dalam QS. Al-Anbiya’ (21): 30 . )
O3he3 A oo K Al (o Ulaa 5 il 165 WIS G5V 5 o sldl) G155 G353 s
Artinya : Dan /apakah orang-orang kafir tidak mengetahui bahwa langit dan bumi
keduanya dahulunya menyatu, kemudian Kami pisahkan antara keduanya; dan Kami
jadikan segala sesuatu yang hidup berasal dari air; maka mengapa mereka tidak beriman
Allah menegaskan bahwa langit dan bumi pada mulanya merupakan satu kesatuan,

! Ibn Kasir, Tafstr al-Qur’an al-’Azim, ditahqiq oleh Sami bin Muhammad Salamah (Riyadh: Dar Tayyibah,
1999/1420), jilid I, h. 210.
2 Fadlillah, M. (2020). Media Pendidikan Islam dalam Perspektif Hadis Nabi. Jurnal Pendidikan Islam, 9(2),

145-160.

3 Quraish Shihab. (2019). Kaedah Tafsir Mawdi‘T: Upaya Memahami Al-Qur’an Secara Utuh. Jakarta:
Lentera Hati.

4 Yusuf, A. (2021). Al-Qur’an dan Sains Modern: Telaah Ayat-ayat Kauniyah. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

405



kemudian dipisahkan, serta bahwa segala sesuatu yang hidup berasal dari air. Ayat ini
sering dipahami oleh mufassir kontemporer sebagai isyarat kepada teori Big Bang, sebuah
teori kosmologi modern yang menjelaskan asal-usul alam semesta melalui ledakan dahsyat
sekitar 13,8 miliar tahun lalu.® Tafsir ilmiah ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an tidak
hanya relevan dalam aspek spiritual, tetapi juga memberi ruang bagi umat Islam untuk
menafsirkan ayat-ayat kosmologis sesuai perkembangan ilmu pengetahuan. Dengan
demikian, terdapat harmoni antara teks wahyu dan penemuan sains, di mana keduanya
saling melengkapi tanpa harus meniadakan nilai teologis yang terkandung dalam ayat
tersebut.

Selain itu, QS. Yasin (36): 3840 juga menguraikan tentang keteraturan orbit
matahari dan bulan, serta peredarannya yang tidak saling mendahului. Ayat ini
menegaskan bahwa setiap benda langit bergerak pada garis edarnya masing-masing.®
Fakta ini selaras dengan hukum astronomi modern yang menjelaskan keteraturan orbit
melalui hukum gravitasi Newton dan teori relativitas Einstein. Penegasan Al-Qur’an ini
mengajarkan kepada manusia bahwa keteraturan kosmos bukanlah kebetulan, melainkan
bukti adanya tatanan ilahi yang sempurna. Dengan perspektif ini, sains modern dapat
dipandang sebagai sarana untuk semakin menguatkan keyakinan terhadap keberadaan dan
kebesaran Allah.

Perspektif Tafsir Klasik

Para mufassir klasik seperti Ibn Kasir dan al-Tabari menafsirkan ayat-ayat
kosmologis dalam kerangka teologis. Mereka menekankan bahwa keteraturan orbit
matahari dan bulan adalah bukti kekuasaan Allah dan tanda keteraturan ciptaan-Nya.’
ZamakhsyarT dalam al-Kasysyaf menambahkan bahwa hukum-hukum alam (sunnatullah)
adalah ketetapan yang bersifat tetap, menunjukkan kebijaksanaan Allah dalam
menciptakan alam semesta.® Penekanan tafsir klasik lebih condong pada aspek tauhid dan
penguatan iman, bukan pada penjelasan ilmiah sebagaimana berkembang di era modern.
Namun, justru penekanan tersebut menjadi fondasi spiritual yang kuat, sehingga umat
Islam diajak untuk selalu mengingat bahwa di balik keteraturan alam terdapat Sang
Pencipta yang Maha Kuasa. Meskipun tidak menyebut istilah Big Bang atau gravitasi,
tafsir klasik memberikan dasar teologis yang kaya untuk menginternalisasi kesadaran
kosmik dan mengaitkannya dengan ketaatan kepada Allah.

Perspektif Tafsir Kontemporer

Berbeda dengan tafsir klasik, mufassir kontemporer lebih terbuka pada pendekatan
ilmiah. Quraish Shihab dalam Tafsir al-Misbah menegaskan bahwa ayat-ayat kosmik
bukan hanya bernilai spiritual, tetapi juga dapat menjadi dasar pengembangan ilmu
pengetahuan modern, termasuk astronomi dan eksplorasi antariksa.” Wahbah al-Zuhaili
dalam Tafsir al-Munir menekankan pentingnya penelitian ilmiah terhadap fenomena
kosmik, sebagai bentuk ketaatan terhadap perintah Allah untuk mentadabburi ciptaan-
Nya. ! Pandangan ini memperlihatkan adanya dialektika antara teks wahyu dan
perkembangan sains, sehingga umat Islam terdorong untuk memaknai alam semesta tidak

5 Muhammad Nor Ichwan, Tafsir ‘Illmi: Memahami al-Qur’an melalui Pendekatan Sains Modern
(Yogyakarta: UII Press, 2004), h. 63.

6 Al-Zamakhsyari, Al-Kasysyaf ‘an Haqa’iq at-Tanzil, juz 3 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘[lmiyyah, 2009), h.
112.

7 Al-Tabari, Jami’ al-Bayan fi Ta 'wil al-Quran, juz 24, tahqiq Ahmad Muhammad Syakir (Beirut: Muassah
ar-Risalah, tt), h. 34.

8 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah (Jakarta: Lentera Hati, 2005), h. 221

 George Saliba, Islamic Science and the Making of the European Renaissance (Cambridge: MIT Press,
2007), h. 98.

10 Muhammad Nor Ichwan, Tafsir ‘llmi, h. 65.

406



sekadar dari sisi spiritual, tetapi juga melalui riset ilmiah yang aplikatif. Dengan demikian,
tafsir kontemporer membuka cakrawala baru yang menghubungkan nilai religius dengan
pengembangan sains, serta menjadikan penelitian ilmiah sebagai bagian dari ibadah
intelektual.
Ilmu Falak sebagai Cikal Bakal Astronomi Islam

Sejarah mencatat bahwa ilmu falak merupakan cikal bakal perkembangan astronomi
dalam tradisi Islam. Awalnya, ilmu falak dikembangkan untuk kepentingan ibadah, seperti
penentuan arah kiblat, waktu salat, dan awal bulan hijriah. Dalam literatur seperti Hisab
Awal Bulan karya Saadoe’ddin Djambek dan Ilmu Falak karya Muhyidin Khazin,
perhitungan matematis mengenai peredaran benda langit menjadi bagian penting dari
praktik keagamaan.!! Fakta ini menunjukkan bahwa umat Islam sejak awal telah
mengembangkan pendekatan ilmiah yang sistematis untuk memahami fenomena
astronomi. Prinsip hisab yang dipakai dalam ilmu falak hingga kini tetap relevan, bahkan
telah bertransformasi melalui pemanfaatan teknologi modern, seperti kalender lunar
digital, perangkat lunak hisab rukyat, hingga simulasi astronomi berbasis komputer.
Dengan demikian, ilmu falak bukan hanya berfungsi praktis untuk ibadah, tetapi juga
menjadi kontribusi awal umat Islam terhadap perkembangan sains global.
Perspektif Sains Modern

Cendekiawan muslim modern berusaha menghubungkan Al-Qur’an dengan
penemuan sains mutakhir. Muhammad Nor Ichwan dalam Tafsir ‘/lmi mengaitkan QS.
Adz-Dzariyat (51): 47 dengan teori ekspansi alam semesta, yang menegaskan bahwa
kosmos terus mengembang sejak awal penciptaannya.'?> Demikian pula QS. At-Takwir
(81): 15-16 sering dipahami sebagai indikasi fenomena lubang hitam yang memiliki
kekuatan luar biasa dalam menyerap cahaya.!® Dalam literatur Barat, Keith Wicks melalui
karyanya Stars and Planets menjelaskan struktur tata surya dan hukum-hukum astronomi
secara ilmiah.'* Sarjana muslim kemudian menjadikan karya-karya sains ini sebagai
rujukan untuk menunjukkan keselarasan antara teks Al-Qur’an dan sains modern. Dengan
demikian, pendekatan ini memperkuat pandangan bahwa wahyu dan ilmu pengetahuan
tidaklah bertentangan, tetapi justru saling memperkaya dalam menjelaskan fenomena
kosmik.
Tabel 1. Perbandingan Perspektif Tafsir Klasik, Tafsir Kontemporer, dan Sains Modern terhadap

Fenomena Kosmik

Aspek Tafsir Klasik Tafsir Kontemporer Sains Modern
Orientasi Teologis, Dialektis, Empiris,  berbasis
Utama menekankan menghubungkan  teks | observasi,

tauhid dan | wahyu dengan | eksperimen, dan
kekuasaan Allah perkembangan ilmu | teori kosmologi
pengetahuan
Fokus Keteraturan alam Tadabbur  ayat | Menjelaskan  asal-
Penafsiran sebagai tanda | kosmik untuk | usul, struktur, dan
kebesaran Allah mendorong  penelitian | dinamika alam
ilmiah semesta

' Poedjawijatna, Pembimbing ke Arah Alam Filsafat (Jakarta: Rineka Cipta, 2004), h. 54.

12 Muhammad Nor Ichwan, Tafsir ‘Ilmi: Integrasi al-Qur’an dan Sains (Jakarta: Kencana, 2020), him. 112.

13 Ahmad Zaki Mubarok, “Fenomena Kosmik dalam Perspektif al-Qur’an: Kajian atas Ayat-ayat Kauniyah,”
Jurnal Studi AlI-Qur’an 15, no. 2 (2021): 145.

14 Keith Wicks, Stars and Planets (London: Dorling Kindersley, 2019), him. 87.

407



Contoh Matahari dan | QS. Al-Anbiya’: 30 | Teori Big Bang,

Penafsiran bulan beredar | dihubungkan  dengan | ekspansi alam
sesuai  ketetapan | teori Big Bang dan | semesta, hukum
Allah (QS. Yasin: | penciptaan semesta dari | gravitasi ~ Newton,
38-40) air relativitas Einstein

Kelebihan Menguatkan iman, | Membuka ruang dialog | Memberikan  bukti
memberi dasar | antara wahyu dan sains, | empiris yang dapat
spiritual yang | relevan dengan | diverifikasi secara
kokoh perkembangan zaman ilmiah

Keterbatasan | Tidak membahas | Berpotensi over- | Tidak memasukkan
aspek ilmiah | interpretasi jika terlalu | nilai-nilai spiritual
secara rinci memaksakan ayat pada | atau teologis dalam

teori tertentu analisis

Relevansi Menjadi  fondasi | Menjadi inspirasi | Menjadi pijakan

Masa Kini keimanan  umat | pengembangan ilmu | riset astronomi dan
Islam dalam | pengetahuan dalam | eksplorasi antariksa
melihat bingkai religius modern
keteraturan
kosmos

Filosofi Eksplorasi Antariksa

Dari perspektif filsafat ilmu, Poedjawijatna menyatakan bahwa ilmu pengetahuan
dan filsafat sama-sama berusaha mencari kebenaran.!> Dalam kerangka Islam, eksplorasi
antariksa bukan semata-mata ambisi teknologi atau kompetisi geopolitik, melainkan
bagian dari upaya manusia memahami hakikat penciptaan dan posisinya di alam semesta.
Pandangan ini menempatkan eksplorasi ruang angkasa sebagai ibadah intelektual
sekaligus spiritual, di mana penelitian astronomi menjadi sarana untuk memperkuat
kesadaran kosmik dan memperluas wawasan manusia tentang kebesaran Allah. Dengan
demikian, eksplorasi antariksa harus dijalankan dengan kesadaran etis dan tanggung jawab
moral, bukan sekadar ambisi material. Hal ini memperlihatkan bahwa dalam Islam, ilmu
pengetahuan selalu terkait erat dengan nilai-nilai religius, sehingga pencarian kebenaran
melalui sains tidak boleh dilepaskan dari landasan spiritual.

KESIMPULAN

Astronomi dan eksplorasi antariksa merupakan dua bidang yang saling terkait dan
telah berkembang pesat seiring dengan kemajuan teknologi dan pengetahuan manusia. Al-
Qur'an sebagai kitab suci umat Islam telah menyebutkan berbagai fenomena alam semesta
yang relevan dengan astronomi dan eksplorasi antariksa. Ayat- ayat Al-Qur'an seperti QS.
Al-Anbiya' (21): 30 dan QS. Yasin (36): 38-40 menjelaskan tentang penciptaan alam
semesta, keteraturan orbit matahari dan bulan, serta fenomena kosmik lainnya.

Tafsir klasik dan kontemporer memberikan perspektif yang berbeda dalam
memahami ayat-ayat Al-Qur'an yang berkaitan dengan astronomi dan eksplorasi antariksa.
Tafsir klasik lebih menekankan pada aspek teologis dan keimanan, sedangkan tafsir
kontemporer membuka ruang bagi pendekatan ilmiah dan pengaitan dengan pengetahuan
modern.

IImu falak sebagai cikal bakal astronomi Islam telah menunjukkan kemampuan umat
Islam dalam mengembangkan metode ilmiah dalam mengamati fenomena astronomi.
Perkembangan teknologi antariksa modern juga telah memungkinkan manusia untuk
mengeksplorasi alam semesta dengan lebih luas dan mendalam.

15 Poedjawijatna, Pembimbing ke Arah Filsafat (Jakarta: Rineka Cipta, 2018), hlm. 54.

408



Dalam perspektif filsafat ilmu, eksplorasi antariksa dapat dipandang sebagai bagian
dari upaya manusia memahami hakikat penciptaan dan mencari kebenaran. Dengan
demikian, penelitian astronomi dan eksplorasi antariksa dapat menjadi bentuk ibadah
intelektual dan spiritual.

Dalam kesimpulan, astronomi dan eksplorasi antariksa merupakan bidang yang sangat
penting dan relevan dengan kehidupan manusia. Al-Qur'an sebagai kitab suci umat Islam
telah memberikan panduan dan inspirasi bagi umat manusia untuk mempelajari dan
mengeksplorasi alam semesta. Dengan kemajuan teknologi dan pengetahuan, manusia
dapat terus mengembangkan pemahaman tentang alam semesta dan meningkatkan
kemampuan untuk mengeksplorasi dan memanfaatkannya untuk kemaslahatan umat
manusia.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Tabarl. (tt). Jami’ al-Bayan fi Ta’'wil al-Quran (Juz 24, A. M. Syakir, Ed.). Beirut: Muassah ar-
Risalah.

Al-Zamakhsyarl. (2009). Al-Kasysyaf ‘an Haqd’iq at-Tanzil (Juz 3). Beirut: Dar al-Kutub al-
‘IImiyyah.

Fadlillah, M. (2020). Media Pendidikan Islam dalam Perspektif Hadis Nabi. Jurnal Pendidikan
Islam, 9(2), 145-160.

Hawking, S., & Mlodinow, L. (2018). The Grand Design. New York: Bantam Books.

Ichwan, M. N. (2004). Tafsir ‘llmi: Memahami al-Qur’an melalui Pendekatan Sains Modern.
Yogyakarta: UII Press.

Ichwan, M. N. (2020). Tafsir ‘llmi: Integrasi al-Qur’an dan Sains. Jakarta: Kencana.

Mubarok, A. Z. (2021). Fenomena Kosmik dalam Perspektif al-Qur’an: Kajian atas Ayat-ayat
Kauniyah. Jurnal Studi Al-Qur’an, 15(2), 145-160.

Poedjawijatna. (2004). Pembimbing ke Arah Alam Filsafat. Jakarta: Rineka Cipta.

Poedjawijatna. (2018). Pembimbing ke Arah Filsafat. Jakarta: Rineka Cipta.

Praing, D. I. V., et al. (2023). Integrasi Sains dan Agama dalam Pendidikan Islam. Jurnal
Pendidikan dan Konseling, 5(1), 22-30.

Quraish Shihab, M. (2005). Tafsir al-Misbah. Jakarta: Lentera Hati.

Quraish Shihab, M. (2019). Kaedah Tafsir Mawdii i: Upaya Memahami Al-Qur’an Secara Utuh.
Jakarta: Lentera Hati.

Sa’di, ’Abdu al-Rahman bin Nas$ir bin al-Sa’di, Tafsir al-Karim al-Rahman fi Tafsir Kalam al-
Manan, tahqiq ’Abd al-Rah-man bin ma’la al-Wihagq, Beirut: Muassah al- Risalah, tth.

Saliba, G. (2007). Islamic Science and the Making of the European Renaissance. Cambridge: MIT
Press.

Tabar1l, Muhammad bin Jarir bin Yazid bin Kasir bin galib al-Amli, Jami’ al-Bayan {1 Ta’wil al-
Quran, juz 24, tahqiq Ahmad Muhammad Syakir, Beirut:Muassah ar- Risalah,tt cet I

Wicks, K. (2019). Stars and Planets. London: Dorling Kindersley.

Wicks, Keith, Stars And Planet, terj. Bambang Hidayat London: Grisewood & Dempsey Ltd, 1997.

Yusuf, A. (2021). Al-Qur’an dan Sains Modern: Telaah Ayat-ayat Kauniyah. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Zuhaili, Tafsir al-Munir, Juz 11, 12, 13, 21, 23, Beirut: Dar al-Fikr al-Ma’asir, 1991

409



