
Jurnal Studi Multidisipliner 
Vol 9 No. 11 November 2025 

eISSN: 2118-7453 

 

 

266 
 
 

 

MENELUSURI AKAR ISLAMISASI THAILAND : DIALEKTIKA 

DAGANG, DAKWAH, DAN BUDAYA 

 
Hamdi Gustiawan1, Mardiani Lubis2, Ellya Roza3 

  hamdigustiawan00@gmail.com1, mardianilubis@gmail.com2, ellya.roza@uinsuska.ac.id3 

UIN Suska Riau 

 
ABSTRAK 

Penelitian ini berjudul “Menelusuri Akar Islamisasi Thailand: Dialektika Dagang, Dakwah, dan 

Budaya” yang bertujuan untuk mengkaji proses masuk dan berkembangnya Islam di Thailand 

melalui tiga jalur utama, yakni perdagangan, dakwah, dan interaksi budaya. Proses Islamisasi di 

kawasan ini tidak berlangsung secara instan, melainkan melalui dinamika sosial yang panjang, 

diwarnai oleh pertukaran ekonomi, hubungan antaretnis, dan adaptasi nilai-nilai Islam dengan 

budaya lokal. Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan kualitatif dengan 

studi pustaka, menelusuri sumber-sumber sejarah, karya ilmiah, dan catatan perjalanan para 

pedagang serta ulama. Hasil penelitian menunjukkan bahwa perdagangan menjadi pintu awal 

perkenalan masyarakat Thailand dengan Islam melalui jaringan dagang Melayu, Arab, dan India. 

Dakwah kemudian memperkuat dimensi spiritual dan sosial,sementara akulturasi budaya 

menjadikan Islam diterima tanpa menghilangkan identitas lokal. Dengan demikian, Islamisasi 

Thailand dapat dipahami sebagai proses dialogis dan damai antara ekonomi, agama, dan budaya 

yang membentuk karakter Islam Thailand hingga masa kini. 

Kata Kunci: Islamisasi, Thailand, Perdagangan, Dakwah, Budaya. 

 

ABSTRACT 

This study, entitled "Tracing the Roots of Thailand's Islamization: The Dialectic of Trade, Da'wah, 

and Culture," aims to examine the entry and development of Islam in Thailand through three main 

channels: trade, da'wah, and cultural interaction. The process of Islamization in this region did 

not occur instantly, but rather through a long social dynamic, characterized by economic 

exchange, interethnic relations, and the adaptation of Islamic values to local culture. The method 

used in this study is a qualitative approach with literature review, exploring historical sources, 

scientific works, and the travelogues of traders and scholars. The results show that trade was the 

initial gateway for Thai society to become acquainted with Islam through Malay, Arab, and Indian 

trade networks. Da'wah then strengthened the spiritual and social dimensions, while cultural 

acculturation led to the acceptance of Islam without losing local identity. Thus, Thailand's 

Islamization can be understood as a dialogical and peaceful process between economics, religion, 

and culture that has shaped the character of Thai Islam to this day. 

Keywords: Islamization, Thailand, Trade, Da'wah, Culture. 

 

PEiNDAiHULUAiN 

Asal mula Thailand secara tradisional dikaitkan dengan sebuah sejarah kerajaan yang 

berumur sangat pendek, Kerajaan Sukhothai yang didirikan pada tahun 1238. Kerajaan ini 

kemudian diteruskan Kerajaan Ayutthaya yang didirikan pada pertengahan abad ke-14 dan 

berukuran lebih besar dibandingkan Sukhothai. Setelah revolusi 1932, maka negara 

Thailand menganut sistem monarki konstitusional. Dengan pemerintahan dimana Sang 

raja mempunyai sedikit kekuasaan langsung di bawah konstitusi namun merupakan 

pelindung Buddhisme Kerajaan Thai dan lambang jati diri dan persatuan bangsa. Raja 

yang memerintah saat ini dihormati dengan besar dan dianggap sebagai pemimpin dari 

segi moral, suatu hal yang telah dimanfaatkan pada beberapa kesempatan untuk 

menyelesaikan krisis politik.   

 Masuknya agama Islam ke Selatan Thailand (Patani) tidak bisa dilepaskan dengan 

mailto:muhmarr0804@gmail.com1
mailto:anggraenifebilawati18@gmail.com2
mailto:%20ojanatanasius@gmail.com3


267 
 
 
 

masuknya Islam ke Asia tenggara. Rentetan penyiaran Islam di Nusantara ini  merupakan 

satu kesatuan darimata rantai peroses Islamisasi di Nusantara. . Dalam buku buku sejarah 

Indonesia yang tellah ditulis dan telah diajarkan di sekolah sekolah menengah, dikatakan 

bahwasannya islam dibawa dari pedagang pedagang persia dan gujarat. Yang dimaksud 

dengan gujarat disini ialah India. Maka bila merujuk kepada penyebaran islam di 

nusantara, maka penyebaran tersebut dimulai sekitar abad ke tiga belas. Adapun Sebagai 

bukti awal yang bisa ditunjukkkan tentang kedatangan Islam ke Patani adalah pada tulisan 

bertarikh 4 Rajab tahun 702 H.   

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian studi 

sejarah (historis). Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian adalah menelusuri proses 

Islamisasi Thailand melalui dinamika perdagangan, dakwah, dan budaya yang berlangsung 

secara historis. Penelitian historis memungkinkan peneliti untuk merekonstruksi peristiwa 

masa lalu berdasarkan sumber-sumber yang tersedia secara kritis dan sistematis. 

Jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian sejarah (historis). Penelitian 

historis bertujuan untuk merekonstruksi masa lalu berdasarkan jejak dokumenter yang ada, 

baik berupa arsip, laporan perjalanan, karya ilmiah terdahulu, maupun narasi masyarakat 

lokal. Dengan jenis penelitian ini, peneliti dapat memahami perubahan sosial yang terjadi 

secara bertahap, termasuk proses masuknya Islam ke Thailand dan perkembangan identitas 

Muslim di wilayah tersebut. 

Penelitian historis juga relevan karena proses Islamisasi tidak dapat dipisahkan dari 

dinamika politik, perdagangan maritim, jaringan dakwah, serta hubungan budaya antara 

masyarakat Melayu dan Siam. Oleh sebab itu, pendekatan historis memberi ruang untuk 

melihat Islamisasi Thailand bukan sebagai peristiwa tunggal, tetapi sebagai proses panjang 

dan berlapis, yang melibatkan beberapa faktor utama: 

1. Faktor Perdagangan, yang membawa interaksi awal antara pedagang Muslim dengan 

masyarakat lokal. 

2. Faktor Dakwah, yang menjadi media penyebaran ajaran Islam dan pembentukan 

institusi keagamaan. 

3. Faktor Budaya, yang menciptakan proses akulturasi antara nilai-nilai Islam dan tradisi 

Thailand/Melayu. 

Selain itu, penelitian sejarah dalam konteks ini tidak hanya deskriptif, tetapi juga 

analitis. Artinya, peneliti tidak hanya memaparkan kronologi peristiwa, tetapi juga 

menafsirkan hubungan sebab-akibat, pola perubahan, dan makna sosial dari Islamisasi 

Thailand. 

Pendekatan kualitatif dan historis dipilih karena keduanya saling melengkapi dalam 

menjelaskan fenomena keagamaan dan budaya yang bersifat kompleks, dinamis, serta 

dipengaruhi oleh berbagai aspek — ekonomi, politik, sosial, dan identitas etnis. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Sejarah Masuknya Islam Di Thailand. 

Islam di Nusantara ini merupakan satu kesatuan dari mata rantai peroses Islamisasi 

di Nusantara. Hal ini tentu terkait dengan seputar pendapat yang menjelaskan tentang 

masuknya Islam ke Nusantara yang secara garis besar di bagi pada dua pendapat, yakni 

pendapat yang mengatakan Islam masuk ke wilayah ini pada abad ke tujuh Masehi dan 

langsung dari Arab dan pendapat lain mengatakan Islam masuk ke Nusantara pada abad 

ketiga belas Masehi berasal dari India. Hal senada juga dapat disebutkan dalam 

Ensiklopedi Islam Tematis bahwa Islam diperkirakan datang ke kawasan Pattani (Thailand 



268 
 
 
 

bagian Selatan) sekitar pada abad ke10 atau 11 melalui jalur perdagangan. Yang mana 

penyebaran Islam ini dilakukan oleh para guru sufi dan pedagang yang berasal dari 

wilayah Arab dan pesisir India. Ada beberapa pendapat lain yang mengatakan Islam 

masuk ke Thailand melalui Kerajaan Samudra Pasai di Aceh. Menurut cacatan seorang 

penulis Portugis yang bernama Emmanuel Gedinho d’Eredia, disebutkan bahwa Islam 

terlebih dahulu datang ke daerah Pattani dan pahang, kemudian masuk ke Malaka. Dan 

seorang pakar sejarah Pattani di Thailand, A. Bangnara, menyebutkan bahwa Islam pada 

awalnya diterima di kalangan rakyat biasa.   

(Proses Islamisasi di Thailand tidak terjadi secara instan melalui penaklukan militer, 

melainkan melalui jalur yang lebih damai dan kompleks: perdagangan, dakwah, dan 

budaya. Para pedagang Muslim dari Asia Tenggara, Arab, India, dan kerajaan-kerajaan 

Melayu memainkan peran penting dalam memperkenalkan Islam ke kawasan ini.) 

Dalam tatanan sosial, muslim Thailand mendapat julukan yang kurang enak untuk 

didengar, yaitu khaek (orang luar, pendatang atau tamu). Istilah ini juga digunakan untuk 

menyebut tamu-tamu asing atau imigran kulit berwarna. Meskipun pada mulanya khaek 

merupakan term untuk makro-etnis bagi orang selain thai tapi lama kelamaan khaek 

tersebut dipakai pemerintah untuk mendeskripsikan kaum Melayu muslim di Selatan 

Thailand. Istilah Thai pada 1940-an akan tetapi istilah ini menimbulkan kontradiksi karena 

istilah ‘thai’ merupakan sinonim dari kata “budha” sedangkan “Islam” identik dengan 

kaum muslim Melayu.  

Di Thailand yang kita tahu bahwa mayoritas penduduknya itu dikenal dengan 

beragama Budha aliran Teravada (agama resmi kerajaan), terdapat lebih dari 10% muslim 

dari seluruh populasi penduduk yang berjumlah lebih kurang 67 juta orang. Penduduk 

muslim Thailand sebahagian besar berdomisili di bahagian selatan Thailand, seperti di 

Propinsi Pha Nga, Songkhla, Narathiwat dan sekitarnya yang dalam sejarahnya adalah 

bahagian dari Daulat Islamiyah Patani. Dengan jumlah umat yang bisa dikatakan sebagai 

minoritas ini, walau menjadi agama kedua terbesar setelah Budha, umat Islam Thailand 

sering mendapat serangan dari umat Budha (umat Budha garis keras), intimidasi, bahkan 

pembunuhan masal. Patani adalah nama dari sebuah “Muslim Minoritas”yang mendiami 

empat wilayah selatan Thailand, yaitu Pattani, Naratiwat, Satun, dan Jala.  Namun 

demikian, Islam yang membawa pesan kedamaian itu justru kerap mengalami pengecilan 

makna dalam ruang sosial Thailand. Krisis keagamaan muncul sebagai tanda pergulatan 

identitas yang belum selesai. Pada tahun 1985, misalnya, sebuah patung Buddha 

ditempatkan di tengah komunitas Muslim Patani—sebuah tindakan yang tidak sekadar 

simbolik, tetapi juga mengguratkan ketegangan makna antara dua dunia spiritual. 

Penolakan terhadap hijab bagi perempuan Muslim pun berlangsung bertahap, mencapai 

puncaknya pada tahun 1984, seolah memperlihatkan tarik-menarik antara kebebasan 

berkeyakinan dan kekuasaan yang ingin menyeragamkan.Upaya mengintegrasikan Muslim 

Patani ke dalam tubuh sosial Thailand sejak 1932 menghadapi banyak hambatan. Upaya 

mengintegrasikan Muslim Patani ke dalam tubuh sosial Thailand sejak 1932 menghadapi 

banyak hambatan. Bahasa menjadi dinding epistemik yang sulit ditembus. Pemerintah 

Thailand kerap mengalami kesulitan untuk mengkomunikasikan dan menanamkan 

program pembangunan pendidikan, ekonomi, dan sosial kepada masyarakat Patani. 

Sebuah studi pada 1960-an bahkan menemukan bahwa 60% anak-anak Muslim Patani 

tidak mampu berbahasa Thai.  

B. Dialektika Dagang  

Perdagangan maritim bukan sekadar jalur pertukaran komoditas, melainkan arus 

peradaban yang membawa gagasan-gagasan melintasi batas-batas geografis. Di selatan 

Siam—yang kini kita kenal sebagai Thailand—laut menjadi ruang ontologis tempat 



269 
 
 
 

berbagai identitas saling berjumpa. Dalam persinggungan antara pelabuhan Melayu, para 

saudagar Gujarat, Arab, dan Persia, lahirlah bukan hanya hubungan ekonomi, tetapi 

percakapan sunyi antar dunia batin: ide-ide, tradisi rohani, dan hikmah keulamaan 

mengalir bersama kapal-kapal yang berlabuh. Islam tidak hadir sebagai dentuman 

kekuasaan, melainkan sebagai gerak lambat yang menjejak hati manusia—inkremental, 

relasional, dan penuh kedamaian. Ia tumbuh dalam ruang-ruang kehidupan sehari-hari: 

lewat pertemuan dagang, ikatan perkawinan, dan perjumpaan di pelabuhan. Di Pattani, 

Islam bukan hasil penaklukan politik, tetapi buah dari proses transformasi makna, ketika 

manusia membuka diri terhadap nilai-nilai baru yang menyatu dengan pengalaman 

hidupnya.   

Namun, hubungan dagang–dakwah ini tidak lepas dari tekanan politik dan arus 

nasionalisasi identitas yang digerakkan negara pusat. Kebijakan asimilasi budaya yang 

dijalankan Bangkok—termasuk standardisasi bahasa, kurikulum, dan simbol-simbol 

kebangsaan—tidak hanya membentuk ruang sosial, tetapi juga berupaya membentuk 

kesadaran kolektif masyarakat selatan. Dalam konteks inilah, ruang dakwah dan 

pendidikan Islam mengalami pergeseran: institusi-institusi tradisional seperti pondok dan 

madrasah dipaksa menyesuaikan diri, memasuki fase transformasi struktural yang tidak 

selalu muncul dari kebutuhan internal, tetapi dari tekanan eksternal.Perubahan ini 

melahirkan resistensi lokal, sebuah bentuk pertahanan identitas yang muncul ketika 

komunitas merasa bahwa akar spiritual dan budaya mereka diintervensi oleh logika 

negara-bangsa yang ingin menyeragamkan keragaman menjadi satu narasi tunggal. 

Konflik identitas yang lahir bukan sekadar persoalan politik, melainkan persoalan 

ontologis—pertarungan tentang “siapa manusia itu” dalam bingkai kebangsaan. Apa yang 

dahulu menjadi kekuatan komunitas Muslim—interaksi ekonomi, jejaring dakwah, dan 

tradisi agama—kini berhadapan dengan mekanisme negara yang bekerja untuk menata 

ulang ruang makna, memaksa masyarakat memilih antara loyalitas budaya dan tuntutan 

asimilasi.  Secara sosiologis, dialektika tersebut mesti dibaca sebagai interaksi tiga hala: 

(1) struktur ekonomi (jalur dagang dan jaringan pedagang), (2) praktik keagamaan 

(dakwah, pendidikan ulama, institusi keagamaan), dan (3) kekuasaan negara (kebijakan 

asimilasi, kontrol pendidikan). Dalam banyak kasus, ketika ruang dagang menyusut atau 

dikendalikan, daya jangkau dakwah juga berubah: model dakwah yang dulunya luwes dan 

berbasis komunitas harus menyesuaikan diri dengan aturan formal negara atau 

memodernisasi kurikulumnya. 

Perubahan ini memperlihatkan bahwa dinamika sosial tidak terjadi dalam ruang 

hampa; ia sangat dipengaruhi oleh perubahan politik dan regulasi negara. Dalam konteks 

Thailand Selatan, setiap kebijakan baru yang menyasar pendidikan dan budaya langsung 

berdampak    pada ruang gerak masyarakat Muslim. Situasi ini menjelaskan mengapa 

transformasi dakwah kerap muncul bukan dari kebutuhan internal komunitas, tetapi dari 

tekanan eksternal yang terus menguji kemampuan mereka untuk beradaptasi. Dengan kata 

lain, hubungan antara ekonomi, agama, dan negara membentuk lanskap sosial yang 

menentukan arah perkembangan Islam di wilayah tersebut.  

C. Dakwah Islamisasi Di Thailand 

Di Negara Thailand, sejarah Islamisasi Nusantara di Patani, berawal dari peristiwa 

Raja Patani yang ditimpa sakit parah, bahkan seluruh dokter dalam Istana tidak mampu 

untuk menyembuhkannya. Kisah ini menunjukkan bahwa sakit kadang hadir sebagai pesan 

batin—sebuah pengingat bahwa kekuasaan manusia memiliki batas. Muncullah Syeikh 

Said Tok Pasai, tabib Muslim yang tidak hanya menawarkan pengobatan, tetapi juga jalan 

menuju tatanan makna baru melalui syarat memeluk Islam. Pengingkaran janji Raja dan 

kembalinya penyakit menjadi cermin dialektika antara manusia, janji, dan kebenaran yang 



270 
 
 
 

menuntut keteguhan hati. Setelah tiga kali diuji, kesembuhan akhirnya menghantar Raja 

pada kesadaran spiritual yang tak dapat ia tolak. 

Yang ketiga ini, Raja Pya Tu Nakpha akhirnya memeluk agama Islam dan kemudian 

mengganti namanya menjadi “Sultan Ismail Shah” dan kemudian seluruh anak dan isteri 

serta warga istana, akhirnya turut memeluk agama Islam, dan sejak itu mulailah Islam 

berkembang di Patani.  Nusantara lainnya, tentu saja melalui jalan damai, toleransi, tidak 

melibatkan kekuatan senjata. Dalam perjalanan sejarah ini, Islam tampil bukan sekadar 

sebagai agama, melainkan sebagai horizon makna yang mampu menuntun manusia 

memahami dirinya dan dunia sekitarnya. Eksistensi Islam mampu mengakomodasi semua 

perkembangan tanpa harus mengorbankan eksistensinya sebagai agama wahyu yang 

mengandung nilai-nilai universal. Dalam pandangan filosofis, kemampuan ini 

menunjukkan bahwa Islam memiliki kelenturan ontologis—ia meresap ke dalam struktur 

kehidupan tanpa kehilangan inti transendennya. 

Proses inkulturasi nilai-nilai Islam dalam kebudayaan Melayu Patani merupakan 

tarikan dialogis antara dua kekuatan budaya: nilai-nilai ilahiah yang membawa visi 

ketauhidan, dan tradisi Melayu yang sarat simbol, adat, serta kearifan lokal. Di dalam 

perjumpaan ini, budaya tidak dimusnahkan, tetapi ditafsir ulang; sementara agama tidak 

dipaksakan, tetapi dihayati sebagai jalan kebenaran yang menyentuh batin masyarakat. 

Pada titik ini, inkulturasi menjadi proses kreatif, tempat kedua tradisi berdialog dan 

menghasilkan dinamika kebudayaan yang hidup.Prose sinkulturasi nilai-nilai Islam dalam 

kebudayaan Melayu Patani, dimana aspek kepercayaan dan ritual keagamaan merupakan 

suatu instrument yang penting dalam terjadinya proses inkulturisasi.  Dakwah Islamisasi di 

Thailand adalah proses penyebaran ajaran Islam yang berlangsung secara bertahap melalui 

jalur damai—terutama perdagangan, pendidikan keagamaan, tasawuf, dan interaksi 

budaya—yang berpusat di wilayah Melayu Patani sejak abad ke-13. Dalam perspektif 

filsafat sejarah, proses ini tidak sekadar perpindahan ajaran, melainkan perjumpaan 

makna: Islam hadir sebagai horizon baru yang menafsir ulang cara masyarakat memahami 

diri, adat, dan dunia mereka. Penyebaran Islam melalui pondok, tulisan Jawi, dan jaringan 

ulama menjadi semacam gerak kultural yang perlahan membentuk kesadaran kolektif 

Melayu-Islam tanpa harus meniadakan tradisi lokal. Konversi Raja Pya Tu Nakpha 

menjadi Sultan Ismail Shah pun bukan hanya peristiwa politik, melainkan simbol 

transformasi batin sebuah kerajaan yang membuka diri pada nilai ketauhidan. Dakwah 

Islamisasi di Thailand … tetapi tetap memainkan peran penting dalam mempertahankan 

identitas keagamaan dan kebudayaan masyarakat Melayu Patani.  

D. Budaya Religius Di Thailand 

Budaya religius di Thailand merupakan konstruksi historis yang dibentuk oleh 

interaksi panjang antara Buddhisme Theravāda, kepercayaan animisme lokal, dan residu 

kosmologi Hindu-Brahmana. Ketiga ini tidak hadir sebagai sistem yang saling 

meniadakan, tetapi justru sebagai struktur spiritual yang berlapis, di mana setiap unsur 

memiliki ruang simboliknya dalam kesadaran masyarakat yang berada di Thailand.  Secara 

historis, Buddhisme Theravāda telah menjadi poros kesadaran religius bangsa Thai, 

terutama sejak diangkat sebagai agama negara pada masa kerajaan Sukhothai abad ke-13. 

Dalam horizon pemikiran tersebut, Sangha bukan sekadar lembaga keagamaan, tetapi 

penjaga etos moral dan penata batin masyarakat, tempat nilai-nilai kedamaian, disiplin, 

dan kebijaksanaan dirawat secara turun-temurun. 

Ritual penghormatan kepada para bhikkhu, praktik meditasi, serta perayaan 

keagamaan seperti Visakha Bucha dan Kathin tidak hadir hanya sebagai rangkaian upacara 

lahiriah; ia merupakan mekanisme simbolik yang mengikat manusia Thai pada makna-

makna terdalam tentang kesalingterhubungan, ketenangan, dan keteraturan kosmis. 



271 
 
 
 

Melalui ritus-ritus inilah identitas kolektif tidak hanya didefinisikan, tetapi juga dialami 

sebagai realitas yang hidup dalam kesadaran bersama.  Meski demikian, di bawah arus 

besar Buddhisme negara, lapisan spiritual lain tetap berdenyut—yakni animisme yang 

menjadi struktur batin masyarakat Thai. Kepercayaan kepada roh-roh penjaga (phi), roh 

leluhur, hingga semangat yang mendiami rumah dan lingkungan (spirit house) adalah cara 

manusia Thai menafsirkan keberadaan sebagai ruang yang dihuni tidak hanya oleh 

manusia, tetapi juga oleh entitas-entitas nonfisik yang ikut mengatur harmoni dunia. 

Dalam pandangan Stanley Tambiah, konfigurasi ini merupakan sebuah complex religious 

system, di mana animisme berfungsi sebagai kosmologi kehadiran, memberi arah pada 

pengalaman sehari-hari: mengapa sesuatu dianggap sakral, mengapa ruang tertentu 

dihormati, dan bagaimana dunia dilihat sebagai jaringan hubungan antara yang tampak dan 

yang tak tampak. Dengan demikian, animisme bukan sekadar sisa kepercayaan tua, tetapi 

cara lain bagi masyarakat Thai untuk memahami makna keberadaan.  

Dinamika budaya religius di Patani itu memperlihatkan kita bahwasanya adanya 

dialektika antara dua horizon religius: Buddhisme sebagai representasi negara Thai dan 

Islam sebagai identitas komunitarian Melayu. Dalam perspektif sosiologis, hubungan ini 

bukan sekadar koeksistensi, tetapi proses negosiasi makna yang berlangsung terus-

menerus dalam ranah pendidikan, bahasa, ritual publik, dan representasi politik. 

 

KESIMPULAN 

 Menelusuri akar Islamisasi Thailand berarti memasuki sebuah arus sejarah di mana 

manusia, gagasan, dan budaya tidak pernah berjalan dalam garis lurus, tetapi selalu 

bergerak melalui dialektika yang halus: perjumpaan, pengaruh, resistensi, dan 

transformasi. Proses Islamisasi di wilayah Patani dan sekitarnya tidak dapat 

disederhanakan sebagai alur dakwah yang murni religius, atau sekadar ekspansi budaya 

dari dunia Melayu; ia adalah ruang dialog eksistensial yang dibuka oleh perdagangan, 

mobilitas ulama, pertukaran simbol, serta negosiasi identitas antara komunitas Muslim dan 

lingkungan sosio-kultural Thai yang lebih luas. 

Dagang menghadirkan ruang kosmopolit, tempat pedagang Arab, India, dan Melayu 

tidak hanya membawa barang, tetapi juga horizon makna baru. Di pelabuhan-pelabuhan 

inilah benih Islam tumbuh, bukan sebagai paksaan, tetapi sebagai tawaran etis dan spiritual 

yang menemukan resonansi dalam masyarakat setempat. Dakwah kemudian melanjutkan 

proses itu bukan sebagai propaganda, tetapi sebagai praktik pemaknaan—sebuah upaya 

menata kembali hubungan manusia dengan Tuhan, sesama, dan dirinya sendiri melalui 

pendidikan pondok, tasawuf, dan praktik ritual. 

Sementara itu, budaya menjadi medan pertemuan yang paling halus namun paling 

menentukan. Di dalamnya, Islam tidak hadir untuk meniadakan tradisi lokal, tetapi 

berdialog dengannya: menyerap, membentuk ulang, dan sekaligus memurnikan. Dari 

proses inilah muncul identitas Melayu-Islam Patani yang khas—sebuah identitas yang 

tidak lahir dari penyeragaman, tetapi dari perjumpaan historis antara wahyu dan adat, 

antara ajaran universal dengan pengalaman lokal. 

Pada akhirnya, Islamisasi Thailand memperlihatkan bahwa agama tidak hanya 

bergerak melalui teks atau dogma, tetapi melalui gerak hidup manusia: lewat bahasa 

perdagangan, etika para ulama, seni, kesalehan komunitarian, bahkan melalui konflik dan 

negosiasi dengan otoritas negara. Semua ini membuktikan bahwa Islamisasi bukanlah 

peristiwa tunggal, melainkan proses becoming, sebuah perjalanan panjang di mana 

masyarakat terus menafsirkan ulang keberadaannya dalam cahaya nilai ilahi. 

Dengan demikian, dialektika dagang, dakwah, dan budaya bukan hanya menjelaskan 

bagaimana Islam berkembang di Thailand, tetapi juga memperlihatkan bahwa spiritualitas 



272 
 
 
 

selalu lahir dari percakapan antara dunia luar dan dunia batin manusia. Islamisasi Thailand 

menjadi saksi bahwa peradaban dibentuk bukan oleh kekuatan, tetapi oleh pertemuan 

makna—oleh kemampuan suatu ajaran untuk hadir, menyapa, dan memberi ruang bagi 

manusia untuk menjadi lebih utuh dalam sejarahnya sendiri. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Abdulah Wahab Syakharni, Pendidikan Agama Islam Di Thailand, Jurnal Of Education, Vol.  2, 

No. 1, 2022 

Rini Rahma, Indah Muliati, Pendidikan Islam Di Thailand, Jurnal Kajian Keislaman, Vol. 1, No. 1, 

2020. 

Rusli, Islam DI Thailand, Jurnal Sejarah Dan Kebudayaan Islam Vol. 7, No. 14, 2017, 42. 

Suharjo, Role of Islamic Education in Southrern Thailand, Jurnal Arus Pendidikan (AJUP), Vol. 3, 

No. 3, 2023. 

Omar Faruk Bajunid, The Muslims In Thailand; A Review, Southeast Asian Studies Jurnal, Vol. 

37, No. 2, 1999. 

Fatonah Salaeh, Reviving The Legacy: The Role Of Islamic Education In Pattani, South Thailand, 

Jurnal Pendidikan Agama Islam, Vol. 11, No. 1, 2023. 

Abdul Manan, Dkk, The Expansion of Islam In Pattani, South Thailand: A Historical Analysis, 

Jurnal Pendidikan Agama Islam, Vol. 17, (1), 2022. 

Sholeh Fikri, Yale Yusoh, Kebangkitan Dakwah Islam Di Patani Selatan Thailand, Jurnal 

Manajemen Dakwah, Vol. 2, No. 2, 2020. 

Suryadi, Islam In South Thailand: Acculturation Of Islam In The Malay Culture, 3 

Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauaan Nusantara Abad XVII dan 

XVIII, (Bandung: Mizan, 1994). 

Charles F. Keyes, The Golden Peninsula: Culture and Adaptation In Mainland Southeast Asia 

(New York: Macmillan, 1997). 

Pattana Kitiarsa, Religion and Social Diversity in Thailand (Chiang Mai: Silkworm Books, 2012). 

Stanley J. Tambiah, Religion and The Spirit Cults Of Northeast Thailand (Cambridge: Cambriged 

University Press, 1970). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


