Vol 9 No. 11 November 2025
Jurnal Studi Multidisipliner eISSN: 2118-7453

MENELUSURI AKAR ISLAMISASI THAILAND : DIALEKTIKA
DAGANG, DAKWAH, DAN BUDAYA

Hamdi Gustiawan!, Mardiani Lubis?, Ellya Roza?
hamdigustiawan00@gmail.com', mardianilubis@gmail.com?, ellya.roza@uinsuska.ac.id’

UIN Suska Riau

ABSTRAK

Penelitian ini berjudul “Menelusuri Akar Islamisasi Thailand: Dialektika Dagang, Dakwah, dan
Budaya” yang bertujuan untuk mengkaji proses masuk dan berkembangnya Islam di Thailand
melalui tiga jalur utama, yakni perdagangan, dakwah, dan interaksi budaya. Proses Islamisasi di
kawasan ini tidak berlangsung secara instan, melainkan melalui dinamika sosial yang panjang,
diwarnai oleh pertukaran ekonomi, hubungan antaretnis, dan adaptasi nilai-nilai Islam dengan
budaya lokal. Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan kualitatif dengan
studi pustaka, menelusuri sumber-sumber sejarah, karya ilmiah, dan catatan perjalanan para
pedagang serta ulama. Hasil penelitian menunjukkan bahwa perdagangan menjadi pintu awal
perkenalan masyarakat Thailand dengan Islam melalui jaringan dagang Melayu, Arab, dan India.
Dakwah kemudian memperkuat dimensi spiritual dan sosial,sementara akulturasi budaya
menjadikan [slam diterima tanpa menghilangkan identitas lokal. Dengan  demikian, Islamisasi
Thailand dapat dipahami sebagai proses dialogis dan damai antara ekonomi, agama, dan budaya
yang membentuk karakter Islam Thailand hingga masa kini.

Kata Kunci: Islamisasi, Thailand, Perdagangan, Dakwah, Budaya.

ABSTRACT

This study, entitled "Tracing the Roots of Thailand's Islamization: The Dialectic of Trade, Da'wah,
and Culture," aims to examine the entry and development of Islam in Thailand through three main
channels: trade, da'wah, and cultural interaction. The process of Islamization in this region did
not occur instantly, but rather through a long social dynamic, characterized by economic
exchange, interethnic relations, and the adaptation of Islamic values to local culture. The method
used in this study is a qualitative approach with literature review, exploring historical sources,
scientific works, and the travelogues of traders and scholars. The results show that trade was the
initial gateway for Thai society to become acquainted with Islam through Malay, Arab, and Indian
trade networks. Da'wah then strengthened the spiritual and social dimensions, while cultural
acculturation led to the acceptance of Islam without losing local identity. Thus, Thailand's
Islamization can be understood as a dialogical and peaceful process between economics, religion,
and culture that has shaped the character of Thai Islam to this day.

Keywords: Islamization, Thailand, Trade, Da'wah, Culture.

PENDAHULUAN

Asal mula Thailand secara tradisional dikaitkan dengan sebuah sejarah kerajaan yang
berumur sangat pendek, Kerajaan Sukhothai yang didirikan pada tahun 1238. Kerajaan ini
kemudian diteruskan Kerajaan Ayutthaya yang didirikan pada pertengahan abad ke-14 dan
berukuran lebih besar dibandingkan Sukhothai. Setelah revolusi 1932, maka negara
Thailand menganut sistem monarki konstitusional. Dengan pemerintahan dimana Sang
raja mempunyai sedikit kekuasaan langsung di bawah konstitusi namun merupakan
pelindung Buddhisme Kerajaan Thai dan lambang jati diri dan persatuan bangsa. Raja
yang memerintah saat ini dihormati dengan besar dan dianggap sebagai pemimpin dari
segi moral, suatu hal yang telah dimanfaatkan pada beberapa kesempatan untuk
menyelesaikan krisis politik.

Masuknya agama Islam ke Selatan Thailand (Patani) tidak bisa dilepaskan dengan

266


mailto:muhmarr0804@gmail.com1
mailto:anggraenifebilawati18@gmail.com2
mailto:%20ojanatanasius@gmail.com3

masuknya Islam ke Asia tenggara. Rentetan penyiaran Islam di Nusantara ini merupakan
satu kesatuan darimata rantai peroses Islamisasi di Nusantara. . Dalam buku buku sejarah
Indonesia yang tellah ditulis dan telah diajarkan di sekolah sekolah menengah, dikatakan
bahwasannya islam dibawa dari pedagang pedagang persia dan gujarat. Yang dimaksud
dengan gujarat disini ialah India. Maka bila merujuk kepada penyebaran islam di
nusantara, maka penyebaran tersebut dimulai sekitar abad ke tiga belas. Adapun Sebagai
bukti awal yang bisa ditunjukkkan tentang kedatangan Islam ke Patani adalah pada tulisan
bertarikh 4 Rajab tahun 702 H.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian studi
sejarah (historis). Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian adalah menelusuri proses
Islamisasi Thailand melalui dinamika perdagangan, dakwah, dan budaya yang berlangsung
secara historis. Penelitian historis memungkinkan peneliti untuk merekonstruksi peristiwa
masa lalu berdasarkan sumber-sumber yang tersedia secara kritis dan sistematis.

Jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian sejarah (historis). Penelitian
historis bertujuan untuk merekonstruksi masa lalu berdasarkan jejak dokumenter yang ada,
baik berupa arsip, laporan perjalanan, karya ilmiah terdahulu, maupun narasi masyarakat
lokal. Dengan jenis penelitian ini, peneliti dapat memahami perubahan sosial yang terjadi
secara bertahap, termasuk proses masuknya Islam ke Thailand dan perkembangan identitas
Muslim di wilayah tersebut.

Penelitian historis juga relevan karena proses Islamisasi tidak dapat dipisahkan dari
dinamika politik, perdagangan maritim, jaringan dakwah, serta hubungan budaya antara
masyarakat Melayu dan Siam. Oleh sebab itu, pendekatan historis memberi ruang untuk
melihat Islamisasi Thailand bukan sebagai peristiwa tunggal, tetapi sebagai proses panjang
dan berlapis, yang melibatkan beberapa faktor utama:

1. Faktor Perdagangan, yang membawa interaksi awal antara pedagang Muslim dengan
masyarakat lokal.

2. Faktor Dakwah, yang menjadi media penyebaran ajaran Islam dan pembentukan
institusi keagamaan.

3. Faktor Budaya, yang menciptakan proses akulturasi antara nilai-nilai Islam dan tradisi
Thailand/Melayu.

Selain itu, penelitian sejarah dalam konteks ini tidak hanya deskriptif, tetapi juga
analitis. Artinya, peneliti tidak hanya memaparkan kronologi peristiwa, tetapi juga
menafsirkan hubungan sebab-akibat, pola perubahan, dan makna sosial dari Islamisasi
Thailand.

Pendekatan kualitatif dan historis dipilih karena keduanya saling melengkapi dalam
menjelaskan fenomena keagamaan dan budaya yang bersifat kompleks, dinamis, serta
dipengaruhi oleh berbagai aspek — ekonomi, politik, sosial, dan identitas etnis.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Sejarah Masuknya Islam Di Thailand.

Islam di Nusantara ini merupakan satu kesatuan dari mata rantai peroses Islamisasi
di Nusantara. Hal ini tentu terkait dengan seputar pendapat yang menjelaskan tentang
masuknya Islam ke Nusantara yang secara garis besar di bagi pada dua pendapat, yakni
pendapat yang mengatakan Islam masuk ke wilayah ini pada abad ke tujuh Masehi dan
langsung dari Arab dan pendapat lain mengatakan Islam masuk ke Nusantara pada abad
ketiga belas Masehi berasal dari India. Hal senada juga dapat disebutkan dalam
Ensiklopedi Islam Tematis bahwa Islam diperkirakan datang ke kawasan Pattani (Thailand

267



bagian Selatan) sekitar pada abad kelO atau 11 melalui jalur perdagangan. Yang mana
penyebaran Islam ini dilakukan oleh para guru sufi dan pedagang yang berasal dari
wilayah Arab dan pesisir India. Ada beberapa pendapat lain yang mengatakan Islam
masuk ke Thailand melalui Kerajaan Samudra Pasai di Aceh. Menurut cacatan seorang
penulis Portugis yang bernama Emmanuel Gedinho d’Eredia, disebutkan bahwa Islam
terlebih dahulu datang ke daerah Pattani dan pahang, kemudian masuk ke Malaka. Dan
seorang pakar sejarah Pattani di Thailand, A. Bangnara, menyebutkan bahwa Islam pada
awalnya diterima di kalangan rakyat biasa.

(Proses Islamisasi di Thailand tidak terjadi secara instan melalui penaklukan militer,
melainkan melalui jalur yang lebih damai dan kompleks: perdagangan, dakwah, dan
budaya. Para pedagang Muslim dari Asia Tenggara, Arab, India, dan kerajaan-kerajaan
Melayu memainkan peran penting dalam memperkenalkan Islam ke kawasan ini.)

Dalam tatanan sosial, muslim Thailand mendapat julukan yang kurang enak untuk
didengar, yaitu khaek (orang luar, pendatang atau tamu). Istilah ini juga digunakan untuk
menyebut tamu-tamu asing atau imigran kulit berwarna. Meskipun pada mulanya khaek
merupakan term untuk makro-etnis bagi orang selain thai tapi lama kelamaan khaek
tersebut dipakai pemerintah untuk mendeskripsikan kaum Melayu muslim di Selatan
Thailand. Istilah Thai pada 1940-an akan tetapi istilah ini menimbulkan kontradiksi karena
istilah ‘thai’ merupakan sinonim dari kata ‘“budha” sedangkan “Islam” identik dengan
kaum muslim Melayu.

Di Thailand yang kita tahu bahwa mayoritas penduduknya itu dikenal dengan
beragama Budha aliran Teravada (agama resmi kerajaan), terdapat lebih dari 10% muslim
dari seluruh populasi penduduk yang berjumlah lebih kurang 67 juta orang. Penduduk
muslim Thailand sebahagian besar berdomisili di bahagian selatan Thailand, seperti di
Propinsi Pha Nga, Songkhla, Narathiwat dan sekitarnya yang dalam sejarahnya adalah
bahagian dari Daulat Islamiyah Patani. Dengan jumlah umat yang bisa dikatakan sebagai
minoritas ini, walau menjadi agama kedua terbesar setelah Budha, umat Islam Thailand
sering mendapat serangan dari umat Budha (umat Budha garis keras), intimidasi, bahkan
pembunuhan masal. Patani adalah nama dari sebuah “Muslim Minoritas”yang mendiami
empat wilayah selatan Thailand, yaitu Pattani, Naratiwat, Satun, dan Jala. Namun
demikian, Islam yang membawa pesan kedamaian itu justru kerap mengalami pengecilan
makna dalam ruang sosial Thailand. Krisis keagamaan muncul sebagai tanda pergulatan
identitas yang belum selesai. Pada tahun 1985, misalnya, sebuah patung Buddha
ditempatkan di tengah komunitas Muslim Patani—sebuah tindakan yang tidak sekadar
simbolik, tetapi juga mengguratkan ketegangan makna antara dua dunia spiritual.
Penolakan terhadap hijab bagi perempuan Muslim pun berlangsung bertahap, mencapai
puncaknya pada tahun 1984, seolah memperlihatkan tarik-menarik antara kebebasan
berkeyakinan dan kekuasaan yang ingin menyeragamkan.Upaya mengintegrasikan Muslim
Patani ke dalam tubuh sosial Thailand sejak 1932 menghadapi banyak hambatan. Upaya
mengintegrasikan Muslim Patani ke dalam tubuh sosial Thailand sejak 1932 menghadapi
banyak hambatan. Bahasa menjadi dinding epistemik yang sulit ditembus. Pemerintah
Thailand kerap mengalami kesulitan untuk mengkomunikasikan dan menanamkan
program pembangunan pendidikan, ekonomi, dan sosial kepada masyarakat Patani.
Sebuah studi pada 1960-an bahkan menemukan bahwa 60% anak-anak Muslim Patani
tidak mampu berbahasa Thai.

B. Dialektika Dagang

Perdagangan maritim bukan sekadar jalur pertukaran komoditas, melainkan arus
peradaban yang membawa gagasan-gagasan melintasi batas-batas geografis. Di selatan
Siam—yang kini kita kenal sebagai Thailand—Ilaut menjadi ruang ontologis tempat

268



berbagai identitas saling berjumpa. Dalam persinggungan antara pelabuhan Melayu, para
saudagar Gujarat, Arab, dan Persia, lahirlah bukan hanya hubungan ekonomi, tetapi
percakapan sunyi antar dunia batin: ide-ide, tradisi rohani, dan hikmah keulamaan
mengalir bersama kapal-kapal yang berlabuh. Islam tidak hadir sebagai dentuman
kekuasaan, melainkan sebagai gerak lambat yang menjejak hati manusia—inkremental,
relasional, dan penuh kedamaian. Ia tumbuh dalam ruang-ruang kehidupan sehari-hari:
lewat pertemuan dagang, ikatan perkawinan, dan perjumpaan di pelabuhan. Di Pattani,
Islam bukan hasil penaklukan politik, tetapi buah dari proses transformasi makna, ketika
manusia membuka diri terhadap nilai-nilai baru yang menyatu dengan pengalaman
hidupnya.

Namun, hubungan dagang—dakwah ini tidak lepas dari tekanan politik dan arus
nasionalisasi identitas yang digerakkan negara pusat. Kebijakan asimilasi budaya yang
dijalankan Bangkok—termasuk standardisasi bahasa, kurikulum, dan simbol-simbol
kebangsaan—tidak hanya membentuk ruang sosial, tetapi juga berupaya membentuk
kesadaran kolektif masyarakat selatan. Dalam konteks inilah, ruang dakwah dan
pendidikan Islam mengalami pergeseran: institusi-institusi tradisional seperti pondok dan
madrasah dipaksa menyesuaikan diri, memasuki fase transformasi struktural yang tidak
selalu muncul dari kebutuhan internal, tetapi dari tekanan eksternal.Perubahan ini
melahirkan resistensi lokal, sebuah bentuk pertahanan identitas yang muncul ketika
komunitas merasa bahwa akar spiritual dan budaya mereka diintervensi oleh logika
negara-bangsa yang ingin menyeragamkan keragaman menjadi satu narasi tunggal.
Konflik identitas yang lahir bukan sekadar persoalan politik, melainkan persoalan
ontologis—pertarungan tentang “siapa manusia itu” dalam bingkai kebangsaan. Apa yang
dahulu menjadi kekuatan komunitas Muslim—interaksi ekonomi, jejaring dakwah, dan
tradisi agama—kini berhadapan dengan mekanisme negara yang bekerja untuk menata
ulang ruang makna, memaksa masyarakat memilih antara loyalitas budaya dan tuntutan
asimilasi. Secara sosiologis, dialektika tersebut mesti dibaca sebagai interaksi tiga hala:
(1) struktur ekonomi (jalur dagang dan jaringan pedagang), (2) praktik keagamaan
(dakwah, pendidikan ulama, institusi keagamaan), dan (3) kekuasaan negara (kebijakan
asimilasi, kontrol pendidikan). Dalam banyak kasus, ketika ruang dagang menyusut atau
dikendalikan, daya jangkau dakwah juga berubah: model dakwah yang dulunya luwes dan
berbasis komunitas harus menyesuaikan diri dengan aturan formal negara atau
memodernisasi kurikulumnya.

Perubahan ini memperlihatkan bahwa dinamika sosial tidak terjadi dalam ruang
hampa; ia sangat dipengaruhi oleh perubahan politik dan regulasi negara. Dalam konteks
Thailand Selatan, setiap kebijakan baru yang menyasar pendidikan dan budaya langsung
berdampak  pada ruang gerak masyarakat Muslim. Situasi ini menjelaskan mengapa
transformasi dakwah kerap muncul bukan dari kebutuhan internal komunitas, tetapi dari
tekanan eksternal yang terus menguji kemampuan mereka untuk beradaptasi. Dengan kata
lain, hubungan antara ekonomi, agama, dan negara membentuk lanskap sosial yang
menentukan arah perkembangan Islam di wilayah tersebut.

C. Dakwah Islamisasi Di Thailand

Di Negara Thailand, sejarah Islamisasi Nusantara di Patani, berawal dari peristiwa
Raja Patani yang ditimpa sakit parah, bahkan seluruh dokter dalam Istana tidak mampu
untuk menyembuhkannya. Kisah ini menunjukkan bahwa sakit kadang hadir sebagai pesan
batin—sebuah pengingat bahwa kekuasaan manusia memiliki batas. Muncullah Syeikh
Said Tok Pasai, tabib Muslim yang tidak hanya menawarkan pengobatan, tetapi juga jalan
menuju tatanan makna baru melalui syarat memeluk Islam. Pengingkaran janji Raja dan
kembalinya penyakit menjadi cermin dialektika antara manusia, janji, dan kebenaran yang

269



menuntut keteguhan hati. Setelah tiga kali diuji, kesembuhan akhirnya menghantar Raja
pada kesadaran spiritual yang tak dapat ia tolak.

Yang ketiga ini, Raja Pya Tu Nakpha akhirnya memeluk agama Islam dan kemudian
mengganti namanya menjadi “Sultan Ismail Shah” dan kemudian seluruh anak dan isteri
serta warga istana, akhirnya turut memeluk agama Islam, dan sejak itu mulailah Islam
berkembang di Patani. Nusantara lainnya, tentu saja melalui jalan damai, toleransi, tidak
melibatkan kekuatan senjata. Dalam perjalanan sejarah ini, Islam tampil bukan sekadar
sebagai agama, melainkan sebagai horizon makna yang mampu menuntun manusia
memahami dirinya dan dunia sekitarnya. Eksistensi Islam mampu mengakomodasi semua
perkembangan tanpa harus mengorbankan eksistensinya sebagai agama wahyu yang
mengandung nilai-nilai universal. Dalam pandangan filosofis, kemampuan ini
menunjukkan bahwa Islam memiliki kelenturan ontologis—ia meresap ke dalam struktur
kehidupan tanpa kehilangan inti transendennya.

Proses inkulturasi nilai-nilai Islam dalam kebudayaan Melayu Patani merupakan
tarikan dialogis antara dua kekuatan budaya: nilai-nilai ilahiah yang membawa visi
ketauhidan, dan tradisi Melayu yang sarat simbol, adat, serta kearifan lokal. Di dalam
perjumpaan ini, budaya tidak dimusnahkan, tetapi ditafsir ulang; sementara agama tidak
dipaksakan, tetapi dihayati sebagai jalan kebenaran yang menyentuh batin masyarakat.
Pada titik ini, inkulturasi menjadi proses kreatif, tempat kedua tradisi berdialog dan
menghasilkan dinamika kebudayaan yang hidup.Prose sinkulturasi nilai-nilai Islam dalam
kebudayaan Melayu Patani, dimana aspek kepercayaan dan ritual keagamaan merupakan
suatu instrument yang penting dalam terjadinya proses inkulturisasi. Dakwah Islamisasi di
Thailand adalah proses penyebaran ajaran Islam yang berlangsung secara bertahap melalui
jalur damai—terutama perdagangan, pendidikan keagamaan, tasawuf, dan interaksi
budaya—yang berpusat di wilayah Melayu Patani sejak abad ke-13. Dalam perspektif
filsafat sejarah, proses ini tidak sekadar perpindahan ajaran, melainkan perjumpaan
makna: Islam hadir sebagai horizon baru yang menafsir ulang cara masyarakat memahami
diri, adat, dan dunia mereka. Penyebaran Islam melalui pondok, tulisan Jawi, dan jaringan
ulama menjadi semacam gerak kultural yang perlahan membentuk kesadaran kolektif
Melayu-Islam tanpa harus meniadakan tradisi lokal. Konversi Raja Pya Tu Nakpha
menjadi Sultan Ismail Shah pun bukan hanya peristiwa politik, melainkan simbol
transformasi batin sebuah kerajaan yang membuka diri pada nilai ketauhidan. Dakwah
Islamisasi di Thailand ... tetapi tetap memainkan peran penting dalam mempertahankan
identitas keagamaan dan kebudayaan masyarakat Melayu Patani.

D. Budaya Religius Di Thailand

Budaya religius di Thailand merupakan konstruksi historis yang dibentuk oleh
interaksi panjang antara Buddhisme Theravada, kepercayaan animisme lokal, dan residu
kosmologi Hindu-Brahmana. Ketiga ini tidak hadir sebagai sistem yang saling
meniadakan, tetapi justru sebagai struktur spiritual yang berlapis, di mana setiap unsur
memiliki ruang simboliknya dalam kesadaran masyarakat yang berada di Thailand. Secara
historis, Buddhisme Theravada telah menjadi poros kesadaran religius bangsa Thai,
terutama sejak diangkat sebagai agama negara pada masa kerajaan Sukhothai abad ke-13.
Dalam horizon pemikiran tersebut, Sangha bukan sekadar lembaga keagamaan, tetapi
penjaga etos moral dan penata batin masyarakat, tempat nilai-nilai kedamaian, disiplin,
dan kebijaksanaan dirawat secara turun-temurun.

Ritual penghormatan kepada para bhikkhu, praktik meditasi, serta perayaan
keagamaan seperti Visakha Bucha dan Kathin tidak hadir hanya sebagai rangkaian upacara
lahiriah; ia merupakan mekanisme simbolik yang mengikat manusia Thai pada makna-
makna terdalam tentang kesalingterhubungan, ketenangan, dan keteraturan kosmis.

270



Melalui ritus-ritus inilah identitas kolektif tidak hanya didefinisikan, tetapi juga dialami
sebagai realitas yang hidup dalam kesadaran bersama. Meski demikian, di bawah arus
besar Buddhisme negara, lapisan spiritual lain tetap berdenyut—yakni animisme yang
menjadi struktur batin masyarakat Thai. Kepercayaan kepada roh-roh penjaga (phi), roh
leluhur, hingga semangat yang mendiami rumah dan lingkungan (spirit house) adalah cara
manusia Thai menafsirkan keberadaan sebagai ruang yang dihuni tidak hanya oleh
manusia, tetapi juga oleh entitas-entitas nonfisik yang ikut mengatur harmoni dunia.
Dalam pandangan Stanley Tambiah, konfigurasi ini merupakan sebuah complex religious
system, di mana animisme berfungsi sebagai kosmologi kehadiran, memberi arah pada
pengalaman sehari-hari: mengapa sesuatu dianggap sakral, mengapa ruang tertentu
dihormati, dan bagaimana dunia dilihat sebagai jaringan hubungan antara yang tampak dan
yang tak tampak. Dengan demikian, animisme bukan sekadar sisa kepercayaan tua, tetapi
cara lain bagi masyarakat Thai untuk memahami makna keberadaan.

Dinamika budaya religius di Patani itu memperlihatkan kita bahwasanya adanya
dialektika antara dua horizon religius: Buddhisme sebagai representasi negara Thai dan
Islam sebagai identitas komunitarian Melayu. Dalam perspektif sosiologis, hubungan ini
bukan sekadar koeksistensi, tetapi proses negosiasi makna yang berlangsung terus-
menerus dalam ranah pendidikan, bahasa, ritual publik, dan representasi politik.

KESIMPULAN

Menelusuri akar Islamisasi Thailand berarti memasuki sebuah arus sejarah di mana
manusia, gagasan, dan budaya tidak pernah berjalan dalam garis lurus, tetapi selalu
bergerak melalui dialektika yang halus: perjumpaan, pengaruh, resistensi, dan
transformasi. Proses Islamisasi di wilayah Patani dan sekitarnya tidak dapat
disederhanakan sebagai alur dakwah yang murni religius, atau sekadar ekspansi budaya
dari dunia Melayu; ia adalah ruang dialog eksistensial yang dibuka oleh perdagangan,
mobilitas ulama, pertukaran simbol, serta negosiasi identitas antara komunitas Muslim dan
lingkungan sosio-kultural Thai yang lebih luas.

Dagang menghadirkan ruang kosmopolit, tempat pedagang Arab, India, dan Melayu
tidak hanya membawa barang, tetapi juga horizon makna baru. Di pelabuhan-pelabuhan
inilah benih Islam tumbuh, bukan sebagai paksaan, tetapi sebagai tawaran etis dan spiritual
yang menemukan resonansi dalam masyarakat setempat. Dakwah kemudian melanjutkan
proses itu bukan sebagai propaganda, tetapi sebagai praktik pemaknaan—sebuah upaya
menata kembali hubungan manusia dengan Tuhan, sesama, dan dirinya sendiri melalui
pendidikan pondok, tasawuf, dan praktik ritual.

Sementara itu, budaya menjadi medan pertemuan yang paling halus namun paling
menentukan. Di dalamnya, Islam tidak hadir untuk meniadakan tradisi lokal, tetapi
berdialog dengannya: menyerap, membentuk ulang, dan sekaligus memurnikan. Dari
proses inilah muncul identitas Melayu-Islam Patani yang khas—sebuah identitas yang
tidak lahir dari penyeragaman, tetapi dari perjumpaan historis antara wahyu dan adat,
antara ajaran universal dengan pengalaman lokal.

Pada akhirnya, Islamisasi Thailand memperlihatkan bahwa agama tidak hanya
bergerak melalui teks atau dogma, tetapi melalui gerak hidup manusia: lewat bahasa
perdagangan, etika para ulama, seni, kesalehan komunitarian, bahkan melalui konflik dan
negosiasi dengan otoritas negara. Semua ini membuktikan bahwa Islamisasi bukanlah
peristiwa tunggal, melainkan proses becoming, sebuah perjalanan panjang di mana
masyarakat terus menafsirkan ulang keberadaannya dalam cahaya nilai ilahi.

Dengan demikian, dialektika dagang, dakwah, dan budaya bukan hanya menjelaskan
bagaimana Islam berkembang di Thailand, tetapi juga memperlihatkan bahwa spiritualitas

271



selalu lahir dari percakapan antara dunia luar dan dunia batin manusia. Islamisasi Thailand
menjadi saksi bahwa peradaban dibentuk bukan oleh kekuatan, tetapi oleh pertemuan
makna—oleh kemampuan suatu ajaran untuk hadir, menyapa, dan memberi ruang bagi
manusia untuk menjadi lebih utuh dalam sejarahnya sendiri.

DAFTAR PUSTAKA

Abdulah Wahab Syakharni, Pendidikan Agama Islam Di Thailand, Jurnal Of Education, Vol. 2,
No. 1, 2022

Rini Rahma, Indah Muliati, Pendidikan Islam Di Thailand, Jurnal Kajian Keislaman, Vol. 1, No. 1,
2020.

Rusli, Islam DI Thailand, Jurnal Sejarah Dan Kebudayaan Islam Vol. 7, No. 14, 2017, 42.

Suharjo, Role of Islamic Education in Southrern Thailand, Jurnal Arus Pendidikan (AJUP), Vol. 3,
No. 3, 2023.

Omar Faruk Bajunid, The Muslims In Thailand; A Review, Southeast Asian Studies Jurnal, Vol.
37, No. 2, 1999.

Fatonah Salaeh, Reviving The Legacy: The Role Of Islamic Education In Pattani, South Thailand,
Jurnal Pendidikan Agama Islam, Vol. 11, No. 1, 2023.

Abdul Manan, Dkk, The Expansion of Islam In Pattani, South Thailand: A Historical Analysis,
Jurnal Pendidikan Agama Islam, Vol. 17, (1), 2022.

Sholeh Fikri, Yale Yusoh, Kebangkitan Dakwah Islam Di Patani Selatan Thailand, Jurnal
Manajemen Dakwah, Vol. 2, No. 2, 2020.

Suryadi, Islam In South Thailand: Acculturation Of Islam In The Malay Culture, 3

Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauaan Nusantara Abad XVII dan
XVIIL, (Bandung: Mizan, 1994).

Charles F. Keyes, The Golden Peninsula: Culture and Adaptation In Mainland Southeast Asia
(New York: Macmillan, 1997).

Pattana Kitiarsa, Religion and Social Diversity in Thailand (Chiang Mai: Silkworm Books, 2012).

Stanley J. Tambiah, Religion and The Spirit Cults Of Northeast Thailand (Cambridge: Cambriged
University Press, 1970).

272



