
Jurnal Studi Multidisipliner 
Vol 9 No. 12 Desember 2025 

eISSN: 2118-7453 

 

 

268 
 
 

 

KEPEMIMPINAN DAN PERSPEKTIF ISLAM 
 

Putri Hildawanti1, Peri2, Siradjuddin3 

 ptrhldwnt2123@gmail.com1, ferimtsn707@gamil.com2, siradjuddin@uin-alauddin.ac.id3  

UIN Alauddin Makassar 

 

ABSTRAK 
Penelitian ini membahas konsep kepemimpinan dalam Islam dengan merujuk pada prinsip-prinsip 

teologis yang bersumber dari Al-Qur’an, Sunnah, serta contoh historis dari Rasulullah SAW dan 

para khalifah. Islam memandang kepemimpinan sebagai amanah ilahi yang tidak hanya 

berorientasi pada kekuasaan, tetapi juga berakar pada nilai tauhid, keadilan, amanah, tabligh, 

fathanah, dan tanggung jawab moral. Pemimpin dalam Islam berperan sebagai khalifah di muka 

bumi yang wajib menegakkan syariat, menjaga persatuan umat, menciptakan kemaslahatan sosial, 

dan mencegah kemungkaran. Dalam tinjauan akademik, kepemimpinan Islam berbeda dari model 

kepemimpinan sekuler karena mengutamakan keterikatan spiritual dan pertanggungjawaban 

hingga akhirat. Rasulullah SAW menjadi teladan utama yang tidak hanya berperan sebagai kepala 

negara dan pemimpin umat, tetapi juga sebagai pebisnis yang sukses dan berakhlak mulia. Melalui 

sikap jujur, amanah, profesional, dan kedisiplinan dalam perdagangan, Rasulullah menunjukkan 

model kepemimpinan ekonomi berbasis integritas moral, segmentasi pasar yang tepat, pelayanan 

konsumen yang baik, serta strategi pemasaran yang unik dan berorientasi maslahat. Oleh karena 

itu, kajian ini menegaskan bahwa kepemimpinan dalam Islam tidak hanya mengandalkan kekuatan 

struktural, tetapi menuntut kecerdasan spiritual, sosial, dan etis yang dapat diterapkan dalam 

pemerintahan, organisasi, hingga aktivitas ekonomi modern. Temuan ini diharapkan menjadi 

landasan konseptual bagi pengembangan model kepemimpinan dan etika bisnis Islami di era 

kontemporer. 

Kata Kunci: Islam, Kepemimpinan Islam, Khalifah, Tauhid, Amanah, Keadilan, Tabligh, 

Fathanah, Syariat, Musyawarah, Nabi Muhammad Saw, Etika Bisnis Islami, Kemaslahatan Umat, 

Kepemimpinan Spiritual, Bisnis Rasulullah. 

 

ABSTRACT 
This study discusses the concept of leadership in Islam by referring to theological principles 

derived from the Qur’an, the Sunnah, and historical examples from the Prophet Muhammad 

(peace be upon him) and the caliphs. Islam views leadership as a divine trust (amanah) that is not 

merely oriented toward power, but is deeply rooted in the values of tawhid (monotheism), justice, 

trustworthiness, tabligh (communicative responsibility), fathanah (wisdom and intelligence), and 

moral accountability. In Islam, a leader acts as a khalifah (vicegerent) on earth who is obliged to 

uphold Islamic law, maintain the unity of the ummah, create social welfare (maslahah), and 

prevent wrongdoing.From an academic perspective, Islamic leadership differs from secular 

leadership models in that it emphasizes spiritual commitment and accountability extending into the 

hereafter. The Prophet Muhammad (peace be upon him) serves as the primary role model, not only 

as a head of state and leader of the community, but also as a successful and ethical businessman. 

Through honesty, trustworthiness, professionalism, and discipline in trade, the Prophet 

demonstrated a model of economic leadership based on moral integrity, appropriate market 

segmentation, excellent customer service, and distinctive marketing strategies oriented toward 

public welfare.Therefore, this study emphasizes that leadership in Islam does not rely solely on 

structural authority, but requires spiritual, social, and ethical intelligence that can be applied in 

governance, organizational management, and modern economic activities. These findings are 

expected to serve as a conceptual foundation for the development of Islamic leadership and 

business ethics models in the contemporary era. 

Keywords: Islam, Islamic Leadership, Khalifah, Tawhid, Amanah, Justice, Tabligh, Fathanah, 

Sharia, Shura (Consultation), Prophet Muhammad (Peace Be Upon Him), Islamic Business Ethics, 

mailto:arumdyyah@gmail.com1
mailto:ferimtsn707@gamil.com2
mailto:siradjuddin@uin-alauddin.ac.id3


269 
 
 
 

Welfare Of The Ummah, Spiritual Leadership, Business Practices Of The Prophet. 

  

PEiNDAiHULUAiN 

Islam merupakan agama yang memberikan pedoman hidup menyeluruh, tidak hanya 

terkait ibadah ritual, tetapi juga mengatur aspek sosial, moral, hingga tata kelola 

kepemimpinan. Konsep kepemimpinan dalam Islam memiliki landasan teologis yang kuat 

sebagaimana tercantum dalam Al-Qur’an, Sunnah, serta praktik sejarah pemerintahan 

Rasulullah SAW dan para sahabat. Kepemimpinan dipandang sebagai amanah yang 

mengandung konsekuensi dunia maupun akhirat, sehingga seorang pemimpin dituntut 

tidak hanya memiliki kecakapan manajerial, tetapi juga integritas akidah serta akhlak yang 

lurus. Hal ini berbeda dari paradigma kepemimpinan sekuler yang lebih menekankan 

efektivitas organisasi tanpa mengikatkan diri pada nilai ketuhanan. 

Islam juga menempatkan manusia sebagai khalifah di muka bumi, sebuah konsep 

yang menegaskan posisi pemimpin sebagai wakil Allah yang bertanggung jawab menjaga 

keadilan, kesejahteraan, serta moralitas masyarakat. Beberapa prinsip yang menjadi 

karakter utama kepemimpinan Islam mencakup tauhid, amanah, keadilan, tabligh, 

fathanah, serta musyawarah sebagai fondasi dalam pengambilan keputusan. Nilai-nilai 

tersebut tercermin jelas dalam kepemimpinan Rasulullah SAW yang bukan hanya sukses 

dalam memimpin umat, tetapi juga berhasil dalam aktivitas ekonomi sebagai pedagang 

dan entrepreneur. 

Kisah Nabi Muhammad SAW menjadi rujukan penting mengenai bagaimana prinsip 

kepemimpinan Islam dapat diterapkan dalam kehidupan sosial dan ekonomi modern. 

Melalui kejujuran, profesionalitas, serta strategi pemasaran yang visioner, Rasulullah 

membuktikan bahwa integritas moral dapat berjalan seiring dengan kesuksesan ekonomi. 

Oleh karena itu, kajian ini penting untuk memperkuat pemahaman tentang hubungan 

antara kepemimpinan spiritual dan etika bisnis Islami sebagai model yang relevan 

diterapkan dalam dinamika kepemimpinan kontemporer. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan metode studi 

literatur (library research). Data diperoleh dari berbagai sumber yang relevan, seperti: 

1. Al-Qur’an dan Hadis sebagai landasan utama kajian normatif kepemimpinan dalam 

Islam. 

2. Kitab-kitab klasik dan karya ulama yang membahas kepemimpinan, amanah, dan 

akhlak Rasulullah SAW. 

3. Literatur modern, buku akademik, dan artikel ilmiah terkait manajemen kepemimpinan 

Islam dan etika bisnis Nabi. 

4. Sumber historis seperti sirah Nabawiyah, sejarah perdagangan Rasulullah, serta 

dokumentasi perjalanan dakwah dan pemerintahan Islam. 

Data dianalisis melalui teknik analisis isi (content analysis) untuk menafsirkan nilai 

kepemimpinan Islam, karakteristik pemimpin menurut perspektif syariat, serta 

implementasinya dalam aktivitas perdagangan Nabi Muhammad SAW. Analisis dilakukan 

dengan mengidentifikasi pola, prinsip, serta relevansinya terhadap kepemimpinan modern. 

Pendekatan ini memungkinkan peneliti memperoleh pemahaman mendalam mengenai 

model kepemimpinan ideal yang tidak hanya berorientasi pada kekuasaan, tetapi juga 

berdimensi etika, moral, dan spiritual. 

 

 

 



270 
 
 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Islam Dan Kepemimpinan 

Islam adalah agama terakhir dalam rumpun agama Ibrahimi yang diturunkan oleh 

Allah kepada Nabi Muhammad saw sebagai penutup para nabi. Agama ini mulai 

disebarkan pada tahun 610 M di Kota Mekah, dan sejak saat itu menyebar menjadi salah 

satu agama terbesar di dunia. Secara bahasa, Islam berasal dari akar kata Arab sa-la-ma 

yang bermakna keselamatan, ketundukan, kepasrahan, serta penyerahan diri secara total 

dan tanpa syarat kepada Allah. Dalam tradisi Arab sebelum munculnya Islam, istilah 

aslama digunakan untuk menggambarkan seseorang yang menyerahkan sesuatu yang 

sangat berharga dengan penuh kepasrahan. Karena itulah, Islam dipahami sebagai agama 

yang menuntut keterikatan dan ketaatan utuh kepada ketetapan Allah dalam seluruh aspek 

kehidupan manusia. 

Dalam ajaran ini, pintu masuk seseorang untuk resmi menjadi seorang muslim 

adalah mengucapkan dua kalimat syahadat, yaitu kesaksian bahwa tidak ada Tuhan selain 

Allah dan bahwa Muhammad adalah utusan-Nya. Pengucapan ini menandai penerimaan 

seseorang terhadap inti ajaran Islam secara lahiriah. Bahkan, meskipun hatinya belum 

sepenuhnya mengimani apa yang diucapkan, syariat tetap memandangnya sebagai seorang 

muslim dari sisi lahiriah. Namun, keimanan sejati bukan hanya terletak pada lisan, tetapi 

juga pada keyakinan hati dan pengamalan perbuatan. Karena itu, Islam dan iman sering 

dibedakan: Islam berkaitan dengan penampakan lahiriah, sedangkan iman menyangkut 

keyakinan batin. Al-Qur’an sendiri menjelaskan bahwa cakupan Islam lebih umum 

daripada iman, sebagaimana disebutkan dalam Surah Al-Hujurat ayat 14. Seseorang dapat 

menjadi muslim secara lahiriah, tetapi belum tentu menjadi mukmin secara batiniah. 

Sedangkan, Kepemimpinan adalah proses mempengaruhi orang lain, baik dalam 

organisasi maupun di luar organisasi, untuk mencapai tujuan yang diinginkan dalam suatu 

situasi dan kondisi tertentu. Proses mempengaruhi ini dapat melibatkan berbagai bentuk 

kekuasaan, seperti ancaman, imbalan, otoritas, maupun bujukan. Dalam kehidupan sehari-

hari, kepemimpinan selalu hadir karena manusia memiliki keterbatasan dan kelebihan 

masing-masing, sehingga diperlukan sosok yang dapat mengatur, menuntun, dan 

memobilisasi orang lain menuju tujuan yang sama. Kepemimpinan juga muncul karena 

adanya kebutuhan manusia akan figur yang dapat mewakili kelompok, mengambil risiko, 

serta menjadi tempat tertumpahnya kekuasaan atau keputusan penting. 

Secara umum, definisi kepemimpinan sangat beragam karena banyak ahli mencoba 

mendeskripsikannya dari berbagai perspektif. Salah satu definisi yang sering digunakan 

menyatakan bahwa kepemimpinan adalah proses mempengaruhi dalam menentukan tujuan 

organisasi, memotivasi perilaku pengikut, memperbaiki struktur kelompok, serta 

mengarahkan interpretasi mengenai peristiwa-peristiwa yang terjadi. Kepemimpinan juga 

mencakup kemampuan seorang pemimpin mengorganisasi aktivitas, memelihara 

hubungan kerja sama, serta memperoleh dukungan dari pihak lain baik di dalam maupun 

di luar organisasi. Definisi ini menegaskan bahwa kepemimpinan tidak hanya menyangkut 

posisi formal, tetapi lebih kepada tindakan nyata seorang pemimpin dalam mengarahkan 

dan mempengaruhi orang lain. 

Beberapa ahli berpendapat bahwa kepemimpinan pada dasarnya merupakan 

kekuatan untuk menggerakkan dan mempengaruhi orang lain. Dalam pandangan ini, 

kepemimpinan dipahami sebagai proses membujuk orang agar bersedia melakukan sesuatu 

dengan sukarela, bukan secara terpaksa. Pengaruh ini dapat muncul melalui berbagai cara, 

termasuk otoritas formal, keteladanan, pemberian penghargaan, atau upaya membangun 

hubungan personal yang kuat. Dengan demikian, kepemimpinan tidak semata-mata 

memerintah, melainkan memanfaatkan seni mempengaruhi melalui komunikasi, 



271 
 
 
 

kepercayaan, dan kerjasama. 

Menurut Stoner dan Freeman, kepemimpinan melibatkan tiga implikasi penting. 

Pertama, kepemimpinan selalu melibatkan orang lain, baik bawahan maupun pengikut, 

sehingga hubungan sosial menjadi aspek utama. Kedua, kepemimpinan melibatkan 

distribusi kekuasaan yang relatif seimbang antara pemimpin dan bawahan. Pengikut tidak 

bersifat pasif; mereka memiliki kemampuan memengaruhi keputusan. Ketiga, 

kepemimpinan memerlukan kemampuan untuk menggunakan berbagai bentuk kekuasaan 

dalam mempengaruhi perilaku pengikut. Dengan kata lain, keberhasilan kepemimpinan 

ditentukan oleh kemampuan pemimpin memahami hubungan yang dinamis antara dirinya, 

pengikut, dan situasi. 

Dalam perspektif Islam, kepemimpinan sering disinonimkan dengan istilah khalifah, 

yang berarti wakil atau pengganti. Konsep khalifah menegaskan bahwa setiap manusia, 

minimal menjadi pemimpin bagi dirinya sendiri, memiliki tanggung jawab untuk 

membimbing, menuntun, dan menunjukkan jalan yang diridai Allah. Dalam Al-Qur’an, 

istilah seperti khalifah, Ulil Amri, dan Auliyaa menggambarkan bahwa kepemimpinan 

mencakup dimensi moral, spiritual, dan sosial. Hadis Nabi juga menegaskan bahwa setiap 

individu adalah pemimpin dan akan dimintai pertanggungjawaban atas kepemimpinannya. 

Karena itu, kepemimpinan dalam Islam bersifat amanah yang harus dijalankan dengan 

tanggung jawab, keadilan, dan kesederhanaan. 

B. Kepemimpinan Dalam Islam 

Kepemimpinan dalam Islam merupakan konsep yang berpijak pada nilai ketuhanan, 

amanah, tanggung jawab, serta tujuan untuk membawa kesejahteraan bagi umat dengan 

cara yang diridai Allah SWT. Dalam teks, kepemimpinan diidentikkan dengan istilah 

khalifah yang berarti wakil Allah di muka bumi. Ini menegaskan bahwa pemimpin bukan 

hanya penguasa duniawi, tetapi penjaga nilai-nilai tauhid dan moral. Allah berfirman 

dalam QS. Al-Baqarah ayat 30 bahwa Ia menciptakan manusia sebagai khalifah, dan 

dengan itu kepemimpinan menjadi bagian dari fitrah manusia untuk mengelola bumi, 

menyeru kepada kebaikan dan mencegah kemunkaran.  

Al-Qur’an juga memperkenalkan konsep ulil amri, yaitu pemimpin tertinggi dalam 

masyarakat Islam yang harus ditaati selagi tetap berpegang pada perintah Allah dan Rasul-

Nya (QS. An-Nisa: 59 dan 83). Ayat ini menekankan hierarki tanggung jawab serta 

ketaatan dalam kepemimpinan, namun juga mengisyaratkan bahwa pemimpin tidak boleh 

keluar dari batasan moral, sebab ketaatan umat hanya berlaku selama pemimpin berjalan 

pada jalan Allah. Konsep lain yang turut memperkaya struktur kepemimpinan dalam Islam 

adalah auliya’, yaitu pemimpin formal maupun non-formal yang memiliki wibawa moral 

dan sosial. Dengan demikian, Islam tidak membatasi kepemimpinan hanya pada struktur 

negara, melainkan meluas pada kepemimpinan masyarakat, ulama, dan individu dalam 

berbagai skala sosial.  

Secara normatif, para ahli menegaskan empat pilar utama kepemimpinan Islam: (1) 

tanggung jawab, yang menuntut pemimpin mempertanggungjawabkan amanah yang 

dipikulnya; (2) tauhid atau fondasi iman, yakni pemimpin harus berbasis nilai ketuhanan 

agar keputusan tidak didorong kepentingan pribadi; (3) keadilan, sebagai syarat wajib agar 

hak-hak rakyat dihormati dan tidak ada pihak yang tertindas; serta (4) kesederhanaan, 

sebab Rasul bersabda bahwa pemimpin itu adalah pelayan bagi kaumnya, bukan sosok 

yang menuntut penghormatan dan pengabdian berlebihan. 

Hadis Nabi riwayat Bukhari Muslim menegaskan, “Setiap kamu adalah pemimpin 

dan setiap pemimpin bertanggung jawab atas kepemimpinannya.” Dari kaidah ini, para 

ulama merumuskan bahwa kepemimpinan bukan hanya milik kepala negara, khalifah, 

ataupun ulama tetapi setiap individu adalah pemimpin minimal terhadap dirinya, 



272 
 
 
 

keluarganya, dan amanah yang ia emban sehari-hari. Hal ini memperlihatkan bahwa Islam 

memandang kepemimpinan sebagai kewajiban moral universal, bukan hanya jabatan 

politik. 

Kepemimpinan dalam Islam bukan hanya persoalan memerintah, menguasai, atau 

mengelola negara melainkan amanah yang berpijak pada tauhid, moral, keadilan, dan 

pelayanan. Sejarah kekhalifahan membuktikan bahwa keberhasilan pemimpin bukan 

dinilai dari kekuatan militer atau ekonomi semata, tetapi dari seberapa kuat ia menjaga 

nilai Allah dalam dirinya dan rakyatnya. Islam memandang pemimpin yang sejati adalah 

pelayan, penuntun, dan penjaga kebenaran bukan penguasa yang ditakuti tetapi pemimpin 

yang dicintai. 

C. Karakteristik Kepemimpinan Dalam Islam 

Kepemimpinan dalam Islam merupakan konsep yang tidak hanya berdimensi 

administratif dan politik, tetapi juga berdiri di atas pondasi spiritual, moral, dan sosial 

yang bersumber langsung dari Al-Qur’an dan Sunnah Rasulullah SAW. Dalam sudut 

pandang akademik, kepemimpinan Islam bukan sekadar proses mengarahkan dan 

mengendalikan umat, melainkan merupakan amanah ilahiah yang melekat pada diri 

pemimpin dan menuntut pertanggungjawaban dunia dan akhirat. Pemimpin dalam Islam 

diposisikan sebagai khalifah, yaitu wakil Allah yang diberi tugas memakmurkan bumi, 

menjaga tatanan sosial, dan melaksanakan hukum Allah secara adil. Dengan demikian, 

pembahasan mengenai karakteristik kepemimpinan Islam tidak dapat dipisahkan dari nilai-

nilai teologis dan etis yang menjadi dasar geraknya. 

Salah satu karakteristik fundamental dari kepemimpinan Islam adalah tauhid, yaitu 

keyakinan bahwa sumber otoritas tertinggi adalah Allah SWT. Konsep ini memberikan 

arah bahwa kepemimpinan tidak boleh berjalan atas dorongan hawa nafsu, ambisi 

kekuasaan, atau kepentingan pribadi. Pemimpin yang bertauhid akan menjadikan wahyu 

sebagai rujukan setiap kebijakan dan menggunakan kekuasaannya sebagai sarana ibadah, 

bukan dominasi. Karena itu, tauhid bukan hanya keyakinan teologis, tetapi menjadi prinsip 

etis yang membimbing pemimpin dalam bersikap, mengambil keputusan, dan menjalankan 

kekuasaan. 

Karakter kedua yang dibahas para ahli adalah keadilan, yang menjadi ruh 

kepemimpinan Islam. Keadilan mencakup kemampuan pemimpin menempatkan sesuatu 

pada posisi yang benar, memberikan hak kepada yang berhak, serta menegakkan hukum 

tanpa memandang suku, status, atau kekuatan politik. Dalam sejarah pemerintahan Islam, 

standar keadilan inilah yang membuat para khalifah dihormati bukan hanya oleh umat 

Islam, tetapi juga oleh bangsa yang berada di bawah kekuasaan mereka. Oleh karena itu, 

pemimpin yang tidak adil dapat kehilangan legitimasi sosial dan agama, karena keadilan 

merupakan syarat sahnya kekuasaan dalam perspektif syariat. 

Selain keadilan, karakteristik yang selalu menjadi sorotan dalam kajian 

kepemimpinan Islam ialah amanah. Amanah mencerminkan integritas moral serta 

kemampuan pemimpin menjaga kepercayaan rakyat. Pemimpin yang amanah tidak 

menyalahgunakan kekuasaan untuk keuntungan diri sendiri dan mampu menjaga rahasia, 

harta, dan kepercayaan publik. Amanah berkaitan erat dengan kejujuran (sidiq), yang 

menjadi sifat profetik utama Nabi Muhammad SAW. Kejujuran pemimpin bukan hanya 

dalam ucapan, tetapi juga dalam implementasi kebijakan yang tidak bertentangan dengan 

nilai syariat. 

Karakteristik berikutnya adalah tabligh dan fathanah. Tabligh merupakan 

kemampuan pemimpin menyampaikan gagasan, mengarahkan masyarakat, dan mengajak 

kepada kebaikan melalui komunikasi yang efektif. Fathanah mengacu pada kecerdasan 

strategis yang memungkinkan pemimpin menganalisis persoalan, menyusun solusi 



273 
 
 
 

rasional, dan mengambil keputusan tepat dalam situasi yang kompleks. Kedua karakter ini 

menegaskan bahwa pemimpin Islam bukan hanya saleh, tetapi juga harus kompeten secara 

intelektual dan teknis. 

Selain itu, kepemimpinan Islam menekankan sifat tawadhu’ (rendah hati) dan sikap 

pelayanan. Seorang pemimpin tidak diposisikan sebagai raja yang harus dihormati, tetapi 

sebagai pelayan rakyat yang menjamin kesejahteraan mereka. Rendah hati menghindarkan 

pemimpin dari kesombongan kekuasaan dan menjadikan hubungan antara pemimpin dan 

masyarakat bersifat humanis. Karakter ini diperkuat oleh prinsip musyawarah, yang 

menjadikan kepemimpinan Islam bersifat partisipatif dan tidak absolut. Musyawarah 

adalah mekanisme yang memastikan setiap kebijakan lahir dari pertimbangan kolektif dan 

tidak merugikan salah satu pihak. 

D. Tugas Kepemimpinan Dalam Islam 

Adapun Tugas  seorang  pemimpin  dalam islam antara  lain : 

1. Menegakkan Islam 

Tugas utama seorang pemimpin dalam Islam adalah menjaga dan menegakkan 

keadilan. Keadilan menjadi fondasi masyarakat yang bermartabat dan diridai Allah. 

Pemimpin tidak boleh membeda-bedakan status, etnis maupun kekayaan, melainkan 

memberikan hak kepada setiap individu sesuai ketentuan syariat. Kisah Umar bin Khattab 

dalam pengadilan perselisihan antara dirinya dan seorang Yahudi menjadi contoh 

bagaimana keadilan ditegakkan tanpa memandang kedudukan. Pemimpin yang adil 

dianggap sebagai naungan bagi umat, dan akan mendapatkan kedudukan mulia di akhirat 

sebagaimana tercantum dalam hadis tentang tujuh golongan yang di naungi Allah pada 

hari kiamat. 

2. Menjaga Amanah dan Tanggung Jawab Moral 

Amanah merupakan nilai fundamental dalam kepemimpinan Islam. Pemimpin 

bertugas menjaga, mengelola, dan menyalurkan amanah umat agar tidak disalahgunakan. 

Dalam sejarah pemerintahan Rasulullah SAW, semua kebijakan berdasar pada prinsip 

amanah, baik dalam distribusi zakat, pembagian ghanimah, maupun penunjukan gubernur 

di berbagai wilayah. Pemimpin berkewajiban memastikan segala kebijakan yang 

diterapkan tidak keluar dari nilai kebenaran dan tidak menimbulkan kedzaliman bagi 

bawahan. 

3. Membina dan Mengarahkan Umat 

Kepemimpinan Islam tidak hanya mengatur, tetapi juga mendidik. Pemimpin harus 

berperan sebagai pembina moral, penuntun spiritual, sekaligus motivator agar masyarakat 

senantiasa berada dalam koridor nilai Islam. Inilah yang ditunjukkan oleh Rasulullah SAW 

yang tidak hanya memberi perintah, tetapi juga memberikan teladan melalui akhlak, 

kesabaran, dan sikap rendah hati. Kepemimpinan bukan hanya soal command and control, 

tetapi pembinaan dan pembentukan karakter yang humanis dan bernilai ibadah. 

4. Mewujudkan Kemaslahatan dan Menolak Kerusakan 

Tugas berikutnya adalah menghadirkan kemaslahatan sebesar-besarnya bagi rakyat 

serta mencegah kerusakan dalam berbagai bentuk. Konsep maslahah mursalah menjadi 

dasar dalam pengambilan keputusan saat tidak terdapat dalil spesifik. Pemimpin harus 

peka terhadap kebutuhan sosial, ekonomi, dan lingkungan masyarakat yang dipimpinnya. 

Pada masa Khalifah Umar bin Abdul Aziz, kesejahteraan rakyat meningkat karena 

kebijakan ekonomi yang berpihak pada kemiskinan. Hal ini menunjukkan pemimpin wajib 

merancang sistem yang mencegah kemudharatan serta menghidupkan kemanfaatan bagi 

umat. 

5. Menegakkan Syariat dan Tata Kelola Pemerintahan 

Pemimpin memiliki tugas mengelola pemerintahan berdasarkan nilai-nilai wahyu 



274 
 
 
 

dan menjadikan syariat sebagai landasan utama. Ini dapat diwujudkan melalui kebijakan 

hukum, ekonomi, pendidikan, hingga keamanan negara. Penegakan syariat tidak dimaknai 

secara sempit sebatas hukuman, tetapi tata kelola sistem sosial politik yang mencerminkan 

kejujuran, transparansi, pemerataan, dan perlindungan hak masyarakat. Pemimpin 

seyogianya mampu menjadi figur yang menghidupkan nilai-nilai agama dalam kebijakan 

publik tanpa memaksakan, tetapi melalui pendekatan bijaksana dan edukatif. 

6. Mengambil Keputusan dengan Hikmah dan Musyawarah 

Islam menempatkan musyawarah sebagai metode dalam pengambilan keputusan 

besar. Pemimpin bertugas memastikan setiap kebijakan melewati proses pertimbangan 

yang matang dengan melibatkan pihak ahli (ulil amri). Dengan musyawarah, kebijakan 

menjadi lebih objektif, kuat secara legitimasi, dan mampu diterima oleh masyarakat luas. 

Prinsip ini terbukti pada strategi Perang Badar dan Khandaq dimana Rasulullah SAW 

memusyawarahkan taktik bersama sahabat sebelum bertindak. 

7. Menjaga Persatuan dan Stabilitas Sosial 

Pemimpin dalam Islam dituntut menjadi perekat sosial, pemersatu umat, bukan 

pemecah belah. Stabilitas politik dan sosial merupakan bagian dari tugas besar 

kepemimpinan karena tanpa itu dakwah dan pembangunan tidak dapat berjalan. Rasulullah 

mempersaudarakan kaum Muhajirin dan Anshar di Madinah sebagai teknik 

menghilangkan kecemburuan sosial dan membangun solidaritas umat. Dengan demikian, 

pemimpin harus mampu meredakan konflik, mendorong harmoni, dan memposisikan diri 

sebagai pelindung bagi semua golongan. 

E. Muhammad Sebagai Pemimpin Dan Pebisnis 

Kita mengetahui Nabi Muhammad saw adalah seorang pedagang yang sukses. 

Banyak pelajaran dan tauladan dari beliau tentang kiat berdagang yang jujur, amanah, dan 

dapat dipercaya.Di usianya yang baru 25 tahun, Nabi Muhammad saw sudah menjadi 

seorang pengusaha atau entrepreneur yang sukses, cemerlang, kaya raya, kerap berniaga 

hingga ke luar negeri.Dilansir dari Berdagang Ala Nabi Muhammad, tidak heran jika emas 

kawin yang diberikan Nabi Muhammad saw untuk Khadijah tidak tanggung-tanggung 

yakni 20 ekor unta dan 12,4 ons emas. Sebuah mas kawin yang besar sekali pada saat itu, 

bahkan pada hari ini.Jiwa mandiri Nabi Muhammad saw sudah terbentuk sedari belia. 

Pada usia kanak-kanak, ia sudah menjadi penggembala kambing untuk memenuhi 

kebutuhan hidupnya. 

Sejak saat itu, Nabi Muhammad saw. semakin menekuni dunia usaha atau dagang. 

Nabi Muhammad saw sudah menjadi pemimpin kafilah dagang ke luar negeri pada saat 

usianya baru 17 tahun. Ia berdagang hingga ke 17 negara lebih. Diantaranya Syam, 

Yordania, Bahrain, Busra, Irak, Yaman, dan lainnya.Dari situ timbul pertanyaan, apa saja 

yang menyebabkan Nabi Muhammad bisa menjadi pengusaha yang cemerlang dan 

berhasil memenangkan persaingan pasar? 

ada beberapa hal yang perlu diperhatikan ketika ingin sukses menjadi pedagang, 

pengusaha, atau entrepreneur seperti Nabi Muhammad saw. 

Pertama, melakukan segmentasi, menetapkan target pasar (targeting), dan 

positioning. Sebelum menjajakan suatu barang, Nabi Muhammad saw memiliki 

pengetahuan yang mendalam tentang kebiasaan, cara hidup, cara makan dan minum, serta 

kebutuhan yang diperlukan masyarakat setempat.Ia berhasil melakukan segmentasi 

sehingga ketika datang ke kota A maka barangbarang yang dibawa adalah ini dan itu. 

Ketika datang ke kota B maka barang yang dibawa lain lagi. Dan seterusnya.Nabi 

Muhammad saw juga mahir dalam melakukan targeting. Ia tidak hanya memasuki satu 

segmen saja, ia memasuki semua segmen yang ada dalam masyarakat semenanjung Arab. 

Mulai dari budak hingga kalangan elit kerajaan, bahkan sang raja.Di samping itu, Nabi 



275 
 
 
 

Muhammad saw adalah seorang yang pintar dalam memosisikan diri dimanapun dia 

berada. Ia tidak pernah mengecewakan pelanggannya. Ia juga sangat menghormati 

pelanggannya, baik yang dewasa atau pun remaja. 

Kedua, melakukan diferensiasi, bauran pemasaran, dan memiliki prinsip dalam 

menjual. Nabi Muhammad saw adalah orang yang berpikiran out of the box. Ia berdagang  

dengan cara-cara yang beda, tidak konvensional digunakan pedagang lainnya pada 

saat itu. Terkait hal ini, ada dua cara yang dilakukan Nabi Muhammad saw, yaitu menjalin 

hubungan yang baik (silaturahim) dengan pelanggannya dan melakukan ekspansi usaha ke 

wilayah-wilayah lain, buka hanya satu wilayah saja.Yang tidak kalah penting, Nabi 

Muhammad saw selalu menjelaskan kekurangan dan kelebihan barang dagangannya 

dengan jujur kepada para pelanggannya. Mematok harga sesuai dengan nilai komoditasnya 

dan tidak melakukan perang harga dengan pedagang lainnya.“Janganlah kamu menjual 

menyaingi penjualan saudaramu” Kata Nabi dalam sebuah hadist riwayat Bukhari. Nabi 

Muhammad saw juga memiliki prinsip-prinsip manakala menjual barang dagangannya. 

Diantaranya adalah tidak menipu dalam mendeskripsikan barang  dagangannya, tidak 

bersumpah yang berlebihan, jujur dalam timbangan dan takaran, serta tidak memonopoli 

komoditas. 

Ketiga, melakukan branding dan pelayanan yang baik. Nabi Muhammad saw. 

dikenal sebagai masyarakat Arab sebagai pribadi yang jujur dan bisa dipercaya sehingga ia 

mendapatkan julukan al-Amin.Personal branding ini tidak didapat secara singkat dan ujug-

ujug, melainkan dalam waktu yang lama. Karena memiliki brand dapat dipercaya, banyak 

investor yang berinvestasi kepada Nabi Muhammad saw. Maka tidak heran jika Nabi 

Muhammad saw kerap kali berdagang tanpa modal sepeser pun, alias menjualkan barang 

dagangan orang lain dengan imbalan bagi hasil. Hal itulah yang menghantar Nabi 

Muhammad saw. menjadi seorang pengusaha atau pedagang yang jujur, profesional, dan 

disegani siapapun. Nabi Muhammad saw juga memberikan pelayanan yang terbaik kepada 

para pelanggannya. Ia sangat ramah dan menghormati pelanggannya. Bahkan, ia 

mendahulukan kepentingan pelanggannya atas dirinya sendiri. Soal ini, ada sebuah cerita 

menarik. Suatu ketika Adullah bin Abdul Hamzah membeli suatu barang dari Nabi 

Muhammad saw dan ia berjanji akan menemui Nabi di suatu tempat karena ada urusan 

tertentu. Naasnya, Abdullah lupa kalau punya janji dengan Nabi Muhammad. Tiga hari 

setelahnya, dia baru ingat dan langsung ke tempat tersebut untuk menemui Nabi 

Muhammad saw. Ia terbelalak karena Nabi Muhammad saw. masih ada di tempat itu. 

Keempat, jujur, ikhlas, dan profesional. Dalam berdagang, Rasulullah 

mengedepankan sikap jujur, ikhlas, dan profesional. Maksudnya, tidak pernah 

membohongi pelanggannya dan ikhlas menjalankan usahanya. Meski demikian, 

Rasulullah adalah seorang yang profesional. Ia selalu mencari cara yang beda dan baru 

dalam menjual barang dagangannya.  Itulah diantara kiat atau cara berdagang ala 

Rasulullah saw. Banyak pelajaran yang bisa diterapkan bila kita ingin meraih kesuksesan 

dalam berbisnis dan berkah. 

 

KESIMPULAN 

Kepemimpinan dalam Islam merupakan konsep komprehensif yang tidak hanya 

menitikberatkan pada kemampuan mengatur dan mengarahkan umat, tetapi juga menuntut 

pemimpin untuk memiliki integritas spiritual dan moral yang tinggi. Landasan utama 

kepemimpinan Islam terikat pada nilai tauhid, amanah, keadilan, tabligh, fathanah, serta 

musyawarah, sehingga seorang pemimpin bukan sekadar penguasa, melainkan penjaga 

kemaslahatan umat yang mempertanggungjawabkan kepemimpinannya kepada Allah 

SWT. Dalam pandangan Islam, jabatan kepemimpinan bukanlah simbol kekuasaan, 



276 
 
 
 

melainkan amanah yang sarat tanggung jawab, baik di dunia maupun di akhirat. 

Rasulullah SAW menjadi teladan utama dalam implementasi kepemimpinan Islami 

melalui akhlak, kebijaksanaan, kecerdasan sosial, serta ketegasannya dalam menegakkan 

prinsip syariat. Keberhasilan beliau tidak hanya terlihat dalam aspek pemerintahan dan 

persatuan umat, tetapi juga dalam bidang ekonomi dimana beliau dikenal sebagai 

pedagang amanah, jujur, serta piawai mengelola pasar. Etika bisnis Nabi mengajarkan 

bahwa keberhasilan ekonomi dapat dicapai tanpa meninggalkan nilai moral dan spiritual. 

Dengan demikian, konsep kepemimpinan Islam dan praktik bisnis Rasulullah SAW dapat 

dijadikan model kepemimpinan modern yang profesional, humanis, dan berorientasi pada 

kemaslahatan jangka panjang. 

Kajian ini menegaskan bahwa penerapan nilai-nilai kepemimpinan Islam relevan 

untuk menjawab tantangan zaman, baik dalam pemerintahan, organisasi, maupun dunia 

bisnis. Kepemimpinan yang menerapkan prinsip Ilahi akan melahirkan stabilitas, keadilan, 

dan kesejahteraan masyarakat. Oleh karena itu, pengembangan model kepemimpinan 

Islami perlu terus diperdalam melalui penelitian lanjutan agar dapat menjadi panduan 

implementatif dalam konteks sosial dan ekonomi kontemporer. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Abu-Raiya, H. (2012). Toward a systematic Qura'nic theory of personality. Mental Health, 

Religion & Culture, 15(3), 217–233. 

Beekun, R. I., & Badawi, J. A. (1999). Leadership from an Islamic perspective. Proceedings of the 

American Society for Business and Behavioral Sciences, 1(1), 1–8. 

Ali, A. J. (2009). Islamic perspectives on leadership: A model. International Journal of Islamic and 

Middle Eastern Finance and Management, 2(2), 160–180. 

Khan, M. M. (2010). Religion and leadership: A conceptual review. Journal of Management 

Research, 2(2), 1–14. 

Beekun, R. I. (2012). Character-centered leadership: Muhammad (p.b.u.h) as an ethical role model 

for CEOs. Journal of Management Development, 31(10), 1003–1020. 

Hassan, A., & Ahmed, F. (2011). Authentic leadership, trust and work engagement: An Islamic 

perspective. International Journal of Human and Social Sciences, 6(4), 273–278. 

Solihin, I., & Wahyudi, A. (2017). Nilai-nilai kepemimpinan dalam Islam. Jurnal Ilmu Ekonomi 

dan Sosial, 6(2), 145–154. 

Rahman, A. (2018). Islamic leadership in public administration. International Journal of Islamic 

Thought, 13, 32–41. 

Prawirosentono, S., & Wibowo, U. (2016). Karakteristik kepemimpinan Islami dalam organisasi 

modern. Jurnal Ekonomi dan Manajemen, 17(1), 13–24. 

Asrori, A. (2014). Kepemimpinan Islami berbasis akhlak. Jurnal Ilmu Dakwah, 8(2), 159–178. 

Muttaqin, Z. (2018). Nilai-nilai karakter pemimpin dalam Islam. Jurnal Pendidikan Karakter, 8(2), 

188–199. 

Suwanto, S. (2017). The concept of Islamic leadership in management. Jurnal Humaniora, 5(2), 

155–162. 

Al-Salmi, S. (2013). Leadership responsibilities in Islamic management. Middle-East Journal of 

Scientific Research, 15(2), 217–225. 

Khadijah, U. (2016). Tugas dan tanggung jawab kepemimpinan dalam perspektif Islam. Jurnal 

Administrasi Publik, 7(1), 55–65. 

Mansori, S., & Nasa, P. (2020). Leadership duties according to Qur’an and Sunnah. International 

Journal of Islamic Business Ethics, 5(1), 45–60. 

 Hafidhuddin, D., & Tanjung, H. (2003). Kepemimpinan dan amanah dalam Islam. Jurnal Al-

Iqtishad, 5(1), 25–34. 

Sidani, Y., & Al Ariss, A. (2015). New conceptual foundations for Islamic business ethics: The 

contributions of Muhammad (PBUH). Journal of Business Ethics, 129(4), 847–857. 

Beekun, R. I. (2012). Character-centered leadership: Prophet Muhammad as a role model for 



277 
 
 
 

business leaders. Journal of Management Development, 31(10), 1003–1020 

Hassan, A., & Silva, J. (2015). Prophet Muhammad as a merchant: An analytical study. 

International Journal of Islamic and Middle Eastern Finance and Management, 8(4), 488–

501. 

Fauzia, I. (2011). Etika bisnis Rasulullah dan implementasinya. Jurnal Ekonomi Syariah, 3(1), 11–

20. 


