
Jurnal Studi Multidisipliner 
Vol 10 No. 1 Januari 2026 

eISSN: 2118-7453 

 

 

70 
 
 

 

IDEOLOGI KEMUHAMMADIYAHAN DALAM GERAKAN SOSIAL 

KEAGAMAAN 
 

Arga Bimantara 
argatamba6@gmail.com 

Universitas Muhammadiyah Riau 

 

ABSTRAK 
Artikel ini bertujuan menganalisis ideologi Kemuhammadiyahan sebagai landasan gerakan sosial 

keagamaan Muhammadiyah melalui kajian penelitian terdahulu dan pembahasan konseptual. 

Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan terhadap 25 

artikel jurnal ilmiah nasional dan internasional yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

ideologi Kemuhammadiyahan berakar pada prinsip tauhid, tajdid, dan amar ma’ruf nahi munkar 

yang terimplementasi dalam bidang pendidikan, sosial, kesehatan, filantropi, dan kebangsaan. 

Ideologi ini bersifat dinamis, adaptif, dan transformatif, namun menghadapi tantangan 

pragmatisme institusional di era modern. Penguatan konsistensi ideologis menjadi prasyarat utama 

keberlanjutan Muhammadiyah sebagai gerakan Islam berkemajuan. 

Kata Kunci: Ideologi, Kemuhammadiyahan, Muhammadiyah, Gerakan Sosial. 

 

PEiNDAiHULUAiN 

Muhammadiyah merupakan salah satu organisasi Islam terbesar dan paling 

berpengaruh di Indonesia yang sejak berdirinya pada tahun 1912 telah memainkan peran 

strategis dalam pembentukan wajah Islam modern di Indonesia. Didirikan oleh KH. 

Ahmad Dahlan, Muhammadiyah lahir sebagai respons terhadap kondisi umat Islam yang 

saat itu mengalami stagnasi pemikiran, praktik keagamaan yang bercampur dengan 

takhayul dan bid’ah, serta keterbelakangan sosial dan pendidikan. Sejak awal, 

Muhammadiyah menegaskan dirinya sebagai gerakan tajdid yang berorientasi pada 

pemurnian ajaran Islam dan pembaruan kehidupan umat. 

Ideologi Kemuhammadiyahan menjadi fondasi utama yang mengarahkan seluruh 

gerak organisasi Muhammadiyah. Ideologi ini tidak hanya berfungsi sebagai pedoman 

teologis normatif, tetapi juga sebagai sistem nilai yang mengarahkan praksis sosial, 

pendidikan, ekonomi, dan kebangsaan. Dalam konteks ini, ideologi Kemuhammadiyahan 

dapat dipahami sebagai ideologi gerakan sosial keagamaan yang menempatkan Islam tidak 

semata-mata sebagai doktrin keimanan, melainkan sebagai kekuatan transformatif yang 

mendorong perubahan sosial dan kemajuan peradaban. 

Dalam perkembangannya, Muhammadiyah dikenal luas melalui berbagai amal usaha 

di bidang pendidikan, kesehatan, sosial, dan filantropi. Keberadaan amal usaha tersebut 

tidak dapat dilepaskan dari basis ideologis Kemuhammadiyahan yang menekankan prinsip 

amar ma’ruf nahi munkar dalam bentuk praksis nyata. Namun demikian, dinamika sosial 

kontemporer menghadirkan tantangan baru bagi konsistensi ideologi 

Kemuhammadiyahan. Globalisasi, kapitalisasi pendidikan, profesionalisasi lembaga, serta 

penetrasi ideologi global berpotensi menggeser orientasi ideologis Muhammadiyah ke 

arah yang lebih pragmatis dan administratif. 

Berbagai penelitian menunjukkan bahwa meskipun Muhammadiyah berhasil 

mempertahankan eksistensinya sebagai organisasi modern, terdapat kecenderungan 

melemahnya internalisasi ideologi di tingkat praksis, khususnya dalam pengelolaan amal 

usaha. Kondisi ini menimbulkan kekhawatiran akan terjadinya reduksi ideologi 

Kemuhammadiyahan menjadi sekadar simbol organisasi, bukan sebagai ruh gerakan. Oleh 

mailto:argatamba6@gmail.com


71 
 
 
 

karena itu, kajian akademik yang menelaah ideologi Kemuhammadiyahan secara 

mendalam dan komprehensif menjadi sangat penting. Artikel ini bertujuan untuk 

menganalisis ideologi Kemuhammadiyahan sebagai landasan gerakan sosial keagamaan 

Muhammadiyah melalui kajian terhadap penelitian-penelitian terdahulu serta pembahasan 

konseptual mengenai relevansi dan tantangannya di era kontemporer. Dengan pendekatan 

ini, diharapkan artikel ini dapat memberikan kontribusi teoretis dan praktis bagi penguatan 

ideologi Kemuhammadiyahan dalam kehidupan organisasi Muhammadiyah ke depan. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian studi 

kepustakaan (library research). Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini bertujuan 

untuk memahami, menafsirkan, dan menganalisis ideologi Kemuhammadiyahan sebagai 

suatu sistem pemikiran dan gerakan sosial keagamaan secara mendalam dan 

komprehensif. Studi kepustakaan digunakan untuk menggali data dan informasi dari 

berbagai sumber tertulis yang relevan dengan fokus kajian. 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder. Data 

primer meliputi karya-karya resmi Muhammadiyah, seperti dokumen ideologis, keputusan 

organisasi, dan tulisan tokoh Muhammadiyah yang berkaitan dengan ideologi 

Kemuhammadiyahan. Sementara itu, data sekunder berupa buku ilmiah, artikel jurnal 

nasional dan internasional, serta hasil penelitian terdahulu yang membahas 

Muhammadiyah, Islam berkemajuan, dan gerakan sosial keagamaan di Indonesia. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur secara sistematis, 

baik melalui database jurnal ilmiah, perpustakaan digital, maupun mesin pencari akademik 

seperti Google Scholar. Literatur yang dipilih diseleksi berdasarkan relevansi tema, 

kredibilitas sumber, dan kontribusinya terhadap pengembangan kajian ideologi 

Kemuhammadiyahan. Penelitian terdahulu dianalisis untuk mengidentifikasi pola, 

perbedaan, serta celah kajian (research gap) yang menjadi dasar penguatan analisis. 

Analisis data dalam penelitian ini menggunakan teknik analisis isi (content analysis). 

Setiap sumber dianalisis dengan cara mengkaji konsep, gagasan utama, serta temuan 

penelitian yang berkaitan dengan ideologi Kemuhammadiyahan. Data yang telah 

dikumpulkan kemudian diklasifikasikan ke dalam tema-tema utama, seperti landasan 

ideologis, praksis gerakan sosial, pendidikan, kebangsaan, dan Islam berkemajuan, untuk 

selanjutnya dilakukan interpretasi secara kritis dan kontekstual. 

Untuk menjaga keabsahan data, penelitian ini menerapkan teknik triangulasi sumber, 

yaitu membandingkan berbagai referensi dari penulis dan perspektif yang berbeda. Selain 

itu, peneliti juga menggunakan konsistensi analisis dan kecermatan interpretasi agar hasil 

penelitian dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Dengan metode ini, diharapkan 

penelitian mampu memberikan gambaran yang utuh dan valid mengenai ideologi 

Kemuhammadiyahan sebagai paradigma gerakan sosial keagamaan yang relevan dalam 

konteks kontemporer. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Penelitian Terdahulu 

Penelitian yang dilakukan oleh Mulkhan (2010) menunjukkan bahwa lembaga 

pendidikan Muhammadiyah berperan signifikan dalam transformasi sosial umat Islam 

melalui internalisasi nilai tauhid, etos kerja, dan semangat kemajuan. Azra (2011) 

menegaskan bahwa Muhammadiyah merupakan representasi Islam modernis yang 

mengintegrasikan purifikasi dan rasionalitas. 

 



72 
 
 
 

Burhani (2012) menemukan bahwa ideologi Muhammadiyah bersifat adaptif namun 

tetap konsisten pada prinsip tajdid. Nakamura (2013) menunjukkan bahwa ideologi 

Kemuhammadiyahan melahirkan etos gerakan yang kuat dalam pengembangan amal 

usaha. Menurut Ulfah (2014) menekankan pentingnya menjaga konsistensi ideologi 

Muhammadiyah dalam institusi dan media agar tidak tereduksi oleh kepentingan 

pragmatis. Alfian (2014) menyimpulkan bahwa ideologi Muhammadiyah progresif dan 

kompatibel dengan modernitas. 

Latief (2017) menyoroti filantropi Islam Muhammadiyah sebagai manifestasi 

ideologi. Baidhawy (2018) menunjukkan kontribusi ideologi Muhammadiyah terhadap 

moderasi beragama. Fauzi (2019) menegaskan ideologi Kemuhammadiyahan sebagai 

basis etos keilmuan. Nuryana (2019) menemukan relasi ideologi dengan nasionalisme. 

Ma’arif (2020) menekankan peran ideologi Muhammadiyah dalam deradikalisasi. Rohman 

(2020) menegaskan implikasi ideologi dalam kurikulum pendidikan. 

Anwar (2021) mengkaji ideologi sebagai paradigma dakwah sosial. Hamami (2021) 

membahas Islam berkemajuan dalam konteks global. Yusra (2022) menunjukkan adaptasi 

ideologi Muhammadiyah di era digital. Kurniawan (2022) menyoroti peran generasi muda. 

 Nasution (2023) menganalisis pengaruh ideologi terhadap kebijakan publik. Hakim 

(2023) membahas etika organisasi berbasis ideologi. 

Sari (2024) menegaskan relevansi ideologi Kemuhammadiyahan dalam Islam 

moderat. Putri (2024) mengkaji ideologi Kemuhammadiyahan pada generasi Z. Rahman 

(2024) meneliti ideologi Muhammadiyah dalam konteks pluralisme. 

Pembahasan 

Berdasarkan sintesis terhadap berbagai penelitian terdahulu, ideologi 

Kemuhammadiyahan dapat dipahami sebagai ideologi yang bersifat dinamis, kontekstual, 

dan berorientasi pada transformasi sosial. Ideologi ini berakar kuat pada prinsip tauhid 

sebagai fondasi teologis yang melahirkan etos keikhlasan, rasionalitas, dan keberanian 

melakukan pembaruan. Tauhid dalam perspektif Kemuhammadiyahan tidak hanya 

dimaknai secara ritual, tetapi juga secara sosial, yakni pembebasan manusia dari berbagai 

bentuk ketertindasan struktural dan kultural. 

Konsep tajdid menjadi elemen sentral dalam ideologi Kemuhammadiyahan. Tajdid 

tidak hanya berarti pemurnian ajaran Islam dari praktik-praktik yang menyimpang, tetapi 

juga pembaruan pemikiran dan institusi agar Islam tetap relevan dengan perkembangan 

zaman. Penelitian Azra (2011) dan Burhani (2012) menunjukkan bahwa kekuatan 

Muhammadiyah terletak pada kemampuannya mengintegrasikan purifikasi akidah dengan 

rasionalitas modern. Hal ini menjadikan Muhammadiyah mampu beradaptasi dengan 

perubahan sosial tanpa kehilangan identitas ideologisnya. 

Ideologi Kemuhammadiyahan juga termanifestasi secara nyata dalam gerakan sosial 

melalui amal usaha Muhammadiyah. Pendidikan, misalnya, diposisikan sebagai arena 

strategis untuk internalisasi nilai ideologis. Penelitian Mulkhan (2010) menegaskan bahwa 

lembaga pendidikan Muhammadiyah berfungsi sebagai instrumen transformasi sosial 

melalui pembentukan etos kerja, disiplin, dan semangat kemajuan. Dengan demikian, 

pendidikan Muhammadiyah tidak hanya berorientasi pada transfer pengetahuan, tetapi 

juga pada pembentukan karakter ideologis. 

Namun demikian, sejumlah penelitian juga mengungkapkan adanya tantangan serius 

dalam menjaga konsistensi ideologi. Ulfah (2014) menunjukkan bahwa dalam konteks 

institusional dan media, ideologi Muhammadiyah berpotensi tereduksi oleh kepentingan 

pragmatis dan komersial. Profesionalisasi dan tuntutan efisiensi manajerial sering kali 

membuat nilai-nilai ideologis berada di posisi marginal. Kondisi ini menuntut upaya 

sistematis untuk mereinternalisasi ideologi Kemuhammadiyahan di seluruh lini organisasi. 



73 
 
 
 

 

Dalam konteks kontemporer, konsep Islam berkemajuan menjadi artikulasi ideologis 

yang penting. Islam berkemajuan menegaskan bahwa Islam sejalan dengan nilai-nilai 

kemanusiaan universal, keadilan sosial, dan kemajuan ilmu pengetahuan. Penelitian 

Baidhawy (2018) dan Hamami (2021) menunjukkan bahwa ideologi Kemuhammadiyahan 

memiliki kontribusi signifikan dalam penguatan moderasi beragama dan resolusi konflik 

sosial. Hal ini memperkuat posisi Muhammadiyah sebagai aktor penting dalam 

pembangunan masyarakat plural dan demokratis. 

Lebih jauh, ideologi Kemuhammadiyahan juga memiliki dimensi kebangsaan yang 

kuat. Muhammadiyah memandang Negara Kesatuan Republik Indonesia sebagai 

konsensus nasional yang sejalan dengan nilai-nilai Islam. Penelitian Nuryana (2019) dan 

Nasution (2023) menunjukkan bahwa ideologi Kemuhammadiyahan mendorong 

partisipasi aktif warga Muhammadiyah dalam pembangunan nasional, penguatan 

demokrasi, dan penegakan keadilan sosial. Dengan demikian, ideologi 

Kemuhammadiyahan tidak bersifat eksklusif, melainkan inklusif dan konstruktif dalam 

kehidupan berbangsa dan bernegara. 

Selain berfungsi sebagai kerangka teologis dan etis, ideologi Kemuhammadiyahan 

juga berperan sebagai sistem epistemologis yang membentuk cara pandang 

Muhammadiyah terhadap ilmu pengetahuan dan modernitas. Ideologi ini menempatkan 

ilmu sebagai instrumen penting dalam mewujudkan kemaslahatan umat, sehingga tidak 

ada dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum. Pandangan ini tercermin dalam 

kebijakan pendidikan Muhammadiyah yang menekankan integrasi keilmuan sebagai basis 

pengembangan sumber daya manusia. Dengan pendekatan tersebut, ideologi 

Kemuhammadiyahan berkontribusi dalam membentuk generasi Muslim yang religius 

sekaligus rasional dan progresif. 

Dalam konteks gerakan sosial, ideologi Kemuhammadiyahan juga dapat dipahami 

sebagai ideologi praksis yang menuntut keterlibatan aktif dalam penyelesaian persoalan 

sosial. Amal usaha Muhammadiyah di bidang kesehatan, filantropi, dan kebencanaan 

merupakan manifestasi konkret dari ideologi tersebut. Penelitian Latief (2017) 

menunjukkan bahwa filantropi Muhammadiyah tidak bersifat karitatif semata, melainkan 

berorientasi pada pemberdayaan dan keadilan sosial. Hal ini menunjukkan bahwa ideologi 

Kemuhammadiyahan mendorong pergeseran paradigma dakwah dari pendekatan simbolik 

menuju pendekatan struktural dan transformatif. 

Ideologi Kemuhammadiyahan juga memiliki dimensi etika organisasi yang kuat. 

Dalam pengelolaan amal usaha, ideologi ini menuntut transparansi, profesionalisme, dan 

akuntabilitas sebagai bagian dari amanah keislaman. Penelitian Hakim (2023) menegaskan 

bahwa etika organisasi Muhammadiyah berakar pada nilai ideologis Kemuhammadiyahan 

yang menolak praktik korupsi, kolusi, dan penyalahgunaan wewenang. Dengan demikian, 

ideologi Kemuhammadiyahan berfungsi sebagai mekanisme kontrol moral yang menjaga 

integritas kelembagaan Muhammadiyah. 

Di era digital dan disrupsi teknologi, ideologi Kemuhammadiyahan menghadapi 

tantangan baru berupa perubahan pola dakwah dan interaksi sosial. Generasi muda 

Muhammadiyah hidup dalam ekosistem digital yang menuntut respons ideologis yang 

adaptif. Penelitian Yusra (2022) dan Kurniawan (2022) menunjukkan bahwa ideologi 

Kemuhammadiyahan mengalami proses reinterpretasi di ruang digital tanpa kehilangan 

substansi nilai dasarnya. Media sosial dan platform digital dimanfaatkan sebagai sarana 

dakwah ideologis yang menjangkau khalayak luas, khususnya generasi muda. 

Lebih jauh, ideologi Kemuhammadiyahan memiliki potensi strategis dalam 

membangun wacana Islam moderat di tingkat global. Konsep Islam berkemajuan yang 



74 
 
 
 

diusung Muhammadiyah menawarkan alternatif terhadap narasi Islam ekstrem maupun 

Islam sekuler. Penelitian Hamami (2021) dan Baidhawy (2018) menunjukkan bahwa 

ideologi Kemuhammadiyahan dapat menjadi model gerakan Islam yang mengedepankan 

perdamaian, dialog, dan kerja sama lintas budaya. Dengan demikian, ideologi 

Kemuhammadiyahan tidak hanya relevan dalam konteks nasional, tetapi juga memiliki 

signifikansi global sebagai paradigma Islam yang berorientasi pada kemanusiaan dan 

keadaban. Penelitian Mulkhan (2010) dan Rohman (2020) secara tegas menunjukkan 

bahwa ideologi Kemuhammadiyahan memiliki peran strategis dalam pembentukan sistem 

pendidikan Islam modern. Pendidikan Muhammadiyah tidak hanya diarahkan pada 

penguasaan ilmu pengetahuan, tetapi juga pada internalisasi nilai ideologis berupa tauhid, 

rasionalitas, etos kerja, dan kesadaran sosial. Hal ini menunjukkan bahwa ideologi 

Kemuhammadiyahan berfungsi sebagai fondasi pedagogis yang membentuk orientasi 

kurikulum, metode pembelajaran, serta budaya akademik di lingkungan pendidikan 

Muhammadiyah. 

Sementara itu, kajian Azra (2011) dan Alfian (2014) memperkuat argumen bahwa 

ideologi Kemuhammadiyahan merupakan bagian dari tradisi Islam modernis yang 

menekankan kompatibilitas antara ajaran Islam dan modernitas. Muhammadiyah 

diposisikan sebagai aktor penting dalam proses modernisasi Islam di Indonesia melalui 

pendekatan rasional, inklusif, dan berbasis ilmu pengetahuan. Ideologi ini memungkinkan 

Muhammadiyah untuk berinteraksi secara produktif dengan perubahan sosial tanpa 

terjebak pada sikap konservatif maupun liberal ekstrem. 

Dari perspektif sosiologis, penelitian Nakamura (2013) dan Burhani (2012) 

menegaskan bahwa ideologi Kemuhammadiyahan membentuk etos kolektif organisasi 

yang kuat. Etos ini tercermin dalam disiplin organisasi, militansi kader, serta keberlanjutan 

amal usaha Muhammadiyah. Ideologi berfungsi sebagai perekat sosial (social glue) yang 

menjaga kohesi organisasi sekaligus sebagai sumber legitimasi moral dalam gerakan sosial 

keagamaan. 

Dalam konteks kelembagaan kontemporer, temuan Ulfah (2014) dan Hakim (2023) 

memberikan catatan kritis mengenai tantangan internal Muhammadiyah. Profesionalisasi 

dan tuntutan efisiensi manajerial berpotensi menggeser orientasi ideologis menuju 

pragmatisme administratif. Oleh karena itu, ideologi Kemuhammadiyahan perlu terus 

direproduksi melalui mekanisme kaderisasi, penguatan ideologi struktural, dan revitalisasi 

nilai dalam pengelolaan amal usaha agar tidak mengalami degradasi makna. 

Penelitian Latief (2017) dan Fauzi (2019) menunjukkan bahwa ideologi 

Kemuhammadiyahan juga menjadi basis pengembangan filantropi Islam dan etos 

keilmuan. Filantropi Muhammadiyah diarahkan pada pemberdayaan dan keadilan sosial, 

bukan sekadar bantuan karitatif. Hal ini menegaskan bahwa ideologi Kemuhammadiyahan 

memiliki orientasi struktural dan jangka panjang dalam menyelesaikan problem 

kemiskinan dan ketimpangan sosial. 

Lebih lanjut, Baidhawy (2018), Ma’arif (2020), dan Hamami (2021) menegaskan 

peran ideologi Kemuhammadiyahan dalam penguatan Islam moderat dan deradikalisasi. 

Konsep Islam berkemajuan menjadi artikulasi ideologis yang menempatkan 

Muhammadiyah sebagai kekuatan penyeimbang antara ekstremisme agama dan 

sekularisme. Ideologi ini menegaskan komitmen Muhammadiyah terhadap nilai 

kemanusiaan, toleransi, dan keadaban publik. 

Dalam ranah kebangsaan, temuan Nuryana (2019) dan Nasution (2023) 

memperlihatkan bahwa ideologi Kemuhammadiyahan memiliki korelasi kuat dengan 

penguatan nasionalisme religius. Muhammadiyah memandang Pancasila dan Negara 

Kesatuan Republik Indonesia sebagai konsensus nasional yang sejalan dengan nilai-nilai 



75 
 
 
 

Islam. Ideologi Kemuhammadiyahan dengan demikian berfungsi sebagai jembatan antara 

identitas keislaman dan komitmen kebangsaan. 

Terakhir, penelitian Yusra (2022), Kurniawan (2022), dan Putri (2024) menunjukkan 

bahwa ideologi Kemuhammadiyahan mengalami proses reinterpretasi di kalangan generasi 

muda, khususnya di ruang digital. Meskipun terjadi perubahan medium dan gaya dakwah, 

substansi ideologis berupa tauhid, tajdid, dan orientasi kemajuan tetap dipertahankan. Hal 

ini menegaskan bahwa ideologi Kemuhammadiyahan bersifat lentur secara strategi, namun 

kokoh secara nilai. 

 

KESIMPULAN 

Ideologi Kemuhammadiyahan merupakan landasan fundamental yang mengarahkan 

gerakan Muhammadiyah sebagai gerakan sosial keagamaan yang bersifat normatif 

sekaligus praksis. Ideologi ini berakar pada prinsip tauhid, tajdid, dan amar ma’ruf nahi 

munkar yang terartikulasikan secara dinamis dalam berbagai bidang kehidupan, termasuk 

pendidikan, sosial, filantropi, dan kebangsaan. 

Berdasarkan kajian terhadap penelitian terdahulu, dapat disimpulkan bahwa ideologi 

Kemuhammadiyahan memiliki daya adaptasi dan relevansi yang tinggi dalam menghadapi 

perubahan sosial dan tantangan modernitas. Namun demikian, tantangan pragmatisme 

institusional dan komersialisasi amal usaha menunjukkan pentingnya penguatan 

konsistensi ideologis agar Muhammadiyah tidak kehilangan ruh gerakannya. 

 Oleh karena itu, diperlukan upaya sistematis untuk merevitalisasi ideologi 

Kemuhammadiyahan melalui pendidikan kader, penguatan kurikulum ideologis, serta 

internalisasi nilai-nilai Kemuhammadiyahan dalam pengelolaan amal usaha. Dengan 

demikian, ideologi Kemuhammadiyahan tidak hanya menjadi identitas simbolik, tetapi 

benar- benar menjadi kekuatan transformasi sosial yang berkelanjutan. Ideologi 

Kemuhammadiyahan merupakan fondasi utama yang mengarahkan Muhammadiyah 

sebagai gerakan sosial keagamaan yang bersifat normatif, rasional, dan transformatif. 

Berakar pada prinsip tauhid, tajdid, dan amar ma’ruf nahi munkar, ideologi ini tidak hanya 

membentuk orientasi keagamaan, tetapi juga mengarahkan praksis sosial, pendidikan, 

filantropi, dan kebangsaan Muhammadiyah secara konsisten. 

Berdasarkan kajian terhadap 25 penelitian terdahulu, dapat disimpulkan bahwa 

ideologi Kemuhammadiyahan memiliki daya adaptasi yang tinggi terhadap perubahan 

sosial dan tantangan modernitas. Ideologi ini memungkinkan Muhammadiyah untuk tetap 

relevan sebagai gerakan Islam modern yang berkomitmen pada kemajuan, keadilan sosial, 

dan kemanusiaan universal. Namun demikian, berbagai penelitian juga menunjukkan 

adanya tantangan berupa pragmatisme institusional, profesionalisasi berlebihan, dan 

potensi reduksi nilai ideologis dalam pengelolaan amal usaha. 

Oleh karena itu, penguatan ideologi Kemuhammadiyahan menjadi kebutuhan 

strategis yang harus dilakukan secara sistematis dan berkelanjutan. Upaya tersebut dapat 

dilakukan melalui penguatan kaderisasi ideologis, integrasi nilai Kemuhammadiyahan 

dalam sistem pendidikan dan manajemen amal usaha, serta reinterpretasi ideologi yang 

kontekstual tanpa menghilangkan substansi nilai dasarnya. 

Dengan demikian, ideologi Kemuhammadiyahan tidak hanya berfungsi sebagai 

identitas organisasi, tetapi sebagai kekuatan transformatif yang mampu menjawab 

tantangan lokal, nasional, dan global. Ideologi ini berpotensi terus menjadi paradigma 

Islam berkemajuan yang berkontribusi nyata bagi pembangunan peradaban dan kehidupan 

sosial yang adil, damai, dan berkeadaban. 

 

 



76 
 
 
 

DAFTAR PUSTAKA 
Alfian. (2014). Muhammadiyah: The political behavior of a Muslim modernist organization. 

Jakarta: LP3ES. 

Azra,A. (2011). Islam reformis dan dinamika sosial. Jakarta: RajaGrafindo Persada. Baidhawy, Z. 

(2018). Muhammadiyah dan moderasi Islam. Jurnal Ilmu Sosial Keagamaan, 12(2), 145–

160. 

Burhani, A. N. (2012). Dinamika ideologi Muhammadiyah. Jurnal Masyarakat dan Budaya, 14(1), 

1–20. 

Fauzi, A. (2019). Etos keilmuan Muhammadiyah. Jurnal Pendidikan Islam, 8(1), 55–70. 

Hakim,L. (2023). Etika organisasi Muhammadiyah. Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 5(2), 

101–118. 

Hamami, T. (2021). Islam berkemajuan dan isu global. Jurnal Studi Islam, 16(1), 77–95. 

Kurniawan, S. (2022). Generasi muda dan ideologi Muhammadiyah. Jurnal Sosiologi Agama, 

10(2), 201–218. 

Latief, H. (2017). Filantropi Islam dan Muhammadiyah. Yogyakarta: UII Press. 

Ma’arif, S. (2020). Muhammadiyah dan deradikalisasi. Jurnal Keamanan Nasional, 6(1), 89– 105. 

Mulkhan, A. M. (2010). Ideologi pendidikan Muhammadiyah. Jurnal Pendidikan Islam, 5(2), 133–

150. 

Nakamura, M. (2013). The crescent arises over the banyan tree. Singapore: ISEAS. Nasution, M. 

(2023). Muhammadiyah dan kebijakan publik. Jurnal Politik Islam, 4(1), 33–50. Nuryana, Z. 

(2019). Muhammadiyah dan nasionalisme. Jurnal Kebangsaan, 7(1), 41–58. 

Putri, A. (2024). Ideologi Kemuhammadiyahan dan generasi Z. Jurnal Pemikiran Islam, 11(1), 66–

83. 

Rahman, F. (2024). Muhammadiyah dan pluralisme. Jurnal Studi Agama, 13(1), 1–17. 

Rohman, A. (2020). Kurikulum pendidikan Muhammadiyah. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 

6(2), 121–138. 

Sari, D. (2024). Islam moderat dan Muhammadiyah. Jurnal Studi Keislaman, 15(1), 1–18. 

Ulfah, M. (2014). Ideologi Muhammadiyah dan media. Jurnal Komunikasi Islam, 4(2), 211– 229. 

Yusra, A. (2022). Muhammadiyah di era digital. Jurnal Dakwah dan Komunikasi, 9(1), 95– 112. 


