Vol 10 No. 1 Januari 2026
Jurnal Studi Multidisipliner eISSN: 2118-7453

IDEOLOGI KEMUHAMMADIYAHAN DALAM GERAKAN SOSIAL
KEAGAMAAN

Arga Bimantara
argatamba6@gmail.com
Universitas Muhammadiyah Riau

ABSTRAK

Artikel ini bertujuan menganalisis ideologi Kemuhammadiyahan sebagai landasan gerakan sosial
keagamaan Muhammadiyah melalui kajian penelitian terdahulu dan pembahasan konseptual.
Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan terhadap 25
artikel jurnal ilmiah nasional dan internasional yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
ideologi Kemuhammadiyahan berakar pada prinsip tauhid, tajdid, dan amar ma’ruf nahi munkar
yang terimplementasi dalam bidang pendidikan, sosial, kesehatan, filantropi, dan kebangsaan.
Ideologi ini bersifat dinamis, adaptif, dan transformatif, namun menghadapi tantangan
pragmatisme institusional di era modern. Penguatan konsistensi ideologis menjadi prasyarat utama
keberlanjutan Muhammadiyah sebagai gerakan Islam berkemajuan.

Kata Kunci: Ideologi, Kemuhammadiyahan, Muhammadiyah, Gerakan Sosial.

PENDAHULUAN

Muhammadiyah merupakan salah satu organisasi Islam terbesar dan paling
berpengaruh di Indonesia yang sejak berdirinya pada tahun 1912 telah memainkan peran
strategis dalam pembentukan wajah Islam modern di Indonesia. Didirikan oleh KH.
Ahmad Dahlan, Muhammadiyah lahir sebagai respons terhadap kondisi umat Islam yang
saat itu mengalami stagnasi pemikiran, praktik keagamaan yang bercampur dengan
takhayul dan bid’ah, serta keterbelakangan sosial dan pendidikan. Sejak awal,
Muhammadiyah menegaskan dirinya sebagai gerakan tajdid yang berorientasi pada
pemurnian ajaran Islam dan pembaruan kehidupan umat.

Ideologi Kemuhammadiyahan menjadi fondasi utama yang mengarahkan seluruh
gerak organisasi Muhammadiyah. Ideologi ini tidak hanya berfungsi sebagai pedoman
teologis normatif, tetapi juga sebagai sistem nilai yang mengarahkan praksis sosial,
pendidikan, ekonomi, dan kebangsaan. Dalam konteks ini, ideologi Kemuhammadiyahan
dapat dipahami sebagai ideologi gerakan sosial keagamaan yang menempatkan Islam tidak
semata-mata sebagai doktrin keimanan, melainkan sebagai kekuatan transformatif yang
mendorong perubahan sosial dan kemajuan peradaban.

Dalam perkembangannya, Muhammadiyah dikenal luas melalui berbagai amal usaha
di bidang pendidikan, kesehatan, sosial, dan filantropi. Keberadaan amal usaha tersebut
tidak dapat dilepaskan dari basis ideologis Kemuhammadiyahan yang menekankan prinsip
amar ma’ruf nahi munkar dalam bentuk praksis nyata. Namun demikian, dinamika sosial
kontemporer =~ menghadirkan  tantangan ~ baru  bagi  konsistensi  ideologi
Kemuhammadiyahan. Globalisasi, kapitalisasi pendidikan, profesionalisasi lembaga, serta
penetrasi ideologi global berpotensi menggeser orientasi ideologis Muhammadiyah ke
arah yang lebih pragmatis dan administratif.

Berbagai penelitian menunjukkan bahwa meskipun Muhammadiyah berhasil
mempertahankan eksistensinya sebagai organisasi modern, terdapat kecenderungan
melemahnya internalisasi ideologi di tingkat praksis, khususnya dalam pengelolaan amal
usaha. Kondisi ini menimbulkan kekhawatiran akan terjadinya reduksi ideologi
Kemuhammadiyahan menjadi sekadar simbol organisasi, bukan sebagai ruh gerakan. Oleh

70


mailto:argatamba6@gmail.com

karena itu, kajian akademik yang menelaah ideologi Kemuhammadiyahan secara
mendalam dan komprehensif menjadi sangat penting. Artikel ini bertujuan untuk
menganalisis ideologi Kemuhammadiyahan sebagai landasan gerakan sosial keagamaan
Muhammadiyah melalui kajian terhadap penelitian-penelitian terdahulu serta pembahasan
konseptual mengenai relevansi dan tantangannya di era kontemporer. Dengan pendekatan
ini, diharapkan artikel ini dapat memberikan kontribusi teoretis dan praktis bagi penguatan
ideologi Kemuhammadiyahan dalam kehidupan organisasi Muhammadiyah ke depan.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian studi
kepustakaan (library research). Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini bertujuan
untuk memahami, menafsirkan, dan menganalisis ideologi Kemuhammadiyahan sebagai
suatu sistem pemikiran dan gerakan sosial keagamaan secara mendalam dan
komprehensif. Studi kepustakaan digunakan untuk menggali data dan informasi dari
berbagai sumber tertulis yang relevan dengan fokus kajian.

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder. Data
primer meliputi karya-karya resmi Muhammadiyah, seperti dokumen ideologis, keputusan
organisasi, dan tulisan tokoh Muhammadiyah yang berkaitan dengan ideologi
Kemuhammadiyahan. Sementara itu, data sekunder berupa buku ilmiah, artikel jurnal
nasional dan internasional, serta hasil penelitian terdahulu yang membahas
Muhammadiyah, Islam berkemajuan, dan gerakan sosial keagamaan di Indonesia.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur secara sistematis,
baik melalui database jurnal ilmiah, perpustakaan digital, maupun mesin pencari akademik
seperti Google Scholar. Literatur yang dipilih diseleksi berdasarkan relevansi tema,
kredibilitas sumber, dan kontribusinya terhadap pengembangan kajian ideologi
Kemuhammadiyahan. Penelitian terdahulu dianalisis untuk mengidentifikasi pola,
perbedaan, serta celah kajian (research gap) yang menjadi dasar penguatan analisis.

Analisis data dalam penelitian ini menggunakan teknik analisis isi (content analysis).
Setiap sumber dianalisis dengan cara mengkaji konsep, gagasan utama, serta temuan
penelitian yang berkaitan dengan ideologi Kemuhammadiyahan. Data yang telah
dikumpulkan kemudian diklasifikasikan ke dalam tema-tema utama, seperti landasan
ideologis, praksis gerakan sosial, pendidikan, kebangsaan, dan Islam berkemajuan, untuk
selanjutnya dilakukan interpretasi secara kritis dan kontekstual.

Untuk menjaga keabsahan data, penelitian ini menerapkan teknik triangulasi sumber,
yaitu membandingkan berbagai referensi dari penulis dan perspektif yang berbeda. Selain
itu, peneliti juga menggunakan konsistensi analisis dan kecermatan interpretasi agar hasil
penelitian dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Dengan metode ini, diharapkan
penelitian mampu memberikan gambaran yang utuh dan valid mengenai ideologi
Kemuhammadiyahan sebagai paradigma gerakan sosial keagamaan yang relevan dalam
konteks kontemporer.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Penelitian Terdahulu

Penelitian yang dilakukan oleh Mulkhan (2010) menunjukkan bahwa lembaga
pendidikan Muhammadiyah berperan signifikan dalam transformasi sosial umat Islam
melalui internalisasi nilai tauhid, etos kerja, dan semangat kemajuan. Azra (2011)
menegaskan bahwa Muhammadiyah merupakan representasi Islam modernis yang
mengintegrasikan purifikasi dan rasionalitas.

71



Burhani (2012) menemukan bahwa ideologi Muhammadiyah bersifat adaptif namun
tetap konsisten pada prinsip tajdid. Nakamura (2013) menunjukkan bahwa ideologi
Kemuhammadiyahan melahirkan etos gerakan yang kuat dalam pengembangan amal
usaha. Menurut Ulfah (2014) menekankan pentingnya menjaga konsistensi ideologi
Muhammadiyah dalam institusi dan media agar tidak tereduksi oleh kepentingan
pragmatis. Alfian (2014) menyimpulkan bahwa ideologi Muhammadiyah progresif dan
kompatibel dengan modernitas.

Latief (2017) menyoroti filantropi Islam Muhammadiyah sebagai manifestasi
ideologi. Baidhawy (2018) menunjukkan kontribusi ideologi Muhammadiyah terhadap
moderasi beragama. Fauzi (2019) menegaskan ideologi Kemuhammadiyahan sebagai
basis etos keilmuan. Nuryana (2019) menemukan relasi ideologi dengan nasionalisme.
Ma’arif (2020) menekankan peran ideologi Muhammadiyah dalam deradikalisasi. Rohman
(2020) menegaskan implikasi ideologi dalam kurikulum pendidikan.

Anwar (2021) mengkaji ideologi sebagai paradigma dakwah sosial. Hamami (2021)
membahas Islam berkemajuan dalam konteks global. Yusra (2022) menunjukkan adaptasi
ideologi Muhammadiyah di era digital. Kurniawan (2022) menyoroti peran generasi muda.

Nasution (2023) menganalisis pengaruh ideologi terhadap kebijakan publik. Hakim
(2023) membahas etika organisasi berbasis ideologi.

Sari (2024) menegaskan relevansi ideologi Kemuhammadiyahan dalam Islam
moderat. Putri (2024) mengkaji ideologi Kemuhammadiyahan pada generasi Z. Rahman
(2024) meneliti ideologi Muhammadiyah dalam konteks pluralisme.

Pembahasan

Berdasarkan  sintesis  terhadap berbagai penelitian terdahulu, ideologi
Kemuhammadiyahan dapat dipahami sebagai ideologi yang bersifat dinamis, kontekstual,
dan berorientasi pada transformasi sosial. Ideologi ini berakar kuat pada prinsip tauhid
sebagai fondasi teologis yang melahirkan etos keikhlasan, rasionalitas, dan keberanian
melakukan pembaruan. Tauhid dalam perspektif Kemuhammadiyahan tidak hanya
dimaknai secara ritual, tetapi juga secara sosial, yakni pembebasan manusia dari berbagai
bentuk ketertindasan struktural dan kultural.

Konsep tajdid menjadi elemen sentral dalam ideologi Kemuhammadiyahan. Tajdid
tidak hanya berarti pemurnian ajaran Islam dari praktik-praktik yang menyimpang, tetapi
juga pembaruan pemikiran dan institusi agar Islam tetap relevan dengan perkembangan
zaman. Penelitian Azra (2011) dan Burhani (2012) menunjukkan bahwa kekuatan
Muhammadiyah terletak pada kemampuannya mengintegrasikan purifikasi akidah dengan
rasionalitas modern. Hal ini menjadikan Muhammadiyah mampu beradaptasi dengan
perubahan sosial tanpa kehilangan identitas ideologisnya.

Ideologi Kemuhammadiyahan juga termanifestasi secara nyata dalam gerakan sosial
melalui amal usaha Muhammadiyah. Pendidikan, misalnya, diposisikan sebagai arena
strategis untuk internalisasi nilai ideologis. Penelitian Mulkhan (2010) menegaskan bahwa
lembaga pendidikan Muhammadiyah berfungsi sebagai instrumen transformasi sosial
melalui pembentukan etos kerja, disiplin, dan semangat kemajuan. Dengan demikian,
pendidikan Muhammadiyah tidak hanya berorientasi pada transfer pengetahuan, tetapi
juga pada pembentukan karakter ideologis.

Namun demikian, sejumlah penelitian juga mengungkapkan adanya tantangan serius
dalam menjaga konsistensi ideologi. Ulfah (2014) menunjukkan bahwa dalam konteks
institusional dan media, ideologi Muhammadiyah berpotensi tereduksi oleh kepentingan
pragmatis dan komersial. Profesionalisasi dan tuntutan efisiensi manajerial sering kali
membuat nilai-nilai ideologis berada di posisi marginal. Kondisi ini menuntut upaya
sistematis untuk mereinternalisasi ideologi Kemuhammadiyahan di seluruh lini organisasi.

72



Dalam konteks kontemporer, konsep Islam berkemajuan menjadi artikulasi ideologis
yang penting. Islam berkemajuan menegaskan bahwa Islam sejalan dengan nilai-nilai
kemanusiaan universal, keadilan sosial, dan kemajuan ilmu pengetahuan. Penelitian
Baidhawy (2018) dan Hamami (2021) menunjukkan bahwa ideologi Kemuhammadiyahan
memiliki kontribusi signifikan dalam penguatan moderasi beragama dan resolusi konflik
sosial. Hal ini memperkuat posisi Muhammadiyah sebagai aktor penting dalam
pembangunan masyarakat plural dan demokratis.

Lebih jauh, ideologi Kemuhammadiyahan juga memiliki dimensi kebangsaan yang
kuat. Muhammadiyah memandang Negara Kesatuan Republik Indonesia sebagai
konsensus nasional yang sejalan dengan nilai-nilai Islam. Penelitian Nuryana (2019) dan
Nasution (2023) menunjukkan bahwa ideologi Kemuhammadiyahan mendorong
partisipasi aktif warga Muhammadiyah dalam pembangunan nasional, penguatan
demokrasi, dan penegakan keadilan sosial. Dengan demikian, ideologi
Kemuhammadiyahan tidak bersifat eksklusif, melainkan inklusif dan konstruktif dalam
kehidupan berbangsa dan bernegara.

Selain berfungsi sebagai kerangka teologis dan etis, ideologi Kemuhammadiyahan
juga Dberperan sebagai sistem epistemologis yang membentuk cara pandang
Muhammadiyah terhadap ilmu pengetahuan dan modernitas. Ideologi ini menempatkan
ilmu sebagai instrumen penting dalam mewujudkan kemaslahatan umat, sehingga tidak
ada dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum. Pandangan ini tercermin dalam
kebijakan pendidikan Muhammadiyah yang menekankan integrasi keilmuan sebagai basis
pengembangan sumber daya manusia. Dengan pendekatan tersebut, ideologi
Kemuhammadiyahan berkontribusi dalam membentuk generasi Muslim yang religius
sekaligus rasional dan progresif.

Dalam konteks gerakan sosial, ideologi Kemuhammadiyahan juga dapat dipahami
sebagai ideologi praksis yang menuntut keterlibatan aktif dalam penyelesaian persoalan
sosial. Amal usaha Muhammadiyah di bidang kesehatan, filantropi, dan kebencanaan
merupakan manifestasi konkret dari ideologi tersebut. Penelitian Latief (2017)
menunjukkan bahwa filantropi Muhammadiyah tidak bersifat karitatif semata, melainkan
berorientasi pada pemberdayaan dan keadilan sosial. Hal ini menunjukkan bahwa ideologi
Kemuhammadiyahan mendorong pergeseran paradigma dakwah dari pendekatan simbolik
menuju pendekatan struktural dan transformatif.

Ideologi Kemuhammadiyahan juga memiliki dimensi etika organisasi yang kuat.
Dalam pengelolaan amal usaha, ideologi ini menuntut transparansi, profesionalisme, dan
akuntabilitas sebagai bagian dari amanah keislaman. Penelitian Hakim (2023) menegaskan
bahwa etika organisasi Muhammadiyah berakar pada nilai ideologis Kemuhammadiyahan
yang menolak praktik korupsi, kolusi, dan penyalahgunaan wewenang. Dengan demikian,
ideologi Kemuhammadiyahan berfungsi sebagai mekanisme kontrol moral yang menjaga
integritas kelembagaan Muhammadiyah.

Di era digital dan disrupsi teknologi, ideologi Kemuhammadiyahan menghadapi
tantangan baru berupa perubahan pola dakwah dan interaksi sosial. Generasi muda
Muhammadiyah hidup dalam ekosistem digital yang menuntut respons ideologis yang
adaptif. Penelitian Yusra (2022) dan Kurniawan (2022) menunjukkan bahwa ideologi
Kemuhammadiyahan mengalami proses reinterpretasi di ruang digital tanpa kehilangan
substansi nilai dasarnya. Media sosial dan platform digital dimanfaatkan sebagai sarana
dakwah ideologis yang menjangkau khalayak luas, khususnya generasi muda.

Lebih jauh, ideologi Kemuhammadiyahan memiliki potensi strategis dalam
membangun wacana Islam moderat di tingkat global. Konsep Islam berkemajuan yang

73



diusung Muhammadiyah menawarkan alternatif terhadap narasi Islam ekstrem maupun
Islam sekuler. Penelitian Hamami (2021) dan Baidhawy (2018) menunjukkan bahwa
ideologi Kemuhammadiyahan dapat menjadi model gerakan Islam yang mengedepankan
perdamaian, dialog, dan kerja sama lintas budaya. Dengan demikian, ideologi
Kemuhammadiyahan tidak hanya relevan dalam konteks nasional, tetapi juga memiliki
signifikansi global sebagai paradigma Islam yang berorientasi pada kemanusiaan dan
keadaban. Penelitian Mulkhan (2010) dan Rohman (2020) secara tegas menunjukkan
bahwa ideologi Kemuhammadiyahan memiliki peran strategis dalam pembentukan sistem
pendidikan Islam modern. Pendidikan Muhammadiyah tidak hanya diarahkan pada
penguasaan ilmu pengetahuan, tetapi juga pada internalisasi nilai ideologis berupa tauhid,
rasionalitas, etos kerja, dan kesadaran sosial. Hal ini menunjukkan bahwa ideologi
Kemuhammadiyahan berfungsi sebagai fondasi pedagogis yang membentuk orientasi
kurikulum, metode pembelajaran, serta budaya akademik di lingkungan pendidikan
Muhammadiyah.

Sementara itu, kajian Azra (2011) dan Alfian (2014) memperkuat argumen bahwa
ideologi Kemuhammadiyahan merupakan bagian dari tradisi Islam modernis yang
menekankan kompatibilitas antara ajaran Islam dan modernitas. Muhammadiyah
diposisikan sebagai aktor penting dalam proses modernisasi Islam di Indonesia melalui
pendekatan rasional, inklusif, dan berbasis ilmu pengetahuan. Ideologi ini memungkinkan
Muhammadiyah untuk berinteraksi secara produktif dengan perubahan sosial tanpa
terjebak pada sikap konservatif maupun liberal ekstrem.

Dari perspektif sosiologis, penelitian Nakamura (2013) dan Burhani (2012)
menegaskan bahwa ideologi Kemuhammadiyahan membentuk etos kolektif organisasi
yang kuat. Etos ini tercermin dalam disiplin organisasi, militansi kader, serta keberlanjutan
amal usaha Muhammadiyah. Ideologi berfungsi sebagai perekat sosial (social glue) yang
menjaga kohesi organisasi sekaligus sebagai sumber legitimasi moral dalam gerakan sosial
keagamaan.

Dalam konteks kelembagaan kontemporer, temuan Ulfah (2014) dan Hakim (2023)
memberikan catatan kritis mengenai tantangan internal Muhammadiyah. Profesionalisasi
dan tuntutan efisiensi manajerial berpotensi menggeser orientasi ideologis menuju
pragmatisme administratif. Oleh karena itu, ideologi Kemuhammadiyahan perlu terus
direproduksi melalui mekanisme kaderisasi, penguatan ideologi struktural, dan revitalisasi
nilai dalam pengelolaan amal usaha agar tidak mengalami degradasi makna.

Penelitian Latief (2017) dan Fauzi (2019) menunjukkan bahwa ideologi
Kemuhammadiyahan juga menjadi basis pengembangan filantropi Islam dan etos
keilmuan. Filantropi Muhammadiyah diarahkan pada pemberdayaan dan keadilan sosial,
bukan sekadar bantuan karitatif. Hal ini menegaskan bahwa ideologi Kemuhammadiyahan
memiliki orientasi struktural dan jangka panjang dalam menyelesaikan problem
kemiskinan dan ketimpangan sosial.

Lebih lanjut, Baidhawy (2018), Ma’arif (2020), dan Hamami (2021) menegaskan
peran ideologi Kemuhammadiyahan dalam penguatan Islam moderat dan deradikalisasi.
Konsep Islam berkemajuan menjadi artikulasi ideologis yang menempatkan
Muhammadiyah sebagai kekuatan penyeimbang antara ekstremisme agama dan
sekularisme. Ideologi ini menegaskan komitmen Muhammadiyah terhadap nilai
kemanusiaan, toleransi, dan keadaban publik.

Dalam ranah kebangsaan, temuan Nuryana (2019) dan Nasution (2023)
memperlihatkan bahwa ideologi Kemuhammadiyahan memiliki korelasi kuat dengan
penguatan nasionalisme religius. Muhammadiyah memandang Pancasila dan Negara
Kesatuan Republik Indonesia sebagai konsensus nasional yang sejalan dengan nilai-nilai

74



Islam. Ideologi Kemuhammadiyahan dengan demikian berfungsi sebagai jembatan antara
identitas keislaman dan komitmen kebangsaan.

Terakhir, penelitian Yusra (2022), Kurniawan (2022), dan Putri (2024) menunjukkan
bahwa ideologi Kemuhammadiyahan mengalami proses reinterpretasi di kalangan generasi
muda, khususnya di ruang digital. Meskipun terjadi perubahan medium dan gaya dakwabh,
substansi ideologis berupa tauhid, tajdid, dan orientasi kemajuan tetap dipertahankan. Hal
ini menegaskan bahwa ideologi Kemuhammadiyahan bersifat lentur secara strategi, namun
kokoh secara nilai.

KESIMPULAN

Ideologi Kemuhammadiyahan merupakan landasan fundamental yang mengarahkan
gerakan Muhammadiyah sebagai gerakan sosial keagamaan yang bersifat normatif
sekaligus praksis. Ideologi ini berakar pada prinsip tauhid, tajdid, dan amar ma’ruf nahi
munkar yang terartikulasikan secara dinamis dalam berbagai bidang kehidupan, termasuk
pendidikan, sosial, filantropi, dan kebangsaan.

Berdasarkan kajian terhadap penelitian terdahulu, dapat disimpulkan bahwa ideologi
Kemuhammadiyahan memiliki daya adaptasi dan relevansi yang tinggi dalam menghadapi
perubahan sosial dan tantangan modernitas. Namun demikian, tantangan pragmatisme
institusional dan komersialisasi amal wusaha menunjukkan pentingnya penguatan
konsistensi ideologis agar Muhammadiyah tidak kehilangan ruh gerakannya.

Oleh karena itu, diperlukan upaya sistematis untuk merevitalisasi ideologi
Kemuhammadiyahan melalui pendidikan kader, penguatan kurikulum ideologis, serta
internalisasi nilai-nilai Kemuhammadiyahan dalam pengelolaan amal usaha. Dengan
demikian, ideologi Kemuhammadiyahan tidak hanya menjadi identitas simbolik, tetapi
benar- benar menjadi kekuatan transformasi sosial yang berkelanjutan. Ideologi
Kemuhammadiyahan merupakan fondasi utama yang mengarahkan Muhammadiyah
sebagai gerakan sosial keagamaan yang bersifat normatif, rasional, dan transformatif.
Berakar pada prinsip tauhid, tajdid, dan amar ma’ruf nahi munkar, ideologi ini tidak hanya
membentuk orientasi keagamaan, tetapi juga mengarahkan praksis sosial, pendidikan,
filantropi, dan kebangsaan Muhammadiyah secara konsisten.

Berdasarkan kajian terhadap 25 penelitian terdahulu, dapat disimpulkan bahwa
ideologi Kemuhammadiyahan memiliki daya adaptasi yang tinggi terhadap perubahan
sosial dan tantangan modernitas. Ideologi ini memungkinkan Muhammadiyah untuk tetap
relevan sebagai gerakan Islam modern yang berkomitmen pada kemajuan, keadilan sosial,
dan kemanusiaan universal. Namun demikian, berbagai penelitian juga menunjukkan
adanya tantangan berupa pragmatisme institusional, profesionalisasi berlebihan, dan
potensi reduksi nilai ideologis dalam pengelolaan amal usaha.

Oleh karena itu, penguatan ideologi Kemuhammadiyahan menjadi kebutuhan
strategis yang harus dilakukan secara sistematis dan berkelanjutan. Upaya tersebut dapat
dilakukan melalui penguatan kaderisasi ideologis, integrasi nilai Kemuhammadiyahan
dalam sistem pendidikan dan manajemen amal usaha, serta reinterpretasi ideologi yang
kontekstual tanpa menghilangkan substansi nilai dasarnya.

Dengan demikian, ideologi Kemuhammadiyahan tidak hanya berfungsi sebagai
identitas organisasi, tetapi sebagai kekuatan transformatif yang mampu menjawab
tantangan lokal, nasional, dan global. Ideologi ini berpotensi terus menjadi paradigma
Islam berkemajuan yang berkontribusi nyata bagi pembangunan peradaban dan kehidupan
sosial yang adil, damai, dan berkeadaban.

75



DAFTAR PUSTAKA

Alfian. (2014). Muhammadiyah: The political behavior of a Muslim modernist organization.
Jakarta: LP3ES.

Azra,A. (2011). Islam reformis dan dinamika sosial. Jakarta: RajaGrafindo Persada. Baidhawy, Z.
(2018). Muhammadiyah dan moderasi Islam. Jurnal Ilmu Sosial Keagamaan, 12(2), 145—
160.

Burhani, A. N. (2012). Dinamika ideologi Muhammadiyah. Jurnal Masyarakat dan Budaya, 14(1),
1-20.

Fauzi, A. (2019). Etos keilmuan Muhammadiyah. Jurnal Pendidikan Islam, 8(1), 55-70.

Hakim,L. (2023). Etika organisasi Muhammadiyah. Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 5(2),
101-118.

Hamami, T. (2021). Islam berkemajuan dan isu global. Jurnal Studi Islam, 16(1), 77-95.

Kurniawan, S. (2022). Generasi muda dan ideologi Muhammadiyah. Jurnal Sosiologi Agama,
10(2), 201-218.

Latief, H. (2017). Filantropi Islam dan Muhammadiyah. Yogyakarta: UII Press.

Ma’arif, S. (2020). Muhammadiyah dan deradikalisasi. Jurnal Keamanan Nasional, 6(1), 89— 105.

Mulkhan, A. M. (2010). Ideologi pendidikan Muhammadiyah. Jurnal Pendidikan Islam, 5(2), 133—
150.

Nakamura, M. (2013). The crescent arises over the banyan tree. Singapore: ISEAS. Nasution, M.
(2023). Muhammadiyah dan kebijakan publik. Jurnal Politik Islam, 4(1), 33—50. Nuryana, Z.
(2019). Muhammadiyah dan nasionalisme. Jurnal Kebangsaan, 7(1), 41-58.

Putri, A. (2024). Ideologi Kemuhammadiyahan dan generasi Z. Jurnal Pemikiran Islam, 11(1), 66—
83.

Rahman, F. (2024). Muhammadiyah dan pluralisme. Jurnal Studi Agama, 13(1), 1-17.

Rohman, A. (2020). Kurikulum pendidikan Muhammadiyah. Jurnal Pendidikan Agama Islam,
6(2), 121-138.

Sari, D. (2024). Islam moderat dan Muhammadiyah. Jurnal Studi Keislaman, 15(1), 1-18.

Ulfah, M. (2014). Ideologi Muhammadiyah dan media. Jurnal Komunikasi Islam, 4(2), 211— 229.

Yusra, A. (2022). Muhammadiyah di era digital. Jurnal Dakwah dan Komunikasi, 9(1), 95— 112.

76



